

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



1 AC

Philos. Opera varia. 167.

11.11 106. R.



Digitized by Google

<36618525670014

<36618525670014

Bayer. Staatsbibliothek

# BENEDICTI PERERII SOCIE. TATIS 1ESV,

De Communibus omnium rerum naturalium Principiis & Affectionibus,

LIBRI. QVINDECIM.

Qui plurimum conferunt ad eos ollo libros Aristotelis, qui de Physico auditu inscribuntur, intelligendos.

Adiecti funthuic operi tres Indices; Vnus Capitum fingulorum librorum; Alter Quaftionum; Tertius Rerum.

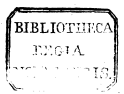
Omnia in hac postrema editione recognita sunt, & plerisque in locis emendata.



PARISIIS,

Apud Thomam Brumennium, in clauso Brunello, sub signo Oliuz.

CVM PRIVILEGIO REGIS.



Bayerfscheir Staat Wibliotoek Mussaan



# BENEDICTI PE-RERII SOCIETATIS IESV.

In suos de principiis & affectionibus rerum naturalium libros.

## PRÆFATIO.

Oc nostrum opus de comunibus omnium rerum naturalium principis & affectionibus, primam & generalem continet totius Physiologia partem:qua Aristoteles,octo libru Physicorum explicatam, nobis reliquit. In duas autem partes, opus diui sum est: prior pars, qua est de principiis & caussis rerum naturalium; nouem libris comprehenditur. Posterior, reliquos sex libros complectitur; in quibus generales quæda affectiones, quæ communes sunt omnium rerum naturalium, eiusmodi sunt, quantitas, locus, tempus, & motus, explicantur.Ac licet nobis multas ob caussus (quas hoc loco exponere no est necesse)visum non fuerit, commëtarios in Aristotelem scribere, quibus eius sententias & verba, sigillatim interpretaremur, sedulò tamé curauimus, ve quicquid Aristoteles iis de rebus, quas hoc opere docemus, vsquam sensit, & scriptu reliquit, varius ex libris eius colligentes, suo quodque loco, pertractaremus. Quorum autem scriptorum vestigia, in huius operis molitione, persequuti simus, quid etiam de Philosophorum lectione atque imitatione sentiamus; quoniam ea ex re intelligi potest, quam nos Philosophandi viam & ratione maxime probemus ac sequamur, nuc pausu exponemus. Gracos Aristotelis interpretes, Alexandru, Themistiu, & Simpliciu,

#### PRÆFATIO.

in Aristotelicis sentetiis & verbis explanadis, prater cateros, secuti sumus. Hos enim, extra controuersia est, omniu optime Aristotele intellexisse, or in eius scriptus interpretadus, diligetissimos or accuratissimos fuisse. Horu fontibus, fateor me hos meos hortulos irrigasse; hoc est, ex do Etissimis eorum commentariu, multa, quæ interiorem quandam, & recoditam habent Peripatetica disciplina cognitione, in hos libros trastulisse. Latinos verò Philosophos, præsertim autem Theologos Scholasticos,propter ingenij acumë & vbertate, propter disseredi subtilitate, denique propter incredibilem vim atq; copiam argumetorum , quibus de omni re proposita in vtraque parte disputare solet, equidem semper sum admiratus, in hoc autem opere, no rarò etiam imitatus. Quoru disputationibus , has meas cometationes neruosiores & robustiores factas esse, no dubito. Sed D. Thomam, eximium Philosophia decus, & spledidissimum Theologiælumē,firmißimúmq; columē,præcæteru miramar,& colimus: cuius diuini ingenij monimentu quantum nos adiuti 👉 locupletati simus, hæc nostra qui leget, facilè intelliget. Inter Arabes, Auicenna suos quoq; amatores, o sectatores habet. Quem ego in Philosophia,nec magnopere laudo,nec plane conteno. Fuit u præstatissimus Medicus, fuit etia (quorudam iudicio) peracutus Metaphy sicus; sed eum doctrîna Aristotelu (qua omnibus Philosophia studiosis maximè probatam & cognitam esse oportet) nec valde studiosum, nec admodum intelligentem fuisse constat. De Auerroë, quoniam de eo varias multumque discrepates hominum sentetias esse video, dicam breuiter, vt sentio. Ego, sicut eos no laudo, qui Auerroëm fastidiose contemnut, conuitiu lacerant, & veluti pestem ingeniorum, omnibus fugiendu esse clamant; sic contrà,quosdam esse , qui eum laudibus in cœlu efferant,& quasi Deum quendam Philosophiæ colant, eiusque sentetias tanqua oracula divinitus edita in veneratione habeant ; grauiter doleo, molestéque fero; vtrumque profecto in vitio est,sed illud minus;habet enim vel excusatione ignoratiæ, vel etiam speciem quanda & umbram pietatu atque religionus:hoc aute, cuiuu Philosopho,turpe est, Christiano aute Philosopho, etiam infame. Quid enim turpius, qua vnius hominis, qui labi potuit ( & verò in rebus magni mometi no semel lapsus est ) decreta omnia pugnaciter defen-

defendere,ac mordicus tenere,& quasi tepestate delatos,ad eius do-Etrinam, tăquam ad saxu aliquod, adhærescere? Quid sædius? quàm multas Auerrois sentetias, &, que vocant, commeta, tertio quoque verbo v surpates; sese iactare, & in hu puerilibus nugu, primas , sapientia sua partes collocare? Sed dicet, Auerro fuisse acri ingenio, iudicio graui,& fingulari studio ac diligentia ; multa subtiliter,& docte, [cripsissesomnes pene libros Aristotelus, eruditus comentarius illustrasse ; denique, de Peripatetica disciplina esse optime meritum. Sint ista vt dicut:negari tame non potest, Auerroem, interpretando Aristotele, ob ignorationem lingua Graca, medosós que codices, 🚱 bonoru interpretum penuria,multifariam hallucinatum esse.De rebus quoque naturalibus,humanus, 👉 diumu,opiniones eŭ habuisse certum est, complures quidem falsas, quasdam verò etia impias, 🔗 absurdas. Quid igitur magis à Philosophiæ grauitate, dignitatéq; remotum,& alienu esse potest, quam Philosophu,id est, amatorem sapientiæ, quem ad hanc rerum omnium universitatem animo perlustrădam,atque contemplandă, solutum, & liberum esse decet, vnius hominis,no omnium mortalium sapietissimi, quasi vile macipium, & ort Poëta quida ait, seruum pecus effici? verum de Auerroë ha-Etenus.Illudaute studiosos Philosophia diligenter intelligere volumus; si magno cu fructu,nullóque veritatu atque pietatu detrimeto, philosophari cupiut, duos ipsis, hominu de Philosophia malè sentientium, errores, vtrumque sanè, meo iudicio, valde perniciosum, esse fugiendos. Sunt enim nonnulli,qui propter pauca,quæ in libris Philosophorum reperiunt, à decretis sanctitatéque nostræ religionis aliena, no modò catera quam plurima verè & viliter ab illu tradita reiiciunt; sed omnem etiam Philosophia cognitionem damnat, 👉 tanqua certam animoru pestem,ex hominum, prasertim Christianoru, societate exterminandam putat. Videlicet isti, Philosophiæ rudes, omnisque liberalis doctrina expertes, omnes sui similes esse cuperent, quò minus in multitudine, ipsorum appareret inscitia. Ac olim quidem Iulianus Augustus, quò tectior & callidior, eò acrior atq; perniciosior Christianoru hostu, nulla re putauit magus se Christianus obesse, eorumque religionem vehementius labesactare posse, quam si eu omniu bonarum artium studia, interdixisset. Huc quo-

#### PRÆFATIO.

que spectat Hæreticoru nostri temporu artificiosa calliditas,Philosophia, reconditiorés que disciplinas, Christianis hominibus repudiadas, & execrandas esse clamatium; quò nimirum facilius, homines indocti ac simplices, argumentu quibusdă ipsorum, in specie modò probabilibus, captiosisque circumueti atque irretiti, in eoru errores pertrahantur. In quo videntur mihi quidem Hæretici, similiter facere, vt fecisse quonda Philistæos, diuinæ literæ prodiderüt: qui omnes fabros ferrarios, armorumą; opifices Hebrau abstulerut, ut inermes,nec bellu illis vltrò auderet inferre,nec illarum ab illis,facilè propulsarët.Sed aiunt isti,errasse Philosophosserrarut sane, sed sunt illi quidem errores Philosopharum, non Philosophia hoc est, hominum, non scietia. Et illos ipsos errores, qui Philosophia norunt, refellere poterunt; qui non norut, non poterunt. Non eget fides nostra Philosophia prasidiu; non ea tamen reiicit. Non desiderat humana sapientia ornamenta; sed ea prorsus non aspernatur. Sua vi tuta 😙 munita est, suáq; luce spledet; sed quæ docere 🖝 hominibus persuadere studet, ea si rationibus, exemplis, & similitudinibus è Philosophia petitis, quasi aspersa & codita sunt, iucundius audiuntur, facilius intelliguntur, creduntur promptius, constantius retinentur. Ac ego quide mirari soleo, quequam esse Christianorum hominum,qui Philosophiam tanqua rem Deo inusam, sacris literis cotrariam, 🕫 noxiam iu qui Christianam doctrinam profitentur, vituperare audeat. An non sacris literis proditum est, Deu, qui (vt Isaïas inquit) est Deus docens viilia, quò sua erga Salomonem beneuolentiam atque liberalitate, magu illustrem testatamque faceret , amplissimam ei omnium rerum naturalium scientiam dedisse ? Nónne cernimus, multos dininæ scripturæ libros,Philosophicarum rerum esse plenos? quos indocti legentes, non intelligunt; docti, quia intelligunt, magno ou fruetu & voluptate legăt. Quid clarißima illa ChristianæTheologia lumina,Bafiliu dico,Dydimum,duos Gregorios , Nazianzenum & Nissenum, D. Augustinum, Hieronymu, & in primu D. Thomam Aquinatem, vt nunc omittam Iustinum & Lucianum martyres,Clementem Alexandrinu,Originem,Tertullianum,Ar-· nobiu, alió sque quamplurimos, quò plus Christianis prodessent, magisque Christianam disciplinam munivent, augerent, & exornaret, Libros

Ebros à se de rebus diminis scriptos, quam multu, quam varia, quam recondita & exquisita, Philosophia, omniúmque do Etrinarum cognitione refarsierunt? Verú, contra istos Philosophia vituperatores, en nunc di Etum sit satis, & alias fortasse dicetur vberius. Sunt cotrà, nonnulli, qui diuina, vt vocant, Platonis & Aristotelu ingenia, vberrimámque cun Etarum rerum scientiam cum excellenti eloquetia coniun Etam, vsque eò sunt admirati & amplexati, vt eos, veluti numina Deósque Philosophia, coleret; eo rúmque decreta Philosophica, tanta animi assensione completerentur, vix vt crederent quicqua esse probabile, quod improbaretur ab illus; aut quod ab illus probaretur, improbabile. Fuit hac quondam Pythagoreorum vanitas atque superstitio; quibus instar omnium ration u erat, praceptoris autique superstitio; quibus facile proptéque crederet, satis erat, id dixisse Pythagoram, ne sa quidus facile proptéque crederet, satis erat, id dixisse Pythagoram, ne sa quidus facile proptéque crederet, sa con le requirere.

O miseras hominum mentes, ô pectora cæca.

Quid enim vilius on abiectius, aut que maior animi cecitas essepotest, quàm nihil per se sapere, nihil iudicare, totu ex alieno sensu iudicióque pendere? Nulla duci ratione, sed quasi pecudes, aliorum sententia,nutuque tantum,moueri ac regi?Theologus,cuius scietia,Dei, à quo profecta est, auctoritate nititur atque fulcitur, nec rationum exet præsidiu, humanas tamen rationes non contenit aut resicit. Philosophus, cuius do Etrina ex ratione, ortu, incrementa, robur, omnémque vim suam atque dignitatem habet omni ratione posthabita, in rmius hominis multarum rerum ignari,multisque vita & doctrina fordibus inquinati auctoritate coquiescet. Ego multum Platoni tribuo, plus Aristoteli, sed rationi, plurimum. In explicandis Philosophiæ quæstionibus, disceptandisque cotrouersius, equidem, quid Aristoteles senserit, diligenter considerò; sed multò magu, quid ratio suadeat, mecum ipse perpendo. Si quid Aristotelu doctrine congrues co conueniens esse intellie o probabile ducos si quid autem rationi cosentaneum esse video, verum certumque indico. Itaque in Physiologia, primas iudicio sensuu, longa experientia & diligeti obseruatione explorato atque costrmato; secundas rationi; auctoritati Philosophoru, postremas defero.In legedis autem Philosophorum libris, temperatu quoddam ac falutare iudicium adhibeo. Etenim , pauca illa qua reli-

#### PRÆFATIO.

gioni aduerfantur, repudio; alia verò quàmplurima, cu ad vsum vita perutilia, tum ad agnitione animi pulcherrima, probo ac retineo; & viros humanarum & diuinarum rerum scientia excellentes, libenter sequor, qui Philosophia cum sacru literis coniungentes, incredibiles veilitates, maximumque decus Christiana religioni attulerut. Si Agar & Ismaël, Sara & Isaac concordes & obedientes esse velint,maneant in domo Abrahæ; sin autem insolescant & repugnet, rixásque & iurgia excitent , domo eÿciantur & exulent:sic Philofophi hactenus legendi & probandi sunt, quoad veritati & pietati cosenserint atque inseruierint; sin autem quid effutierint, diuinis de-\_ cretis alienum, deserendi sunt ac regiciendi. Nec mirandum cuiquam accidat, Platonem & Aristotelem, cateroqui sapientes viros, & Philosophorum principes, nonnumquam grauiter & turpiter errasse:videlicet,homines fuerunt,quorum erant fallaces sensus , angusta ingenia,infirma iudicia,vita multu flagitiu inquinata, mens humana inscitia circumfusa tenebris, & cœlesti lumine destituta. Quin potius nos immortales Deo gratias agamus, qui ea nobu clarißime patefecit, quæ acutissimos Philosophos latuerut. Nec solum in iu quæ tradit Philosophia, quid nobis probandum sequendumque, quid contrà repudiandum 🔗 fugiendum esset, omnium errorum discussa caligine, indicauit; sed etiam earum rerum, que omnem humane intelligentia vim & facultatem superant, cognitionem, ad quam Philosophia aspirare non potest liberaliter impertiuit. Atque hæc quidem est nostra de studio Philosophiæ, Philosophorumque lectione, Jimitatione sententia; quam initio huius operis prafari opradocere voluimus, ut quam nos Philosophice formam maxime probemus, quódve philosophandi genus in hu libru secuti simus, notum omnibus testatumque faceremus.

INDEX



## INDEX LIBRORVM, QVOS HOC OPVS COMPLECTITVE.

Rimus liber;est de Philosophia.

II. De Philosophia naturali.

III. Devia & ordine dottrina Physica.

IIII. De Antiquis Philosophis, & variis eoru, circa principia rerum naturalium, opinionibus.

V. De Materia & Prinatione.

VI. De Forma.

VII. De Natura.

VIII. De Caußis.

IX. De Fortuna, Casu, & Contingentia.

X, De Qualitate.

XI. De Loco.

XII De Tempore, Exernitate, & Acuo.

XIII. De Natura Motus.

XIIII. De Varietate & pracipuis divisionibus Motus.

XV. De Motus & Mundi Aeternitate.

# INDEX CAPITYM QVÆ IN SINGULIS LIBRIS HVIVS OPERIS

CONTINENTYR.

### CAPITA PRIMI LIBRI DE PHILOSOPHIA.

Cap. I.. II.

IIII.

E nomine Sapientis & Philosophi; & quid sit Sapiëtia,& Philosophia: qualem item deceat esse Sapienté atque Philosophum.

Ponitur diuisio Philosophiæ in Speculatiua, & Practicam: & declaratur significatio illorum vocabulorum(practicum & speculatiuum.)

Explicatur primò, ratio supradica divisionis: deindè cuiusmodi sint III. scientiarum differentiæ (practicum & speculatiuum.)

Declaratur, vtra pars magis mereatur nomen scientiæ, & vtra sit prior, certior, ac nobilior.

Traditur diuisio Philosophiæ speculatiuæ in Physicam, Metaphysi-٧. cam,& scientias Mathematicas.

Explicantur aliquot dubitationes. VI. Soluitur alio modo tertia dubitatio. VII.

Quid de eo quod tangitur quarta dubitatione, nonnulli Philosophi VIII. opinentur.

Explicatur quinta dubitatio. IX.

Contra ca quæ dicta sunt, ponuntur nonnullæ dubitationes. X.

An scientia speculatiua vniuocè dicatur de illis tribus, Physica, Me-'XL taphysica, & Mathematicis disciplinis.

Scientiam speculatiuam non dici vniuocè de Mathematicis discipli-XII. nis, & aliis, quonia doctrina Mathematica non est propriè scietia.

Reliquas scietias propriè subalternari Metaphy. opinio quorudam. XIII.

XIIII. Contraria opinio magis probatur.

Prædocentur quædam necessaria ad solutionem rationum prioris XV. opinionis, & soluuntur rationes.

Quæ illarum trium scientiarum, sit nobilissima, & certissima. XVI.

Quæ illarum trium scientiarum, sit prima. XVII. XVIII. Exponitur diuisio Philosophiæ practicæ.

#### CAPITA LIBRI II. DE PHILOSOPHIA NATVRALI.

Cap. I.: Vod sit subjectum Physicz, opinio D. Thomz. Exponuntur aliz opiniones de subiecto Physicz.

Poni-

III. Ponitur quinta opinio, subiectum Physicæ esse corpus mobile; seu naturale, quæ magis probatur.

IIII. Differentia inter Medicum & Physicum: & an Medicina subalternetur Physicæ, & cuius sit ponere discrimen inter scientias.

V. Memorantur caussæ, & principia, affectiones item, & species corporis naturalis.

VI. Inter species corporis naturalis, quæ sit omnium pra stantissima.

VII. Enumeratio partium Philosophiæ naturalis.

VIII. De quarro libro Merco pologico.

IX. De vtilitate, & incunditate Philosophiæ naturalis.

X. Declaratur inscriptio octo librorum Physicorum, quæ est περὶ τῆς

φυσικῆς ἀκροάσεως hoc est, de naturali auditu: & disputatur de libris Acromatici. & Exotericis.

# CAPITA LIBRI III. DE VIA ET ORDINE DOCTRINAE PHYSICAE.

Cap.I. A Gitur de significatione illorum trium vocabulorum (principiú) (caussa) & (elementum.)

II. Quæ genera caussarum tractet Physicus.

111. An scientiæ Mathematicæ tractent vllum genus caussæ.

An præstantissima illa demonstratio, quæ ab Aristotele describitur priori libro Poster. vel solum, yel maxime reperiatur in disciplinis Mathematicis.

V. An cognitio omnium caussarú, necessaria sit ad perfectam scientiam rerum naturalium: & primò agitur de cognitione substantiæ.

VI. Explanatio textus secundi primi libri Physicorum.

VII. Confutantur, qui aliter exponunt (notum secundur i naturam) & docetur, cur via procedendi à notioribus secundum nos, dicatur esse nobis innata, vel naturalis.

VIII. In rebus naturalibus permulta repetiti, quæ sint nota nobis simul;

atque fecundûm naturam.

IX. Andemonstrationes Mathematicz maxima ex parte costent ex his, quæ sunt nota nobis, & secundum naturam.

X. Expenditur interpretatio secundi textus, & aliorum sequentium, tradita à D. Thoma & Alexandro Aphrodisco.

XI. Explanatio textus quarti (quapropter ex vniuerfalibus ad fingularia procedere oportet.)

XII. Cur magis vniuersalia sint nobis notiora, & quomodo hic sumatur nomen vniuersalis.

. É ij

XIII. Explicătur dubitationes duz, circa id quod dictum fuit (magis vniuersalia esse notiora nobis)

XIII. Introducitut quæltio (de primo cognito) & exponitur opinio Scoti.
XV. Discuttut opinio rhomistarum, qui volunt primò cognitú esse ens.

XVI. Opinio aliorum, qui volunt singulare esse primò cognitum.

XVII. Secundum propriam opinionem ostenditar, singulare per se distinde cognosci ab intellectu.

XVIII. Quibus rationibus ostendant asiqui, singulare non cognosci per se, ac primò, ab intellectu nostro.

XIX. Soluuntur supradictæ rationes.

1

# CAPITA LIBRI IIII. DE ANTIQUIS:

Cap. I. Vam sit vtilis consideratio vatiatum opinionum.

II. De variis sectis Philosophorum.

Explicatur, quo tempore floruerint nonnulli ex præcipuis Philosophis; sed priùs agitur de ratione Olympiadu, quarum cognitio ad exponenda illorum Philosophorum tempora, miriste confert.

1111. Exponitur duodecim clarissimorum philosophoru Chronographia.

V. Opinio eorum, qui dicentes omnia esse vnum ens immobile, omné principij rationem de medio tollunt.

VI. Opinio corti, qui faciunt vnu principiu omnium rerum naturalium.

VII. Opinio corum, qui faciunt principia mult; quidem, sed finita, præcipuè autem Pythagoreorum.

VIII. Declaratur opinio Anaxagoræ.

1X. Opinio Democriti, Leucippi, & Epicuri.

X. Reprehenditur Simplicius, qui conatur ostédere omnes supradicas.

opiniones veterum Philosophorum veras esse, atque inter se consentientes.

XI. Refellitur ab Arist-opinio corum, qui dicunt omnia esse vnum ens, immobile.

X11. Rationes Xenophanis foluuntur secundum Aristotelem.

XIII. Soluuntur rationes Melissi.

XIIII. Refutaturab Arift argumentatio Parmenidis.

X V. Explicatur sententia Platonis de non ente.

XVI. Defenditur opinio Parmenidis, Xenophanis, & Melissi.

XVII. Contra cos, qui faciunt vnum aliquod corpus principium rerum.

XVIII. Contra eos, qui multa, sed finita faciunt principia.

XIX. Refellitur opinio eorum, qui faciunt infinita principia, & primum.

Anaxagoræ, deinde Democriti.

Vni.

XX. Vniuerse indicantur errata veterum Philosophorum, quibus tamen ignoscere, quin etiam gratias agere oportet.

#### CAPITA LIBRI V. DE MATERIA ET PRIVATIONE.

| Cap. I.   | E laudibus Aristotelis.                                                |
|-----------|------------------------------------------------------------------------|
| 11.       | Douz Aristoteles de principiis rerum naturalium, & quibus lo           |
|           | cis, scripta reliquerit.                                               |
| III.      | De variis significationibus, & vocabulis materia, apud Philoso         |
|           | phos vlitatis.                                                         |
| IIII.     | An sit necessaria materia in rebus naturalibus.                        |
| <b>V.</b> | De creatione.                                                          |
| VI.       | An vis creadi in solo peo infit, ita vt nulli creature comunicari quea |
| VII.      | An creatio admittenda sit secundum Arist.do ctrinam; & an lumine       |
|           | naturali cognosci possit.                                              |
| VIII.     | Ponutur quæda obiectiones contra ea, quæ dicta sunt de creatione       |
| IX.       | De materia cœli opinio Ægidij.                                         |
| X.        | Refellitur opinio Ægidij.                                              |
| XI.       | Quid sit materia.                                                      |
| XII.      | Refellitur infignis quorundam error, qui dixerunt Deum esse ma         |
|           | teriam primam.                                                         |
| XIII.     | Materiam ex se habere existentiam, propter quam est in rebus.          |
| XIIII.    | Opinio coru, qui inducunt formă corporeitatis materiæ coæternă         |
| XV.       | Hanc opinionem esse contra Auerroëm, & Arist.                          |
| XVI,      | Opinionem de forma corporeitatis esse contra veritatem.                |
| XVIL      | Explicantur tres dubitationes.                                         |
| XVIII.    | Quantitatem interminatam immediate inhærere materiæ primæ.             |
| XIX.      | Opinio & argumenta corum, qui contrà sentiunt, & oppugnant di          |
|           | mensiones interminatas.                                                |
| XX.       | Soluuntur supradica rationes.                                          |
| XXI.      | Propter quid sit materia, & de potentia eius duplici.                  |
| XXII.     | Dubitationes contra ea, quæ dicta sunt de potentia materiæ.            |
| XXIII.    | De Privatione.                                                         |
| XXIIII.   | Soluuntur,& explicantur supradica octo dubitationes.                   |
|           |                                                                        |

## CAPITA LIBRI VI. DE FORMA.

Cap. I.

DE formæ nominibus, & varietate.

II.

Qualis sit forma naturalis.

ć iij



IIII. De forma relata ad materiam.

V. De forma relata ad compositum, & primò an forma sit prior, & nobilior composito.

VI. Secunda quæstio, an forma sit tota quiditas rei compositæ.

VII. Altera opinio veterum Peripateticorum aientium totam quiditatem rei in forma eius rei contineri.

VIII. Soluuntur rationes prioris sententie, & sententia au & oris aperitur.

IX. Exploditur opinio corum qui putant distinctionem numericam prouenire à quantitate.

X. Non esse principium individuationis illam Scoti Hæcceitatem.

XI. Principium individuationis no esse materiam signatam quantitate.

XII. Vnitatem & distinctionem indiuiduorum principaliter esse à forma substantiali.

XIII. De forma relata ad suos esfectus, ac primum de existentia, quæ est esfectus formalis ipsius.

XIIII. Quarta quæstio, an existentia distinguatur realiterab essentia, & primum exponitur opinio D. Thomæ.

XV. Refellitur supradicta opinio & demonstratur existentiam re non distingui ab essentia.

XVI. Soluuntur rationes quibus probabatur existentiam re distingui ab essentia.

XVII. De altero effectu formæ, qui est operatio.

XVIII. An sit aliqua forma Physica separabilis à materia, & de immortalitate animæ rationalis secundum doctrinam Platonis.

XIX. Animu nostru esse immortale etiem secundu doctrina Aristotelis.

XX. Probatur immortalitas animæ rationalis rationibus Philosophisis.

XXI. Animam rationalem esse veram, & naturalem formam hominis.

XXII. Exponitur secunda ratio qua simpliciter probatur animam rationalem nullo modo esse assistentem.

XXIII. Explicatur tertia ratio, qua contra assistentiam animæ rationalis quam Auerroistæ sinxerunt, acriter disputatur.

XXIIII. Refellitur opinio Platonicorum de numero quodam definito animarum rationalium à principio mundi constituto.

#### CAPITA LIBRI VII. DE NATURA.

Cap. I. Eclaratur nomen naturæ, & quot modis dicatur esse aliquid naturale.

II. De differentiis inter res naturales, & artificiales.

An forma artificialis sit principium alicuius motus: & an re d'sferat à subiecto in quo efficitur, & inhæret.

Decla-

Digitized by Google

IIII. Declarantur particulæ definitionis naturæ.

V. Explicantur quatuor dubitationes.

VI. Prima quæstio, an definitio naturæ conueniat cælo.

VII. Explicatur vera sententia resellendo supradictas opiniones, & demonstrando motum coli esse naturalem.

VIII. Refelluntur qui putant intelligentiam else veram formam & natu-

IX. Soluuntur rationes primæ sententiæ eorum, qui negant definitions, naturæ conuenire cælo.

X. Soluuntur rationes secundæ opinionis.

XI. An definitio naturæ conueniat animæ, præsertim autem animærationali.

XII. An anima rationalis sit natura.

XIII. In quibus rebus naturalibus, & respectu quorum motuum, natura sit principium actiuum, & passiuum.

XIII I. In quibus rebus natura sit principium actiuum alterationis.

XV. An natura in elementis sit principium actiuum motus localis, quo ipsa naturaliter mouentur.

XVI. Secunda sentétia, quòd nimirum elementa moueantur à se, tanquàm probabilior confirmatur.

XVII. An natura quæ hîc definitur, sit non solùm forma, sed etiam materia, & an vtrique nomen naturæ conueniat vniuocè.

XVIII. An in composito naturali, præter materiam,& formam,sit quædam alia tertia natura re diuersa à partibus.

XIX. Exponitur secunda opinio ponentium distinctionem realem inter totum & partes.

XX. Tertia opinio eorum, qui negant totum re distingui à suis partibus.

XXI. Solumnur rationes secundæ opinionis.

Solumnur rationes tertiæ opinionis.

## CAPITA LIBRI VIII. DE CAVSSIS.

Cap.I. DE numero caussarum.

H. DExplicantur definitiones, & caustalitates singularum caussarum.

III. Explicantur tres dubitationes.

An in iis quæ agunt per intellectum, finis causset prout habet esse in anima, an prout habet esse extra animam in ipsis rebus.

V. An inter caussam efficientem, & finem, sit necessaria connexio.

VI. An omnes caussa sint inuicem necessariò connexæ.

VII. An caussa vniuersalis, præsertim autem prima quæ est Deus, necessariò concerrat actu cum caussa/particulari, ad quemlibet eius esse-

Digitized by Google

ctum, & operationem.

VIII. Exponitur, & probatur opinio D. Thomæ, quæ est vera.

IX. Soluuntur argumenta contraria. X. Explicantur duæ dubitationes.

XI. An accidens possit producere substantiam.

XIL. Explicatur opinio D. Thomæ, accidens in virtute substantiæ posse producere substantiam.

XIII. Terria opinio probabilior cæteris ponitur, & soluuntur rationes contrariæ.

XIIII. Enodantur quatuor aliz dubitationes.

XV. An idem numero effectus à multis caussis possit effici.

XVI. Quæ generantur ex semine, & ex putri materia, an sint eiusdem speciei; ac primò examinatur opinio Auicennæ.

XVII, Declaratur secunda opinio, quæ est Auerrois.

XVIII. Explicatur tertia opinio.

XIX. An possit verum aurum estici per artem Alchymisticam, ac primò quòd non possit estici, opinio multorum exponitur.

XX. Declaratur opinio eorum, qui defendunt Alchymiam.

XXI. Explicatur breuiter opinio auctoris.

# CAPITA LIBRI IX. DE FORTVNA, CASV

Çap.I. Refellitur opinio eorum, qui penitus auferunt de rebus fortunam & casum.

II. Soluuntur rationes supradictæ opinionis.

III. An in rebus sublunaribus, aliquis effectus naturalis possit casu contingere respectu cœli.

IIII. Opinio aliorum, qui negant vllum effectum simpliciter naturalem, casu euenire posse respectu cœli.

V. An fortuna sit divinum aliquod numen, vt vulgo putatur.

VI. Exponitur definitio fortunæ.

VII. Exponitur vltima pars definitionis fortunæ, & expenditur opinio Auicennæ aientis fortunam versari in iis quæ sunt ad verumlibet,

VIII. Ponuntur dubitationes contra definitionem fortunæ.

IX. Soluuntur supradictæ dubitationes.

X. De casu vel potius de monstris, quæ vulgò putantur casu euenire.

XI. De contingentia.

XII. Probatur esse in rebus contingentiam.

XIII. Soluuntur rationes negantium contingentiam.

Quæ



XIIII. Que sie causse contingentie secundum alios scriptores.

XV. Quæ sunt veræ ac propriæ causse cuiussibet contingentiæ, quæ in rebus naturalibus reperitur.

## CAPITA LIBRI X. DE QUANTITATE.

Cap. I. N quantitas re distinguatur à substantia.

11. Ponituralia opinio, corum qui negant quantitatem re distingui à substantia.

III. De superficie, linea, & puncto, an sint extra animam, & an sint inter se realiter distincta.

IIII. Quod puncta, linea, superficies sint entia positius, & inter se realiter distincta.

V: Declaratus opinio aliorum, qui contrà sentiant.

VI. Solumtur supradictæ rationes secundæ opinionis & aperitur auctoris sententia.

VII. Demonstratur non esse in rebus infinitum secundum multitudinem aux magnitudinem.

VIII. Ponuntur octo dubitationes contra id quod conclusum fuit.

IX. Soluuntur supradictæ dubitationes.

X. An infinitum possit effici à Deo.

XI. Ponitur propria opinio, & foluuntur argumenta Gregorij.

XII. An continuum sit divisibile in infinitum.

XIII. Viginti rationibus ostenditur continuum non componi ex indiuisibilibus, & esse infinitum divisibile.

XIIII. Soluntur rationes contrariæ, quibus tollebatur infinita continui diuisibilitas.

XV. De infinitate continui secundum divisionem, & additionem.

XVL Dubitationes aliquod circa textus 67.68.& 69. libri tertij Physicorus explicantur.

XVII. De abstractione Mathematica quantitatis.

XVIII. Explicatur altera sententia corum, qui aiunt quantitatem Mathematicam simpliciter abstractam esse ab omni substantia, & præsertur priori sententiæ.

XIX. De quadratura circuli, an sit scibilis, vel possibilis.

XX. Refellitur opinio Zimarz, & corum, qui negant quadraturam circuli possibilem esse.

XXI. Soluuntur rationes contrariz.

XXII. De maximo, & minimo.

XXIII. Ponuntur nonnullæ propositiones, quibus explicatur quæstio de maximo, & minimo.

## CAPITA LIBRI XI. DE L'OCO.

- Cap. I. Xplicantur quinque proprietates loci, quæ sunt, continere locatum, trahere ad se, conservare, dare vnitatem & distinctionem motui locali, & esse immobilem.
- IL Quomodo locus sit immobilis secundum opiniones aliorum.
- Exponitur, & confirmatur alia sententia de immobilitate loci, quæ videtur cæteris probabilior.
- TIII. Explicatur opinio corum qui censent locu esse quoddam internallu.

  Refellitut opinio corum, qui existimatunt locum esse internallum.
- V. Refellitur opinio eorum, qui existimatunt locum esse interuallum.
  VI. Ponuntur multæ obiectiones contra id, quod dicit Aristoteles, nimirrum, locum esse superficiem.
- VII. Soluuntur supradicte obiectiones,
- VIII. Quis sit locus primi & supremi cœli, variæ Philosophorum opiniones ponuntur, & refutantur.
- IX. Exponitur propria opinio de loco cœli.
- X. An si esset vacuum, in eo motus localis in tempore fieri posset.
- XI. Exponuntur octo hypotheses, quæ ad desensionem, & consistmationem sem sententiæ Aristotelis de vacuo, plurimum conserunt.
- XII. Probatur motum localem non posse sieri in vacuo.

# CAPITA LIBRI XII. DE TEMPORE, ARTERNITATE ET AEVO.

- Cap. I. D'Isputatur contra eos, qui putant tempus non esse ens reale; & contra eos, qui cesent esse ens teale, realiter distinctum à motu.
- II. Explicatur definitio illa temporis; numerus metus, secundum prius, e pefterius, & primo loco exponitut illa prima particula; numerus.
- Non esse addendum in definitione temporis, ipsum esse numerum motus & quietis.
- 1111. Declarantur du alia particula definitionis, nimitum, motus & secundum prius & posterius.
- V. Quid sit duratio.
- VI. De varietate durationis, quæ nascitur ex varietate ipsius existentiæ.
- VII. De varietate durationis, que oritur ex quantitate ipsius existentie.
- VIII. De æternitate, & primum de variis significationibus huius vocis;
- IX. Declaratur quid sit æternitas.
- X. An æternitati conueniat ratio mensuræ.
- XI. De zuo.

Refelli-

XII. Refellitur opinio D. Bonauenturz.

XIII. In quo sit ratio zui secundum D. Thomam, & secundum Scotum.

XIIII. An fit vnum æuum omnium æuiternorum, an multa, recensetur opinio D. Thomæ.

XV. Explicantur eadem de re opiniones Henrici, Scoti, Ochami, Duradi.

XVI. Exponitur sententia auctoris.

XVII. De tempore discreto, opinio Thomistarum.

#### CAPITA LIBRI XIII. DE NATVRA MOTVS.

Cap.I. YN quo genere seu Categoria sit motus.

11. Explicatur definitio motus tradita ab Arist.3. Phy. tex.6.

III. Soluuntur supradicta quatuor dubitationes.

IIII. Exponuntur reliquæ particulæ definitionis motus.

V. Explicantur decem magni momenti dubitationes, quæ circa definitionem motus existunt.

VI. An actio & passio re differant inter se, an ratione tantum.

VII. Actionem non esse in agente, nec re distingui à passione.

VIII. Soluuntur rationes Scotistarum.

1X. De terminis motus tractantur decem celebres quæstiones.

Quæst. I. An omnis motus requirat terminos.

II. An omnis motus requirat duos terminos.

III. An in vno motu possint esse plures termini quam duo.

IIII. An termini morus debeant esse divisibiles.

V. An termini motus debeant esse oppositi inter se.

VI. An terminus à quo, debeat specie differre à termino ad quem.

VII. An abiectio termini à quo, & acquifitio termini ad quem fint vnus motus numero.

VIII. Ab vero termino sumenda sit vnitas motus.

IX. Vnde petenda fit contrarietas motuum.

X. An motus re differat à termino ad quem-

# CAPITA LIBRI XIIII. DE VARIIS

Cap.I. Enerationem & corruptionem non esse motus proptiè dictos.

11. De tribus speciebus motus propriè dicti, hoc est, de augmentatione, motu locali, & alteratione.

III. Tractatur secunda divisio motus in naturalem & violentum.

IIII. De caussa motus violenti corum que proiiciuntur.

- V. Refellitur opinio faciens caussam motus proiectorum, virtutem quandam impressam proiectis.
- VI. Exponitur tertia diuilio motus in partes eius quantitatiuas, & agitur de continuirate motus.
- VII. De duplici genere partium motus, altero secundum extensionem, altero autem secundum successionem.
- VIII. An continuatio & successio sit de essentia motus, an potitis sint eius accidentia.
- IX. De vanis modis incipiendi & desinendi quos habent res naturales.

# CAPITA LIBRI XV. DE MOTVS ET MUNDI ALTERNITATE.

- Cap.I. Ponuntur duo fundamenta, quibus maxime nititur solutio argumentorum quæssunt pro æternitate mundi.
- II. Exponuntur, & refelluntur argumenta duodecim, quibus Aristoteles vitur ad æternitatem mundi & motus comprobandam, ex variis eius locis deprompta.
- III. Respondetur ad argumenta Aristotelis.
- 1111. Viginti argumenta Procli pro æternitate mundi, & solutiones eoru.
- V. An Plato senseit mundum ortum esse, & aliquando copisse, an potius sempiternum esse, atque ortu interituque carere.
- VI. Duodecim argumenta Auerrois pro mundi æternitate.
- VII. Soluuntur Auerrois argumenta
- VIII. Duodecimalia argumenta pro æternitate mundi,
- IX. Supradictæ rationes soluuntur.
- X. An mundus potuerit elle ab æterno, variæ Theologorú opiniones, ac prima omnium Henrici, & Philoponi, æternitatem creaturæ repugnare aientium, opinio explicatur.
- XI. Secunda opinio durandi, æternitatem repugnare rebus corruptibilibus, non autem incorruptibilibus.
- XII. Tertia opinio D. Thomæ, & Nominalium, omnem creaturam potuisse fieri abæterno.
- XIII. Exponiturauctoris sententia.

DE



# PHILOSOPHIA LIBER PRIMVS.

DE NOMINE SAPIENTIS, ET PHILOsophi, or quid sit Sapientia, or Philosophia: qualem stem deceat effe Sapientens atque Philosophum.

#### CAPVT PRIMVM.

APIENTES olim dicebantur, quicunque con- Qui dicebantur, quicunque con- tur olim Satemptis rebus his, quas vulgus maxime concupiscit & admirator, & à rerum ciuilium administratione remoti, se totos ad studium veri cosegnofeendi, & admirabilium occultarumque rerum inquisitionem atque perceptionem contuliffent. Hoc auté Aristoteles lib. 6. Ethicor. aperte declarat his verbis; Anaxagoram, I haletem, ca-

terósque tales viros Sapientes quide esse dicunt, prudentes verò minime, cum videant cos qua sibi villia sunt ignorare; atq; fatentur cos recodita, eximia, admirabilia, er diuina quadă tenere; sed inutilia, quia humana bona no quarunt. In eandé sentériam multa præclare scribit Plato, cuius verba refert Eusebius lib.12.de Præparat, Euangelica cap. 20. Verùm, quoniá multi gloriæ aut quæstus cupiditate, profitebatur & prædicabant se Sapiétes esse, qui vere Sapientiæ non solidam & expressam estigié, sed vmbrá tantúm & imaginem tenebant, primus omniú Pythagoras, vt talium hominum comprimeret arrogantiam, & ostenderet arduam esse adeptionem possessionémque Sapientiz, noluit σοφος, id est, Sapiens, sed φιλόσοφος, hoc est, Sapientiæ studiosus appellari. Hac autem de resermonem, quem Pythagoras habuisse dicitur cum Leote Phlyasiorum principe, eleganter Cicero perscripsit in quinta Tusculana. Hoc igitut discrimen Philosophi & Sapientis secuti ta Platonici quàm Stoici, aliter Sapientiam definierut atque Philosophia.

Varia descri- Plato quidem vult, Sapientia esse perfectam Dei cognitionem cum ptiones Sapi-tie ac Philodum varias fetts.

sophia seun- describit, nunc secundum etymologiam nominis, appellans eam studium Sapientiæ;interdum solutionem animi à corpore, seu commé-Philosophorii tationem mortis; nonnunquam etia conuersionem animi ad ea quæ vera sunt & diuina. Stoïci (auctore Plutar. in 1. lib. de Placitis Philosophorum ca. 1.) definierunt Sapientiam esse diuinarum & humanarum rerum scietiam: Philosophiam autem, accommodatæ ad vitam artis meditationem; atque hanc vnam esse & eandem summam virtutem. Arist. Philosophiam air esse scientiam contemplatricem veritatis, ita scribes in 2. lib. Metaphy. tex. 3. Recte se habet Philosophiam scientoam veritatis contemplatricem appellare. Idem auctor est in lib. 6. Ethicorum, nomen Sapientiæ aliquando tam late patere, vt attribuatur etiam artibus mechanicis. Etenim Phydiam & Polycletum, Sapientes dicimus; illum lapidum sculptorem, hunc sictorem statuaru. Attamen propriè tale nomen non conuenit, nisi in scientiam omnium limatissimam & absolutissimam, quæ versatur in rebus præclaris, atque diuinis; nec modò considerat ea, quæ manant ex principiis, sed etiam ipsorum principiorum vim & rationem edocens, omniu scientiaru quasi fontes aperit. Hanc Sapientia Arist. in libris Metaphysicis, proprio nomine vocat primă Philosophiam, cáque à Philosophis dicitur Metaphysica, quæ est scientia declarans primas caussas, primáque principia entis, vt ens est, ac eorum quæ tali entiper se insunt, & primas, perpetuas, immutabilésque substantias, quæ à sensibus intelligentiaque nostra remotissima sunt, mortalibus patefaciens. Quantum vero laudis & honoris deferendum fit Sapien-De presidire tiæ, & Philosophiæ, præclare ostendit Arist multis locis, nam in 1. Philosophia. Metaphysicorum libro, cap. 2. ait hanc vnam omnium scientiarum esse verè liberam, & sui gratia, nec eius possessionem humanam esse,

sed diuinam: hanc solum Deum perfect è habere, cámque solam de Deo agere: alias disciplinas fortassis veiliores & magis necessarias esse posse, præstantiorem verò nullam. In 6. Metaphy.tex. 2. inquit scientias speculatinas præstare aliis, speculatinarum autem hanc esse præstatissimam. In Sectione 30. Problem. 10. scribit ideò veteres non statuisse præmium aliquod sapientiæ veluti certaminibus, quoniam propter eximiam Sapientiæ præstantiam, nec idoneus index eius reperiri, nec satis dignum præmium constitui potest. In 9. libr . Ethic. affirmat Philosophiam tanti esse, vt his à quibus eam accepimus, nec honorem, nec mercedem vllam parem referre possimus, non secus ac Diis & parentibus. Ac mihi quidem videtur, fi cuiusuis scientiæ præstantia, ex rebus ei subiectis potissimum æstimari debet, quan-

tùm

tùm Deus Intelligentiæque præstant ceteris rebus;tantum planè Sapientiam, dignitate reliquis scientiis anteire. Verum, quia de Sapientia satis dictu est, deinceps qualis esse debeat Sapies & Philosophus,

exponamus.

Plato in 5.& 6.de Rep. vult eum qui futurus cst Philosophus, sic Qualis essa de informatum esse à natura, ve habilis & idoneus sie ad percipiendas beat Sapietia omnes disciplinas, excellens ingenio, memoria & iudicio. Deinde, tonem, Arivt vehementer oderit, atque horreat mendacium, quippe cum futu- forelem, Stoizus sit defensor, magister, & interpres veritatis. Tum, vt habeat se- cos Walier. datas omnes perturbationes & appetitum rationi obedientem, qui nisi perdomitus fuerit, & veluti iniecto freno in gyrum rationis du-Aus, magnam partem animi sæpe detorquet & à contéplatione cognitionéque veritatis abducit. Ad hæc oportet eum esse amantem temperantiæ, liberalitatis, & iustitiæ; nam qui est vitiorum sordibus inquinatus, indignus est qui in purissimum Sapientiæ domicilium admittatur. Ad extremum, non debet animi studium atque intelligentiam ponere in rebus singulis quæ ingeneratione, interitu, alissque mutationibus continenter versantur, sed defigere mentis aciem & vim in propriam cuiusque rei formam & ideam; non considerare quæ sunt talia participatione, sed quod est per se tale in vnoquoque genere; vt si quæratur quid sit bonum aut pulchrum, non attendere animum ad eas res quæ vulgò dicutur bonæ aut pulchræ, sed idem pulchritudinis, hoc est, rationem eius, quasi per se cohærentem, animo contueri. Atque huic documento Platonico, id valde congruit quod Aristait in Problem. Sectione 18. probl. 5. & Sectione 30. problem. 8. scribens, Philosophum ea re distingui ab Oratore, quòd ille considerat, quid sit iustitia, aut tyrannis: hic autem cogitat, an hic vel ille homo sit iustus, & tyrannus: ille species & formas rerum speculatur; hic verò perscrutatur tantummodo eas res, quæ talium formarum sunt participes. Sapientem autem Stoicum Cicero scitè depingit in oratione pro Muræna ad hunc modum: Fuit quidem summe ingento vir, cuim inuentorum amuli, Stoici nominantur. Huim sententia sunt O pracepta huiusmodi:sapientem gratia nunquam moueri : nunquam cuiusquam delicto ignoscere: solos sapientes esfegsi distortissimi sint formosos : si mendicifismi, divites: si servitutem serviant, reges : sapientem nihil opinari: nullius rei pænitere: nulla in re falli:sententiam mutare nunquam, Arist. in L. libro Metaphy.cap. 2. pulchrè declarat cuiusmodi oporteat esse Sapienté. Oportet, inquit, Sapietem nosse omnes res, quoad eius fiert possit, non quidem speeratim, sed universe: tum, scire difficillima quaque, co occultissima: na qua senfibm subsetta sunt 😙 patent omnibus cognoscere, non facit hominem Sapietem: deinde habere non populare o adumbrata notitiam reru, sed exquista o om-

nibus numeris suis absolută, quă & ipse quă restissime teneat, & alios rite do. cere valeat. Ad hæc, propriu est Sapientis, imperare &præscribere aliis, quid facere conueniat : Sapientia auté oportet esse scientia, que no propter aliud expetatur, vti sunt hæ disciplinæ quæ in actione effe-Ctionéque versantur, sed que per se& solius cognitionis gratia queratur. Alii putat triplex esse munus Sapietis. Vnu, de quauis re subtiliter & aptè disputare posse. Alteru, coru que in vnaque que re insunt, caussas omnes non modò proximas, sed etiam maximè generales & primas, perspectas atque cognitas habere. Tertium aperire primos. fontes omnium dubitationum; earum que solutionem ritè tradere. Quid igitur sit Sapientia, & Philosophia, vnde item manarit nomen Sapientis, & Philosophi; & qualem esse deceat vtrumque, ita dichú sit. Nos autem deinceps vniuerse agemus de Philosophia, quæ continet scientias speculatiuas & practicas, cuius prima & maxime generalis diuisio, primo loco tractanda est.

Bonisur divisio Philosophia in Speculatinam, & Practicam, & declaratur fignificatio illorum vocabulorum (practicum) @ ' (feculatiuum.)

#### CAP. II.

pateticos.

Dinisio Phi-los Phi-los Phi-los Phi-los Phi-los Phi-los Phi-endum Pla-sonicos, Stoi-sonicos, Stoi-sonicos, Stoicos de Peri- cetapud Ciceronem primo Academic. quæst. Plutarchum lib .1.de Placitis Philosophorum cap. 1. Alcinoum in libro de Doctrina Platonis cap.3. Diogenem Laërtium in vita Platonis, D. August. lib. 8. de Ciuitate Dei cap. 4. Euseb. de Preparat . Euang. lib. 11. cap. 1. vbi citat pulcherrimum quendam locum Arist. in huius divisionis Platonice commendationem ex lib.7. de Philosophia, quod opus nunc nonextat; & sequenti capite affirmat talem divisionem manase ex Hebreis. Hæc tamen diuisio Peripateticis non probatur, quippe qui Logicam submouent à partibus Philosophie; eamque censent non tam esse scientiam, aut Philosophie partem, quam modum sciendi & in-Itrumtum Philofophiæ, de qua re nos infrà dicemus. Quamobrem nos qui horum disciplinæ conneniéter philosopharistudenrus, primam & generalem Philosophie divisionem bimembrem facimus in Speculativa & Practicam, quam Arist.innuit 2. Metaphy.tex.3. Cur autem Arist. & Theophrastus ita diniserint bipartitò Philosophia, exponit Plutarchus eo loco, quem suprà posui. Yt igitur dimisso hec plané

plane intelligatur, primum explicanda est significatio illorum vocabulorum(practicum)&(speculatiuum)posteà dicedum est, vnde talis divisio ortum habeat; tum cuiusinodi sint differentiæ scietiarum; ad extremum, tractanda est comparatio inter Philosophiam Practicam & Speculatiuam. Ac de practico quidem & speculatiuo multa disferunt Theologi circa prologum Sententiarum, multa item Philolophi super 6.lib.Metaphy. Aristot. sed nos ea tantum, quæ olent doctrinam Peripatericam, nec sunt aliena instituto nostro, paucis

exponemus,

Speculatina scientia (vt nunc ruditer dicam)ea est, que res sibi sub- 2ºid su suïiectas docet nos tantummodo scire & contemplari, vt Physica, cze-tia speculatilum; Geometria, triangulum; Metaphylica, Deum. Vnde speculatio est actio intellectus, cuius finis est sola cognitio eius rei circa quam versatur: vel quæ in sola cognitione veri consistit, nec viteriùs progreditur, aut per se dirigitur ad aliquam actionem seu opus. Quocirca Arist, in 6. Ethicor, & 3. de Anima 46, inquir mentem seu intellectum speculatinum nihil mouere, quoniam non intelligit ea quæ possint cadere sub appetitum & actionem nostram : quare principia nostrarumactionum & motuum, suntappetitus & intellectus pra-Aicus. Scientia verò practica est, quæ res circa quas versatur, non solùm docet nos scire, sed præcipuè operari vel facere, vt finis scientiæ practicæ non sit scire, aut cognoscere verum, sed actio seu opus aliquod. Nonnulli Arabes, in quibus est Algazel 1. lib. suz Philosophie cap. 1. definiunt doctrinam practicam esse scientiam earum rerum, quæ fiunt à nobisique definitio; nisi quid aliud addatur, vitiosa est, vt potè que conueniat etiam in aliquam scientiam speculatinam, vti est scientia anima, qua speculativa est; tamen agit de operationibus anima qua efficiuntur à nobis, cuiusmodi sunt, ali, sentire, intelli-Rre, appetere. Quamuis ergo, tam speculatium scientim, quam pra-Aicz, proximus & proprius actus sit scire & intelligere ( que enim potest esse alia operatio scientiz quam scire; & intellectus quan intelligere?) tamen in eo est discrimen, quòd ipsum scire, qui est a-Eus speculatiue scientie, per se intenditur ac expetitur, nec refertur aliò: scire ausem quod proficiscitur à scientia practica non experitur per se, sed propter aligndad agendum enim faciendum ve aliquid torum plane refereur, ve in Philosophia morali, Medicina & artibus mechanicis perspicuum est. Praxis autem, nomen (vnde practica nomen inuenit) late patens, complectitur actionem & effectionem. Quid autem inter actionem & effectionem intersit, Arist. declarat in prime libro magnorú Moralium cap.33.& in 6. Ethicor. vbi agit de arte & prudentia. Actio enim est operatio, post quam nullum

## DE PHILOSOPHIA existit opus, vt omnes actiones morales virtutum. Esfectio verò est

operatio relinquens aliquod opus: vel per quam perficitur aliquod

opus, quod, expleta finitaq; operatione manet & extat, vt cernimus in exædificatione domus. Est autem praxis, operatio hominis non quelibet, sed que subest voluntati & arbitrio eius, & cum subiaceat, errori,indiget habitu quodam, qui infidens & inhærés in intellectu practico sit taquam norma & regula à qua praxis dirigatur. Hic autem habitus seu regula, in praxi quidem quæ est operatio moralis, est prudentia; in ea verò quæ est mechanica, & in qua non inest per se ratio virtutis aut vitij, est ars, siue sit mechanica siue liberalis, vt est musica practica. Actio autem quæ subest voluntati, triplex est. Vna, voluntatino quæ elicitur ex ipía volútate, vt electio. Altera, quæ producitur quistre & que dem ab alia potentia:tota tamen imperatur à voluntate, & dirigitur ab aliquo habitu practico, vt operationes eius facultatis animæ senfitiuæ, quæ dicitur irascibilis & concupiscibilis. Tertia, quæ secundùm quid subest volutati,& dirigitur ab intellectu practico, vt sunt operationes intellectus speculatiui, quæ per se, & (vt vulgò dictint) secundum specificationem, non subsunt voluntati aut prudentiæ: earum tamen vsus & exercitatio, id est, vt hoc tempore, vel tamdiu, vel hoc modo, vel his aut aliis circunstantiis fiant, subiicitur voluntati & prudentiæ. Quatenus igitur tales operationes, propter circunstantias secundum quas exercentur, possunt esse moraliter, vel bonæ, vel malæ, diriguntur à prudentia, quæ est habitus practicus; quo modo etiam pollunt vocari praxes, simpliciter autem minimè. Operationes autem animæ vegetatiuæ, neque per se, neque secundum vsum & exercitium, subiacent arbitrio & voluntati hominis, nisi fortè ex accidenti & indirectè, quatenus in actionibus animæ vegetatiuz magna existit varietas ob quantitatem, qualitatémve aliméti, cuius assumptio & moderatio, est in nostra potestate. Quamobrem, peccata quæ in supradictis functionibus alentis animæ con-

> tingunt, plerumque nobis vitio verti solet. Quin etiam essecus naturalis, quodam modo subiicitur nostræ potestati: quatenus in nobis est applicare (vt aiunt) actiua passiuis; ex quo tales essectus existunt. Actio autem voluntatis, que naturaliter tendit & refertur in vltimum finem, non est praxis: quia neque pender à libero arbitriol & omni vacat errore; vt non egeat vllo habitu practico à quo dirigatur; nam sicut intellectus speculatiuus non potest errare circa prima principia speculatiua (quis enim, vt inquit Aristot. 2. Metaphy. aborrabit à ianua?) ita voluntas non potest errare circa vitimum sinem, quanquam in eo designando, & constituendo peccari possir, ve si voluptas, aut diuitiæ, aut honos, statuatur & expetatur taquam vl-

Dua actiones Subilciantur

timus

timus finis. Ex his quæ diximus manifestú est quid sit praxis, quam ita multi definierunt, vt sit operatio alterius potentiz ab intellectu naturaliter posterior intellectione, apta sieri conformis intellectui recto. Heruæus quolibeto primo quæst. 3. paulò aliter definit praxim:quam definitionem,&alia quæ scribit de praxi, ne longior sim, hîc prætereo. De significatione igitur illorum vocabulorum (practicum') & (speculatiuum)hæc dicta sint.

Explicatur primò ratio supradista divisionis : deinde cuiusmodi sint scientiarum differentia(practicum) & (speculatinum.) CAP.

multis rebus cognoscitur. Primò, quia Philosophia, vt ve- wifionem Phiteres sapienter dixertit, est medicina animi, sanás eius mor-lesephia bos:quoru duo funt genera, vnú pertinés ad intellectum, practica, 🦭 que est ignoratio veri; alteru ad affectu, cuius egritudo ex vitiis, morumque corruptela proficiscitur: contra priorem morbum, compa-tionibus se. rata est Philosophia speculativa; adversus verò posteriore instituta pum. fuit practica. Tum; omnis homo naturaliter scire desiderat, primum quidem ea, quæ conferunt ad tuendam, degendámque vitam; tum priuatam tum etiam ciuilem, quæ nobis suppeditant partim artes mechanicæ, partim Philosophia moralis:postea verò etiam eas res, quæ licet nihil coducant ad actiones humanas & civiles: tamé quia habent pulcherrimam contemplationem veritatis, vehementer expetuntur ab intellectu nostro.quarum rerum scientiam largitur nobis Philosophia speculatiua. Deinde; subiectum scientiæ est intelle-Aus, qui duplex tantum est, vnus speculatiuus, alter practicus, vt docer Arist. 6. Ethicor. & 3. de Anima, 46. & 49. quare scientia quoque & Philosophia duplex erit, vna practica, altera speculatiua. Postea; Philosophia referrur ad dirigendam vitam hominis, eiúsque felicitatem comparandam, vitam autem, & felicitatem hominis Arist. 10. Ethicor.duplicem facit, actiuam & speculatiuam, ergo Philosophia etiam duplex etit, speculatiua & practica. Præterea; omnis doctrina eft propter aliquod bonum & finem, vt scribitur in principio primi libri Ethicorum, talis autem finis, vel est sola cognitio, quam doctrina præbet, sicut sit in scientiis speculatiuis; vel præter cognitionem aliud pro fine intenditur, siue sit alia quædam operatio hominis, siue aliquod opus externum, veluti cernimus in doctrinis practicis. Ad hæc; omnis doctrina comparata est ad dirigendas eas operationes hominis, quæ subsunt arbitrio nostro, & possunt prauè ac vitiosè

ATIO, & vt vocant, sufficientia supradictæ divisionis, ex Bonz esse di-

Varia descri- Plato quidem vult, Sapientia esse perfectam Dei cognitionem cum dum varias ∫eltss.

ptiones Sapi- puro eius cultu & religione coniunctam: Philosophiam autem variè fophia feenn- describit, nunc secundum erymologiam nominis, appellans eam studium Sapientiæ; interdum solutionem animi à corpore, seu commé-Philosophorii tarionem mortis; nonnunquam etia conuersionem animi ad ea quæ vera sunt & diuina. Stoïci (auctore Plutar. in 1. lib. de Placitis Philosophorum ca. 1.) definierunt Sapientiam esse diuinarum & humanarum rerum scietiam: Philosophiam autem, accommodatæ ad vitam artis meditationem; atque hanc vnam elle & candem fummam virtutem. Arist. Philosophiam air esse scientiam contemplatricem veritatis, ita scribés in 2. lib. Metaphy. tex. 3. Recte se habet Philosophiam scientoam veritatis contemplatricem appellare. Idem auctor est in lib. 6. Ethicorum, nomen Sapientiæ aliquando tam latè patere, vt attribuatur etiam artibus mechanicis. Etenim Phydiam & Polycletum, Sapientes dicimus; illum lapidum sculptorem, hunc sictorem statuaru. Attamen propriè tale nomen non conuenit, nisi in scientiam omnium limatissimam & absolutissimam, quæ versatur in rebus præclaris, atque diuinis; nec modò considerat ea, quæ manant ex principiis, sed etiam ipsorum principiorum vim & rationem edocens, omniu scientiaru quasi fontes aperit. Hanc Sapientia Arist. in libris Metaphysicis, proprio nomine vocat primă Philosophiam, câque à Philosophis dicitur Metaphysica, quæ est scientia declarans primas caussas, primaque principia entis, vt ens est, ac eorum quæ tali enti per se insunt; & primas, perpetuas, immutabilésque substantias, quæ à sensibus intelligentiaque nostra remotissima sunt, mortalibus patefaciens. Quantum vero laudis & honoris deferendum fit Sapien-De prestătia tiæ, & Philosophiæ, præclare ostendit Arist.multis locis, nam in r. Philosophia. Metaphysicorum libro, cap. 2. ait hanc vnam omnium scientiarum esse verè liberam, & sui gratia, nec eius possessionem humanam esse, sed diuinam: hanc solum Deum perfecte habere, eamque solam de Deo agere: alias disciplinas fortassis veiliores & magis necessarias esse posse, præstantiorem verò nullam. In 6. Metaphy.tex. 2. inquit scientias speculatinas præstare aliis, speculatinarum autem hanc esse præstátissimam.In Sectione 30. Problem. 10. scribit ideò veteres non statuisse præmium aliquod sapientiæ veluti certaminibus, quoniam

propter eximiam Sapientiæ præstantiam, nec idoneus iudex eius reperiri, nec faris dignum præmium constitui porest. In 9. libr. Ethic. affirmat Philosophiam tanti esse, vt his à quibus eam accepimus, nec honorem, nec mercedem vllam parem referre possimus, non secus ac Diis & parentibus. Ac mihi quidem videtur, fi cuiusuis scientiæ præstantia, ex rebus ei subiectis potissimum æstimari debet, quan-

Digitized by Google

tùm:

tùm Deus Intelligentiæque præstant ceteris rebus; tantum planè Sapientiam, dignitate reliquis scientiis anteire. Verum, quia de Sapientia satis dictu est, deinceps qualis esse debeat Sapies & Philosophus, exponamus.

Plato in 5.& 6.de Rep. vult eum qui futurus est l'hilosophus, sic Qualit esse de informatum esse à natura, ve habilis & idoneus sie ad percipiendas beat Sapiètia omnes disciplinas, excellens ingenio, memoria & iudicio. Deinde, tonem, Arivt vehementer oderit, atque horreat mendacium, quippe cum futu- Roselem, Stoizus sit defensor, magister, & interpres-veritatis. Tum, vt habeat se- cos & alios. datas omnes perturbationes & appetitum rationi obedientem, qui nisi perdomitus fuerit, & veluti iniecto freno in gyrum rationis ductus, magnam partem animi sæpe detorquet & à contéplatione cognitioneque veritatis abducit. Ad hæc oportet eum esse amantem temperantiæ, liberalitatis, & iustitiæ; nam qui est vitiorum sordibus inquinatus, indignus est qui in purissimum Sapientiæ domicilium admittatur. Ad extremum, non debet animi studium atque intelligentiam ponere in rebus fingulis quæ in generatione, interitu, alissque mutationibus continenter versantur, sed defigere mentis aciem & vim in propriam cuiusque rei formam & ideam; non considerare quæ sunt talia participatione, sed quod est per se tale in vnoquoque genere; vt si quæratur quid sit bonum aut pulchrum, non attendere animum ad eas res quæ vulgò dicútur bonæ aut pulchræ, sed idem pulchritudinis, hoc est, rationem eius, quasi per se cohærentem, animo contueri. Atque huic documento Platonico, id valde congruit quod Aristait in Problem. Sectione 18. probl. 5. & Sectione 30. problem. 8. scribens, Philosophum ea re distingui ab Oratore, quòd ille considerat, quid sit iustitia, aut tyrannis: hic autem cogitat, an hic vel ille homo sit iustus, & tyrannus : ille species & formas rerum speculatur; hic verò perscrutatur tantummodo eas res, quæ talium formarum sunt participes. Sapientem autem Stoicum Cicero scitè depingit in oratione pto Muræna ad hunc modum: Fuit quidem summe ingenie vir, cuius inuenterum amuli, Steici nominantur. Huius sententia sunt O pracepta huiusmodi:sapientem gratia nunquam moueri:nunquam cuiusquam delicto ignoscere:solos sapientes essegsi distortissimi sint formosos : si mendicißimi, dinites: si seruitutem seruiant, roges : sapientem nihil opinari: nullius rei pænstere: nulla in re falli:sententiam mutare nunquam, Arist. in L libro Metaphy.cap. 2. pulchrè declarat cuiusmodi oporteat esse Sapienté. Opertet, inquit, Sapietem nosse omnes res, que ad esus fiers possit, non quidem speciatim, sed universe: tum, scire difficultima quaque, o occultissima: na qua sensibus subietta sunt & patent omnibus cognoscere, non facit hominem sapietem; deinde habere non populare o adumbrata notitiam reru, sed exquisita o om-

nibm numeru sun absolută, quă & ipse quă restissime teneat, & alios rite do. cere valeat. Ad hæc, propriu est Sapientis, imperare & præscribere aliis, quid facere conueniat: Sapientia auté oportet esse scientia, que no propter aliud expetatur, vti sunt hæ disciplinæ quæ in actione effectionéque versantur, sed que per se& solius cognitionis gratia queratur. Alii putat triplex esse munus Sapietis. Vnú, de quauis re subtiliter & aptè disputare posse. Alteru, coru que in vnaqueque re insunt, caussas omnes non modò proximas, sed etiam maxime generales & primas, perspectas atque cognitas habere. Tertium aperire primos. fontes omnium dubitationum ; earumque folutionem ritè tradere. Quid igitur sit Sapientia, & Philosophia, vnde item manarit nomen Sapientis, & Philosophi; & qualem esse deceat vtrumque, ita dictú sit. Nos autem deinceps vniuerse agemus de Philosophia, quæ continet scientias speculatiuas & practicas, cuius prima & maxime generalis diuisio, primo loco tractanda est.

Ponisur divisio Philosophia in Speculatinam, & Prasticam, & declaratur significatio illorum vocabulorum (practicum) 🖝 ' (peculatiuum.)

#### CAP. IT.

Dinisto Phi- RIPARTITA illa diuisio Philosophiæ in Naturalé, Mopateticos.

ralem, & Logicam, hoc est, rationalem seu sermocinalé, est sonices, Stoic sque profecta, ve videre liess & Peri. cetapud Ciceronem primo Academic. quæft. Plutarchum lib. 1.de Placitis Philosophorum cap. 1. Alcinoum in libro de Doctrina Platonis cap.3. Diogenem Laertium in vita Platonis, D. August. lib. 8. de Ciuitate Dei cap. 4. Euseb. de Preparat . Euang. lib. 11. cap. 1. vbi citat pulcherrimum quendam locum Arist, in huius diuisionis Platonice commendationem ex lib.7. de Philosophia, quod opus nunc nonextat; & sequenti capite affirmat talem divisionem manasse ex Hebreis. Hæc tamen diutsio Peripateticis non probatur, quippe qui Logicam submouent à partibus Philosophie; camque censent non tam esse scientiam, aut Philosophie partem, quàm modum sciendi & in-Itrumétum Philosophia, de qua re nos infrà dicemus. Quamobrem nos qui horum disciplinæ conuenieter philosophari studenrus, primam & generalem Philosophie diuisionem bimembrem facimus in Speculativa & Practicam, quam Arist.innuit 2. Metaphy.tex.3. Cur autem Arist. & Theophrastus ita diniserint bipartitò Philosophia, exponit Plutarchus eo loco, quem suprà posui. Ve igitur diuisio hec plané

plane intelligatur, primum explicanda est significatio illorum vocabulorum(practicum)&(speculariuum)posteà dicédum est, vnde talis divilio ortum habeat; tum çuiulinodi lint differentiæ fcietiarum; ad extremum, tractanda est comparatio inter Philosophiam Practicam & Speculatiuam. Ac de practico quidem & speculatiuo multa disferunt Theologi circa prologum Sententiarum, multa item Phidosophi super 6.lib. Metaphy. Aristot. sed nos ea tantum, quæ olent doctrinam Peripateticam, nec sunt aliena instituto nostro, paucis exponemus.

Speculatina scientia (vt nunc ruditer dicam)ea est, que res sibi sub- 2ºid sus sier iectas docet nos tantummodo scire & contemplari, vt Physica, cz- tid speculatilum; Geometria, triangulum; Meraphylica, Deum. Vnde speculatio est actio intellectus, cuius finis est sola cognitio eius rei circa quam versatur: vel quæ in sola cognitione veri consistit, nec viteriùs progreditur, aut per se dirigitur ad aliquam actionem seu opus. Quocirca Arist.in 6. Ethicor, & 3. de Anima 46, inquir mentem seu intellectum speculatinum nihil mouere, quoniam non intelligit ea quæ possint cadere sub appetitum & actionem nostram : quare principia nostrarum actionum & motuum, sunt appetitus & intellectus pra-Aicus. Scientia verò practica est, quæ res circa quas versatur, non solùm docet nos scire, sed præcipue operari vel facere, ve finis scientiæ practicæ non sit scire, aut cognoscere verum, sed actio seu opus aliquod. Nonnulli Arabes, in quibus est Algazel 1. lib. suz Philosophie cap. 1. definiunt doctrinam practicam esse scientiam carum rerum, quæ fiunt à nobis: quæ definitio; nisi quid aliud addatur, vitiosa est, vt potè quæ conueniat etiam in aliquam scientiam speculatinam, vti est scientia anima, qua speculativa est; tamen agit de operationibus anima qua efficiuntur à nobis, cuiusmodi sunt, ali, sentire, intelli-Bere, appetere. Quamuis ergo, tam speculatium scientim, quam pra-Aicz, proximus & proprius 20 is sit scire & intelligere ( que enim potest esse alia operatio scientiz quam scire; & intellectus quan intelligere?) tamen in eo est discrimen, quòd ipsum scire, qui est a-Aus speculatiue scientie, per se intenditur ac expetitur, nec refertur aliò: scire ausem quod proficiscitur à scientia practica non experitur per se, sed propter aliud, ad agendum enim faciendum ve aliquid torum plane refereur, ve in Philosophia morali, Medicina & artibus mechanicis perspicuum est. Praxis autem, nomen (vnde practica no-

men innenit) late patens, complectitur actionem & effectionem. Quid autem inter actionem & effectionem intersit, Arist. declarat in primo libro magnorú Moralium cap.33.& in 6. Ethicor. vbi agit de arte & prudentia. Actio enim est operatio, post quam nullum

## DE PHILOSOPHIA existit opus, vt omnes actiones morales virtutum. Essectio verò est

Qua actiones subiliciantur

operatio relinquens aliquod opus: vel per quam perficitur aliquod opus, quod, expleta finitáq; operatione manet & extat, vt cernimus in exædificatione domus. Est autem praxis, operatio hominis non quelibet, sed que subest voluntati & arbitrio eius, & cum subiaceat, errori,indiget habitu quodam, qui insidens & inhærés in intellectu practico sit tăquam norma & regula à qua praxis dirigatur. Hic autem habitus seu regula, in praxi quidem quæ est operatio moralis, est prudentia; in ea verò quæ est mechanica, & in qua non inest per se ratio virtutis aut vitij, est ars, siue sit mechanica siue liberalis, vt est musica practica. Actio autem quæ subest voluntati, triplex est. Vna, veluntatine. quæ elicitur ex ipsa volútate, vt electio. Altera, quæ producitur quifire & que dem ab alia potentia:tota tamen imperatur à voluntate, & dirigitur ab aliquo habitu practico, vt operationes eius facultatis animæ senfitiuæ, quæ dicitur irascibilis & concupiscibilis. Tertia, quæ secundùm quid subest volutati,& dirigitur ab intellectu practico, vt sunt operationes intellectus speculatiui, quæ per se, & (vt vulgò dictint) secundum specificationem, non subsunt voluntati aut prudentiæ: earum tamen vsus & exercitatio, id est, vt hoc tempore, vel tamdiu, vel hoc modo, vel his aut aliis circunstantiis fiant, subiscitur voluntati & prudentiæ. Quatenus igitur tales operationes, propter circunstantias secundum quas exercentur, possunt esse moraliter, vel bonæ, vel malæ, diriguntur à prudentia, quæ est habitus practicus; quo modo etiam possunt vocari praxes, simpliciter autem minimè. Operationes autem animæ vegetatiuæ, neque per se, neque secundum vsum & exercitium, subiacent arbitrio & voluntati hominis, nisi fortè ex accidenti & indirectè, quatenus in actionibus animæ vegetatiuæ magna existit varietas ob quantitatem, qualitatémve aliméti, cuius assumptio & moderatio, est in nostra potestate. Quamobrem, peccata quæ in supradictis functionibus alenus animæ contingunt, plerumque nobis vitio verti solet. Quin etiam effectus naturalis, quodam modo subiicitur nostræ potestati: quatenus in nobis est applicare (vt aiunt) actiua passiuis; ex quo tales essectus existunt. Actio autem voluntatis, que naturaliter tendit & refertur in vltimum finem, non est praxis: quia neque pender à libero arbitriol & omni vacat errore; vt non egeat vllo habitu practico à quo dirigatur; nam sicut intellectus speculatiuus non potest errare circa prima principia speculatina ( quis enim, vt inquit Aristot. 2. Metaphy. aberrabit à ianua?) ita voluntas non potest errare circa vltimum sinem, quanquam in eo designando, & constituendo peccari possit, ve si voluptas, aut diuitiæ, aut honos, statuatur & expetatur taquam vltimus

timus finis. Ex his quæ diximus manifestú est quid sit praxis, quam ita multi definierunt, ve sit operatio alterius potentiæ ab intellectu naturaliter posterior intellectione, apta sieri conformis intellectui recto. Heruæus quolibeto primo quæst. 3. paulò aliter definit praxim: quam definitionem, & alia quæ scribit de praxi, ne longior sim, hic prætereo. De significatione igiturillorum vocabulorum (practicum) & (speculatiuum) hæc dicta sint.

Explicatur primò ratio supradista divisionis : deinde cuiusmodi sint scientiarum differentia (practicum) & (speculativum.) C A P. 111.

ATIO, & vt vocant, sufficientia supradictæ divisionis, ex Bona esse dimultis rebus cognoscitur. Primò, quia Philosophia, vt ve- nifionem Phiteres sapienter dixerút, est medicina animi, sanás eius mor-lesephia bos: quoru duo funt genera, vnú pertinés ad intellectum, practică, & que est ignoratio veri, alteru ad affectu, cuius egritudo ex vitiis, mo- speculatinam rumque corruptela proficifcitur: contra priorem morbum, compa-tionibus serata est Philosophia speculatiua; aduersus verò posteriore instituta pum. fuit practica. Tum; omnis homo naturaliter scire desiderat, primum quidem ea, quæ conferunt ad tuendam, degendámque vitam; tum priuatam tum etiam ciuilem, quæ nobis suppeditant partim artes mechanicæ, partim Philosophia moralis:postea verò etiam eas res, quæ licer nihil coducant ad actiones humanas & civiles: tamé quia habent pulcherrimam contemplationem veritatis, vehementer expetuntur ab intellectu nostro.quarum rerum scientiam largitur nobis Philosophia speculatiua. Deinde; subiectum scientiæ est intelle-Aus, qui duplex tantum est, vnus speculatiuus, alter practicus, vt docer Arist. 6. Ethicor. & 3. de Anima, 46. & 49. quare scientia quoque & Philosophia duplex erit, vna practica, altera speculatiua. Postea; Philosophia refertur ad dirigendam vitam hominis, ciúsque felicitatem comparandam; vitam autem, & felicitatem hominis Arist. 10. Erhicor.duplicem facit, actiuam & speculatiuam, ergo Philosophia stiam duplex etit, speculatiua & practica. Præterea; omnis doctrina est propter aliquod bonum & finem, vt scribitur in principio primi libri Ethicorum, talis autem finis, vel est sola cognitio, quam doctrina præbet, sicut sit in sciențiis speculatiuis; vel præter cognitionem aliud pro fine intenditur, siue sit alia quædam operatio hominis, siue aliquod opus externum, veluti cernimus in doctrinis practicis. Ad hæc; omnis doctrina comparata est ad dirigendas cas operationes hominis, quæ subsunt arbitrio nostro, & possunt praue ac vitiose

Digitized by Google

fieri. Vnde ad regendas actiones animæ vegetatiuæ, & sensuum taminteriorum quam exteriorum, nulla ferè videtur esse inuenta & in-Aituta doctrina. Sunt igitut tria genera humanarum actionum, que à doctrina possit dirigi. Primi generis, sunt operationes intellectus, ad quas dirigendas & perficiendas, ordinantur scientiz speculatiuz. Secudi generis, sunt operationes appetitus, tam rationalis quàm sensitiui, in quibus versantur habitus vitioru & virtutum; harum autem. operationum gratia instituta est Philosophia moralis. Terrij generis, funt plurimæ aliæ operationes hominis, fiue in membris eius inhærentes, vt sunt currere & saltare; siue transeuntes in opera aliqua externa, vt ædificare, pingere, & fabricari naues; ad quas operationes moderandas, ritéque obeundas, inuentæ sunt omnes artes, tam mechanica, quam qua vulgo dicuntur liberales. Postremo; vnitas & distinctio scientiz, sumitur & ex vnitare distinctionéque obiecti; obie-Ctum autem siue materia scientiæ, sunt res quæ tractantur: quas duplici genere cotineri necesse est; aut enim eiusmodi sunt, ve in actionem, effectionémque nostram cadant; aut solum in cognitionem. omne enim ens aut est tantum speculabile, aut non solum est speculabile, sed etiam agibile vel factibile. Bonam igitur esse bimembrem illam diuisionem Philosophiæ in practicam & speculatiuam, ex hisperspicuum est.

Quales differeisa sins pra-Elscü & pewlatinu m.

Quales verò scientiarum differentia, sint practicsi & speculatiui, breuiter etiam dicamus. Primo sunt differentiæ essentiales, nó enim: accidit scientiæ esse practicam, vel speculatiuam, cum id conueniat ei, tum ex parte obiecti, tum ex parte finis. vnde Arist.nunquam rradit aliam Philosophiæ divisionem. Sed dicet aliquis, scientia cum sit habitus, & cotineatur in prima specie qualitaris, est ens absolurum; practicum autem & speculatiuum, sunt entia respectiua, nullum autem respectiuum potest esse disferentia essentialis vlius absoluti, ergo non potest scientia vel Philosophia diuidi essentialiter per practicum & speculatiuum. Verum hocita soluitur; scientiz, vt est habitus perficiens intellectum, cúmque aptum & promptum reddens ad intelligendum, est ens absolutu, ea verò ratione, vt confertur cum. obiecto suo scibili, habet ad ipsum relationem quandam, quæ vulgò dicitur secundum dici, propter quam est ens relatiuum, eaque ratione diuiditur essentialiter per practicum, & speculatiuum. Scietia igitur non ve quid absolutum, sed ve quidpiam relatiuum & ve habet relationem ad obiectum vel finem fuum, dividitur per practicum & speculatiuum essentialirer. Quamuis antem practicum, & speculatiuum non diuidant secudum rem intellectum (idem enim numero intellectus est practicus, & speculatium) nec semper distinguant secundùm

andum rem obieaum scientiæ; (potest enim idem secudum dinersam rationem subiici practice, & speculatiue scientie; etenim de operationibus animæ sentientis & intelligentis, & de his quæ vulgo vocantur passiones animi, veluti sunt gaudere, dolere, sperare, metuere, agit Philosophus moralis & Physicus) habitus tamen scientificos diuidunt fecudum rem; adeò, ve impossibile sit vnam eandémque sciétiam verè practicam, & speculativam esse. Excipio Theologiam, de qua D. Thom in 1. parte, q. 1. art. 4. sic scribit; Licet in scientius Philosophicu, alia sit speculatina, alia practica ; sacra tamen doctrina coprehedie sub se veramque; sieue & Deus eadem scientia se cognoscie, & ea qua faeit : magis tamen est speculatina quam practica; quia principalis agit de rebus dininis quam attibushumanis, de quibus agit, secundum qued per ces erdinatur homo ad perfectam Dei cognitione, in qua aterna beatitudo cosistit. Scio mon probati hocaliis Theologis, sed nobis id cura non sit, qui hoc loco de scientiis humanis loquimur.

Verum duplex hoc loco existitit dubitatio. Vna est, quoniam solet Duplen du communiter diuidi Medicina in practicam & speculatiuam; ergo bitatio. vna eadémque scientia potest esse practica & speculatiua. Altera est, quia si aliquis discat Medicinam tantum ve cognosca: & sciat quæ in ea tractantur, illi erit speculativa; sin autem alius discat eam propter opus, illi erit practica. ex quo efficitur eiusmodi differétias non distinguere secundum rem scientias, sed couenire ipsis per accidens. Ad primam respondet D. Thom. super Boëtiu de Trinitate in quest. de diuisione scientiæ speculatiuæ, art. 1. in responsione ad quartum Solutio priodicens aliter se habere practicum & speculatiuu, cum dinidunt Phi- ris dubitatiolosophiam & scientias inter se, quam cum vna scientia, veluti Medi-nis. cina, diuiditur in practicam & speculariuam: priori enim modo, ralis distinctio attenditur penes vitimum finem scientiæ, vt ea dicatur practica, cuius finis vltimus sit præter cognitionem, actio vel opus aliquod; speculatiua verò cuius est sola cognitio: posteriori autem modo, non sic attenditur; tota enim Medicina, si vstimu sinem eius Spectes, practica deber appellari. Sed quoniam in his, quæ tractat Medicina, quædam sunt remotiora à praxi, accepta ex scientiis speculatiuis, vt quid sit morbus, vel sanitas, quid, quale, & quotuplex sit elementum; alia verò propinquiora sunt actioni, ve quòd talibus morbis, tales curationes & remedia funt adhibenda (cuius generis. est tota forè doctrina Aphorismorum Hippocratis) ideo pars Medicinæ, quæ superiora illa docet, appellatur speculatiua; quæ verò tra- Solutio posse-Car posteriora hac, dicitur practica. Ad posteriorem dubitationem rioris dubitadicendum est, finem scientiz non esse spectandum ex intentione & tienis. voluntate discentis, quæ est contingens, incerta, & multiplex, sed ex

eo ad quod per se ordinatur scientia, & propter quod inuenta & instituta fuit, & communiter discitur. Quamuis igitur possit aliquis discere Medicinam, non intendens mederi, tamen hoc est per accidens, nec obstat quominus Medicina dicenda sit practica, quippe quæ medendi caussa communiter discatur, & propter id inuenta & comparata fuerit. Vide quæ in hanc sententiam pulchrè scribit D. Thom.1.parte,q.14.art.16.faciens triplicem scietiam speculatinam, vnam propriè, quæ est de rebus non operabilibus; duas reliquas secundum quid; alteram quidem ex modo sciendi quo res operabiles tantum speculatiue considerantur, definiendo eas & diuidendo, atque vniuerse tantum contemplando; alteram verò ex fine, vt si quis doctrinam rerum operabilium, non ad operationem, sed ad nudam & folam cárum cognitionem referat.

El speculasiuum jumā. an ex fine scientia,

Sed controuerfum est internonnullos Philosophos, an tales differentiæ sumi debeant ex obiecto, an potius ex fine. quam controtur ex obiect, ucrsiam puto facile dirimi posse; nam proxime sumuntur ex fine, finium tamen distinctionem pariunt obiecta. Sicut enim obiectum esse factibile, non satis est ad costituendam scientiam practicam (intelligo autem per factibile quidquid subest praxi, siue sub actione, siue sub essectionem cadat) cum circa tale obiectu possit etiam versari scientia speculatiua, ve antè diximus de scientia Animæ; ita distinctio finium, oritur necessariò ex distinctione obiectorum, nam caussa, quare finis practicæ sit operatio vel opus, est, quia obiectum eius est quidpiam operabile, non autem contrà, similiter contigit in speculatina: quare principium & veluti radix huius distinationis hæret in obiecto, complementum autem in fine. Quocirca Arist in 2. quidem Metaphy, tex. 3. distinctionem Philosophiæ practicæ, & speculatiuæ, sumit ex fine vrriusque; in 6. autem & 11. Metaphy. videtur eam petere ex obiectis. Deinde, sciendum est has differentias manare per omnes scientias, vt nulla sit quæ non existat vel practica vel speculatiua. Neque quisquam mihi opponat Logicam, quam vt libenter concedo non esse practicam aut speculativam; ita nego esse propriè scientiam, quod infrà planiùs explicabitur. Patet autem latiùs predictæ differentiæ, quam scientia; etenim sapientia & intellectus sunt habitus speculatiui, ars & prudentia practici, qui tamen omnes differunt à scientia, vt perspicuum est ex his quæ scribuntur 6. Ethicorum. Quocirca esse practicum, & speculatiuum, non sunt differentiæ adæquatæipsius scientiæ, cum his etiam rebus conueniant quæ non sunt scientiæ, videlicet habitui principiorum, arti, & prudentiæ: Ergo quod proximè & adæquate diniditur in practicum & speculatiuum, id non est scientia vel Philosophia, sed est habitus intellectus.

intellectus, quo verum certò cognoscitur. quod perspicuè intelligere licet ex his quæ scribit Aristoteles in lib. 6. Ethicorum. Verùm deinceps has Philosophiæ differétias inter se comparemus; & primum videamus, an nomen & ratio scientiæ acPhilosophiæ æqualiter vtrique conueniat, deinde vtra sit prior, certior, ac nobilior.

Declaratur vera pars magis mercatur nomen scientia, & vera sit prior, certior ac nobilior. CAP. 1111.

Æ differentiæ, non vniuocè, acæqualiter diuidunt scientia Scientiam & Philosophiam: speculatiua enim per seac principaliter Philosophiam principaliùs dicirur l'hilosohia& scientia; practica verò non niss secundici de specudùm quid & propter aliud.quod potest ostendi & confir-latina quàm mari his argumentis. Primò, Arist. in 2. Metaphy. tex. 3. volens osten- deprattica. dere Philosophiam esse scientiam veritatis, probat ex eo, quia Philosophiæ speculatiuæ finis est veritas, practicæ auté opus;ná licet pra-&ici considerent veritatem, non tamen per se, sed in ordine ad operandum. quæ probatio non valeret, nisi putaret Arist. speculatiuam scientia, aut tantum esse Philosophiam, aut certe principaliter. Verba Philosophi sunt hæc, Reete se habet Philosophiam veritatu contemplatricem appellasse: speculatina etenim finn , veritas, practica aute opus : etenim si quomodo se habeant considerant, non caussam per se, sed ad aliquid, & co in tempore practici speculantur. Prætereà, ex communi modo & consuetudine & lentiendi & loquendi : Philolophos enim & Sapientes, eos communiter putamus & appellamus, qui versantur in scientiis speculatiuis; cos autem qui excellunt in rebus gerendis, non Philosophos, sed prudentes vocamus. Deinde, quia scire, qui est finis scientiæ, per se competit speculatiux; practica auté non nisi propter opus: quòd si doctrina practica est, & vocatur scientia, hoc ei accidit, prout aliquo modo assimilatur speculatiuæ, & continet aliquas speculationes. Ad hæc, Philosophia est perfectio hominis, sed speculatiua per se perficit hominem circa speculationem; intellectus enim noster tunc est simpliciter perfectus circa speculationem, cum perfecte habet scientias speculatiuas, scientia autem practica tantum secundum quid perficit hominem circa praxim, v. g.vt homo moraliter & pradicè perfectus sit, minima partem confert scientia moralis, sed hoc præstat tum prudentia, tum virtutes morales: similiter ad persiciendum opus artificiorum, præter scientiam artis, maxime opus est peritia quadam, & exercitatione, quæ est habitus quidam inhærens membris corporis. Posteà, obiectum scientiz debet esse certum, & immutabile, vt habetur 1. Post. sed doctrina practica, veluti esti hilo-

fophia moralis & artes mechanica, versantur circa res contingentes & mutabiles, vt fignificat Arift.1.2.& 6.lib. Ethicorum. Neque verd dicat aliquis hoc intelligendum esse de cognitione practica quæ verfatur circa fingularia, no autem de ca quæ traditur de vniuerfalibus præceptis & regulis praxeos: nam Arist. 2. Eth. ait non solum particulares, sed etiam vniuersales sermones de rebus moralibus esse parum certos & exquisitos: immo cognitio practica, quo propior eft rebus singularibus & magis accedit ad actionem, ed perfectior est atque vtilior; tunc autem est maxime incerta. vnde in rebus moralibus multa relinquuntur prudentiæ, & arbitrio boni, & prudentis viri, quia non possunt vniuerse certo præscribi, nec aliqua scientia Suitias pra- comprehendi. Porrò, scientia non dicitur vniuocè, de subalternante chicas sabal- & subalternata; quia subalternata, cum accipiat principia à subalternante, pendet essentialiter ab illa, nec potest sine adminiculo eius, scientiæ nomen & rationem obtinere; at omnes scientiæ practicæ subalternantur speculatiuis, vt omnes ferè artes mechanicæ pendent à scientiis Mathematicis; & medicina pendet à Philosophia naturali; scientia moralis magna ex parte pendet à scientia animæ: nam diuisio habituum, & virtutum moralium, pendet ex distinctione potentiarum animæ. Distinctio etiam passionum, & quæ de felicitate traduntur, supponunt multa ex Philosophia naturali. Vnde Arist sub finem primi Ethicorum ait; si elegantiores Medici qui oculum vel aliam partem corporis probè curaturi sunt, multum studij & operæ in animi cognitione ponere consucuerunt, multo, magis oportere Philosophum ciuilem, qui in morbis animorum curandis sanandisque versati debet, habere cognita ea, quæ pertinent ad scientiam animæ. Auerr, quoque ait in 1, de Anima com. 2, scientiam de Anima dare multa principia Philosophiæ morali. Maneat igitut scientiam

Priores effe Speculatinas scientiae pra-Elicis.

lation.

non dici vniuocè de practica & speculatiua. Sed nunc videamus vera sit prior, certior & nobilior, Ac prior quidem secundum naturam est speculativa quam practica. Primò, quia intellectus speculatiuus natura prior est, quam practicus; prior enim est cognitio simpliciter, quam cognitio practica; & verum simpliciter, quam verum practicum. Tum quia prior est res secundum naturam suam, quam prout cadit sub actionem & affectionem noftram, & priora funt quæ à Deo naturáque fiunt, quàm quæ fiunt à nobis. Ad hæc, quia scientia subalternans prior est quàm subalternata, at sciențiæ practicæ fere subalternantur speculatiuis, vt suprà diximus. Præterea, hoc pater si comparemus scientias speculativas, vt Metaphysicam & Philosophiam naturalem, cum scientiis practicis, secundùm res quas tractant : nam in Metaphysica, agitur de Deo & Intelligen-

ligentiis; in Physica, de cœlis & elemétis; quas res natura priores esse his rebus quas tractant scientiæ practicæ, per se manisestum est. An verò scientiz speculatiuz sint priores secudum nos, hoc est, an prius fuerint à nobis inuentæ & excultæ, quam practicæ, non est ita certum. Sed videtur mihi ita distinguendum esse, vt scientiæ practicæ quæ pertinent ad incolumitatem & dignitatem vite ciuilis tuendam & conseruandam, prins inuentæ tractatæque fuerint quam scientiæ speculatiuæ, quod perspicue docet Arist.i. Metaphy.cap. 1. scribens; Innentis iam or infitutis scientis, qua ad necessitates vel voluptates vita humana pertinebant, posteà suisse institutas illas scientias speculatinas, qua neque ad degendum voluptaria sunt, neque ad necessaria conducunt, & in illu locu primo, vbi vacabane. Quare circa, Egyptum Mathematicas urtes conflitutas esse; quia illic gens sacerdotum vacare permittebatur. Scietia autem moralis videtur inuenta fuisse post scientias speculatiuas: nam cum ante Socratem memorentur excelluisse in scientiis speculatiuis plurimi, vt Thales Milesius, Anaxagoras, Empedocles, Democritus, Pythagoras; primus tamen ipse dicitur copisse docere & tractare studium Philosophiæ moralis:cui rei fidé facit Cicero 1. Acad. quæst, his verbis; Socrates miho videtur, id quod constat inter omnes, primus à rebus occultis & ab ipfa natura involutio, in quibus omnes ante eum Philosophi occupati fuerunt, anocanisse Philosophiam, & ad vitam humanam adduxisse, vt de virtutibus O vitiis, omninoque de bonis rebus O malis quereret; cælestia autem, vel procul esse à nostra cognitione censeret, vel si maxime cognita essent, nihil tamen ad bene viuendum conferre. Idem in quinta Tusculana sic air; Ab antiqua Philosophia, vique ad Socratem, numeri motúsque tractubantur, T unde emmia ererentur quo ve recederent, fludio séque ab hu se derum magnitudines, intermalla, cursus requirebantur, & cuntea culestia. Socrates autem primiim Philosophiam denocauit è cœlo, & in vrbibus collocauit, & in domos etiam introduxit, or capit de vita or moribus, rebusque bonis or malis quarere. Et in Bruto sic ait; Ex oberrimis sermonibus Socratis, extiterunt viri do Gisimi : primumque tum Philosophia non illa de natura, qua fuerat autiquior, sed hac in qua de bonis & malis rebus, deque homimum vita er meribus disputatur, inuenta dicitur. Quibus consonant que scribit Aristoteles primo de Partibus animalium capite primo. Socratis remporibus indagationem rerum naturalium desiisse; & omne philosophandi studium, ad virtutem ciuilémque vsum translatum effe. Et in 1. Metaphylica; socrates, inquit, de moralibus quidem tra-Baut, de tota were natura wihil. Cur autem id Socrates fecerit, pulchrè disputat D. August. libr. 8. de Cinitate Dei c. 3. Illud quoque certum est, scientias specularinas ordine doctrinæ priores esse Philosophia morali, si non omnes, saltem Mathematicas: vnde Arist.1. Ethicorum

ait iuuenem non esse idoneŭ auditorem Philosophie moralis, quem tamen costat aptum esse ad intelligendas Mathematicas disciplinas: & in 6.lib. Ethicorum, scribit puerú euadere posse Mathematicum, non tamen Physicum aut prudentem. Non quòd præcepta moralia non possint capi, & intelligi à iunene, sed quia vsum eorum, qui est verus finis Philosophie moralis, ob ardorem perturbationum, &humanarum rerum imperitiam, refugit; nec ita faciendum esse vt præcipitur, sibi persuadet. Plutarchus in libro de Contrarietatibus Stoïcorum ait Chrysippum in 4. lib. de Vitis, voluisse ve primò disceretur Logica, tú Moralis, deinde Naturalis, vltimò scientia Divina, vnde Greci tractationes de Diis, vocabant τελέτας. Quòd autem Simplicius ait in Proœmio suo super Categorias Arist. speculatiuas scietias discendas esse post Logicam & disciplinam moralem, sic intelligendum est; puerum ante bonis moribus per disciplinam & institutionem moralem imbutum esse debere, quàm addiscat reliquas scientias. Loquitur igitur Simplicius de institutione morali, non que percipitur ex scientia morali, sed ex bona parentum aut magistrorum educatione. Vsus tamen Philosophiæ moralis videtur antiquior fuisse, quàm vsus scientiarum speculatiuarum; neque enim humana societas aut coalescere aut conseruari potuisset sine gubernatione politica & œconomica, sine observantia legum, denique sine vsu virtutum. Aliud est igitur loqui de scientia rerum moralium, quæ certis regulis & præceptionibus comprehenditur, & aliud de vlu ipfarum.

Se Speculati. mobiliores.

Certiorem autem esse speculatiuam scientiam quam practicam, Certiores, of manifestum est, tum ex eo quod obiectum practicæ est contingens nas (cientias & mutabile; speculatiuæ autem minime: tum etiam, quia certior est practicis & scientia quæ declarat propter quid cuiuscunque rei, quam quæ tantum docet quod res sit, vt est apud Arist. 1. Post. 42. Scientiæ autem practicæ, vt plurimum supponunt illud propter quid, declaratum in speculatiuis scientiis, quippe cum, vt ante diximus, practice fere subalternantur speculatiuis. Planum etiam sit hoc, si quis consideret sigillatim scientias speculatiuas, easque conferat cum practicis. Porrò maiorem nobilitatem, & præstantiam esse in speculatiuis quam pra-&icis, nemini dubium est. Arist. enim in 6. Metaphy. tex. 2. ait scientias speculatiuas præponendas esse aliis omnibus, idémque significat in 1. Metaph.cap. 2. & ratio est. Primò, quia speculatiua est gratia sui, practica verò propter aliud, hoc est, propter opus. Deinde, illa per se sola perficit hominem in suo genere,& finem suum citra alterius auxilium assequitur & præstat homini; practica verò non potest consequi per se finem suum, sed eget auxilio virtutum moraliu, vel alio-

Digitized by Google

rum

rum habituú. Prætereà, illa perducit ad felicitatem speculatiuam, & hominem perficit in ordine ad Deum & Intelligentias, hæc autem ad felicitatem actiuam, & in ordine ad societatem hominum. Demum, idem patet ex eo, quòd inter speculativas est aliqua, nimirum Metaphylica, quæ longe superat omnes practicas, inter practicas autem non reperitur aliqua, quæ superet omnes speculativas. Sed dicet Dubitatio an aliquis, Philosophiam moralem practicam esse, quæ tamen videtur Philosophia esse præstantior quàm disciplinæ Mathematicæ, quæ sunt speculati- moralis sit no uæ;nam illa agit de homine, de virtutibus & felicitate;hæ verò tan-plinis Mathetùm de quantitate. Sed respondendum est, vnam scientiam esse metici. liorem alia, vel ratione obiecti, quia versatur in rebus nobilioribus; vel ratione medij & modi procedendi, hoc est, quia seruat meliorem methodum, & vtitur potioribus demonstrationibus. Doctrinæ igitur Mathematicæ licet priori modo sint ignobiliores disciplina morali, tamen posteriori modo præstantiores sunt. Adde, quòd Mathematica cognitio est sui gratia, quo nomine melior est quam moralis, quæ dirigitur aliò, cuius nobilitas, non tam pendet ab ipso scire, quam ex operatione. Sicigitur explicata sit prima diuisio Philosophiæ, in practicam & speculatiuam. Deinceps divisionem Philosophiæ speculatiuæ in disciplinas Mathematicas, Metaphysicam & Physicen, exponamus.

Traditur divisio Philosophia speculativa in Physicam, Metaphysicam, & scientias Mathematicas.

## CAP. V.

RISTOTELES sexto libro Metaphysicæ tex.2.Philosophiam speculatiuam tripartitò diuidit, in Physicam, disciplinas Mathematicas, & Metaphysica, quæ diuisio à veteribus primò approbata fuit, deinde in scholis adhuc rete-

ta & celebrata est: cuius ratio hæc comuniter redditur. Scientia spe- Ratio vulgaculatiua est cognitio rerum, quaru tria sunt genera; nam quæda sunt rin huim diextra materiam, quarú cognitio constituit Metaphysicam; aliæ sunt uistonia 🔊 in materia, id quo d bifariam contingit; nam quædam ita existunt in babilis. materia, vt sine ipla tamé definiri & sciri possint, cuiusmodi est quátitas, & que insunt in ea, vt est vel continua vel discreta, quas res pertractandas sibi sumunt disciplinæ Mathematicæ:aliæ verò res penitus hærent in materia, vt non modò re separari non possint ab ipsa, sed negue cogitatione. Itaque quemadmodum natura non potest. eiusmodi res perficere sine motu & materia, sic etiam sine illis non

possunt in scientia perfecte declarari, quarum rerum scientia norminatur Physica.

Ratio Scholalosopherum.

Scholastici Philosophi modo suo declarant sufficientiam huius sticorum Phi- divisionis ad hunc modum. Scientia speculativa est perfectio intellectus nostri, qui est immaterialis, quapropter obiectum scientiæ debet esse aliquo modo abstractum à materia: triplex autem est abstra-Ctio rei à materia. Vna tantum à materia singulari, quam ipsi vocant mareriam lignatam, ve qui dicit animal vel hominem, fignificat ea quidem abftracta ab hoc vel illo corpore, & ab his vel illis carnibus aut ossibus, non tamen à corpore & à carne simpliciter & absoluté, sicut qui dicit simum, dicit curuiestem abstractam ab hoc vel illo naso, sed non simpliciter à naso. Altera est abstractio rei à materia non solum singulari, sed etiam vniuersali, non quidem secundium ré, verum tantummodo secundum rationem & cognitionem, vt licet quantitas non possie naturaliter existere, nisi aut in colo aut in clementis aut in mixtis; tamen potest fine his considerari ac sciri; qui enim ait triangulum habere tres angulos aquales duobus rectis, có-. siderat per se triangulum, non quatenus est in cœlo, aut in alijs corporibus. Tertia est abstractio rei ab omni materia, tam secundú rem, quam secundum rationem, quam abstractionem cernimus in Deo, & Intelligentiis. Prima igitur abstractio facit scientiam Physicam; secunda Mathematicam; tertia Metaphysicam.

Ratio Scotiflarum.

Quidam autem Scotistæ, aiunt ea quæ possunt cadere sub scientiam speculatiuam tantum esse tria. Vnun quidem ens, prout ens est, quod tractatur in Metaphysica. Alterum substantiam corpoream, quæ dupliciter considerari potest; vel vt subiicitur tantum quantitati, quomodo facit scientias Mathematicas; vel prout subiicitur omnibus alijs accidentibus, & habet in se principia motuum, & operationum naturalium, quo pacto constituit Philosophiam naturalem. Quòd si quæras ab istis cur prætermiserint substantiam incorporcam, vti est Deus & Intelligentiæ; respondent, quia talis substantia non potest à nobis naturaliter & scientifice cognosci secundum propriam naturam & proprietates eius, sed tantummode secundum proprietates communes entis & substantia. Quorum sententia videtur mihi duplici nomine esse reprehendenda; primum quia faciut fubicetum Mathematica doctrina fubstantiam corpoream, cum tamen Mathematicus tantum consideret ea quæ insunt quantitati vel figuræ, nullam faciens mentionem aut tradens cognitionem substatiæ corporeæ. Et sanè si Mathematicus haberet pro subiecto substătiam corpoream, deberet veique cosiderare principia, species & passiones illius, talia enim & tot considerari à scientia circa subiectum Luum

Youm Arist.docet in 1, Post, sed Mathematicum abstrahere ab omni substantia, decimo libro huius operis à nobis explicadum est. Deing de substantias incorporeas non posse scir à nobis nisi secundu proprietates communes entis & substantia, cum Arist, in 12, lib, metaph, tradat specialem earum scientiam demonstrans multa attributa propria ipsarum, perspicuè falsum est.

Albertus Magnus in principio suæ Philosophiæ naturalis, inquit, Ratio Alberalias res esse per se intelligibiles secundum naturam, de quibus est u Magne. Metaphysica; alias intelligibiles & imaginabiles, vt est quatitas, circa quam versantur Mathematica disciplina; postromò alias imagipebiles, intelligibiles & sensibiles, vt sunt res naturales quas Physica erectet, quiriers enim non videtur per le primò lenlibilis elle, quippe que nist conjuncte propriis sensibilibus, à nullo sensu percipiaturab imaginations verò liceam apprehendi nihil prohibet. Hac Alberrus. Que mihi non valde probantur. nam quo pacto quanticas non est sensibilis, cum sit sensibilis per se ab omnibus sensibus; quid quod si est imaginabilis, ergo sensibilis; nam imaginatio describitur ab Arist in fine 2. lib. de Anima, motus factus à sensu secundùm actumist qui ab ortu caret sensu aliquo, non potest ea que sub illum sensum cadunt per imaginationem propriè imaginati, nam proprium cuiuluis rei phantalma exprimitur ex propria specie senlibili vel ex motu proprio lenluum exteriorum, qui ex rebus obie-Etis efficieur. Sed valeant hæc quantum pollunt, si non per se, sakem propter auctoritation Alberti Magni.

## Explicantur aliquet dubitationes. C V P. V I.

En v Mcirca prædictá divisionem existrat multæ dubi- Dinque datationes, quæ nisi diligéter explicentur, non potest res de bitationes.

qua agitur, certò & perspicuè cognosci. Prima dubitatio
est. Qualis ná sit supra dicta divisio, an generis in species,
an totius in partes, an subiecti in accidétia? Secuda dubitatio; Si quátitas est posserior natura & definitione quam substatia. Arist. enim
in 4. Metaphy. tex. 4. ait substantiá tépore, natura & definitione priorem este accidenti, qui fieri potest, vt à Mathematico quantitas seeundum rationem abstrahatur à substantia? quod enim posterius
est, non potest abstraha priori, præsertim ab eo à quo per se depen-

det. Tertia dubitatio est; Videtur fassum esse abstractionem Metaphysicam solam esse cam quæ sit à materia secundum rem & rationem, etenim multa considerat Metaphysicus quæ tali abstractione

Digitized by Google

minime continentur, agit enim de ente, bono, vero, actu & potentia, quæ non sunt abstracta secundum rem à materia, quippe cum insint quoque in rebus materialibus. Prætereà, decem quoque Prædicamenta tractantur à Metaphysico, vt perspicuum est ex his quæ scribuntur in 4. Metaphy. Prædicamenta vero non possunt à materia separari secundum rem; nam substantia prædicamentalis est cóposita ex materia & forma. Quantitas item non reperitur nisi in rebus quæ constant materia. sed quid opus est argumentis ad id osté-. dendum; cum Arist.in 7.8.& 12. Metaphy. vsque ad tex.38. subtiliter & copiosè disserat de substantia generabili & corruptibili, quam luce clarius est, non posse abiungi à materia secundum rem. Quarta dubitatio; Sicut est una scientia Physica, quæ considerans corpus naturale pertractat omnes species eius, cur non it idem erit vna scientia tantum quæ considerer ens yt ens, & omnes species entis, ita ve reuera vna solum sit scientia, reliquæ vero quæ appellantur scientiæ, non tam sint inter se dinersæ scientiæ quam partes vnius; sicut scietia animalium & plantarum, sunt partes Physicæ. Atque vnam esse scientiam talem, qualis nunc à nobis breuiter est descripta, videtur ipsemet Arist.innuere in 4.lib.Metaphy.tex.2.his verbis; Sicut Grammatica una existens, omnes voces speculatur, ita unius scientia est, entis species & specierum species speculari. Quinta dubitatio est de anima rationali. Nam fi ipfa est immortalis & vera forma hominis (vt verè est)non potest contineri abstractione Physica, secundum quam formæ naturales, nec re, nec ratione possunt separari à materia. Quare, vel anima rationalis non pertinebit ad Physicam, vel erunt quatuor genera abstractionum. Etenim ponendum erit quartum genus oppositum abstractioni Mathematica, quo anima rationalis potest abstrahi à materia secundûm rem, quia est separabilis à corpore, non autem secundum rationem, quia definitur esse actus corporis; quod genus quartum abstractionis si pertinet ad Physicam non continebitur tota Physica vno illo genere ( quod ante posuimus abstractionis.atque hæc quidem circa prædicta divisionem dubitari possunt.

Solutio prima dubitatiouis.

Prædictarum autem quinque dubitationem priores quidem duas facile est soluere, cæteras autem minime. Ad primam igitur dubitationem respondemus. Illam divissonem non esse generis in species, quia genus significat naturam quandam diversam à naturis specierum, & habet proprietates diversas, & est prius atque vniverfalius quam quælibet species eius: at non existit aliqua scientia speculativa generalis diversa ab illis tribus, habens subiectum diversum, principia item at que passiones, & quæ sit prior & vniversalior quam Metaphysica. Deinde tota natura generis continetur in qualiber

libet specie; at vniuersa cognitio speculatiua non cotinetur in vnaquaque scientia, alioquin quælibet specularetur omnes res quæ possunt cadere sub speculationem. Ad hæc, si ponatur esse talis scientia, proculdubio de illa & de aliis tribus diceretur scientia speculatiua, vniuerse sumpta:nam illa esset scientia speculatiua, quare præter illam generalem esset alia generalior, & sic in infinitum & semper existeret eadem dubitatio. Sed hæcnung tanquam probabiliter dicta accipiantur, paulò enim infrà ostendemus quo preto scientia specula a possit dici vniuocè, saltem de Physica & Metaphysica. Non est eriam hæc divisio subiecti in accidentia, quia subiectu non prædicatur de accidente;hæc enim prædicatio album est homo, non est bona, nisi per accidens; at Philosophia & scientia speculatiua re-&è prædicatur de Phylica & Metaphylica & quia hoc est per se clarum, supersedebo afferre alias rationes. Neque verò est totius in partes, totum enim non prædicatur de parte sua, sicut hic fieri videmus; nam quod potest opponi de totis homogeneis, in quibus pars accipit appellationem totius, repellitur ea ratione, quia einsmodi partes homogenez, funt vnius naturz, non differentes essentialiter inter se; at illæ tres scientiæ speculatiuæ, essentialiter disserunt inter fe.Restat igitur, ve talis divisio sit superioris quidem in sua inferiora, sed ita vt illud superius non sit genus, aut vniuocum quidpiam; fed nome ab vno ad vnum, quod vulgò appellatur analogum, quod non significat naturam diversam ab analogatis, sed tantum rationé quandam communem, seu (vt vocant) conceptum formalem distinctum abaliis, quo modo ens affectum est ad substantiam & accidens. Itaque cum vniuerse pronunciamus hoc nomen (scientia speculatiua)non significamus aliquam scietiam distinctam ab aliis, sed illis verbis explicamus rationem quandam communem scientiæ speculatiuz, qua inuenitur in omnibus doctrinis speculatiuis; talis autem ratio non est aliud quam esse scientiam, cuius finis sit sola cognitio veritatis; quemadmodum hoc nomen ens, non fignificat naturam quampiam diuersam à substantia & accidente; omnem enim naturam necesse est alterutro illorum duorum contineri; significat igitur rationem quandam communem, quæ est habere esse vel esse actu, quæ ita communis est substantiæ & accidenti, vt non priùs coueniat alicui superiori, sed immediate insit in ipsis, cum quadam tamen proportione; nam accidenti conuenir propter substantiam.

Ad fecund in dubitationem respondédum est, quantitatem pos- da dubitatiose considerari bisariàm. Vno modo, vt est ens reale & accidens ma- vie.

seriæ primæ, & sic partim est prior, partim est posterior substantia.

Materia enim posterior est quantitas, non duratione aut rempore,

sed tantum natura; forma verò substantiali & composito, prior est tempore: ponimus enim quantitatem coæuam materiæ atque immediate ei inhærentem ante formas substantiales; qua de re posteà latius agetur in hoc opere; & hoc modo, neque potest simpliciter abstrahi ab omni substantia, neque sic consideratur à Mathematico, sedà Metaphysico. Altero modo potest accipi per se in ordine ad eas passiones quæ conueniunt illi, ve quantitas est, non autem respectu substantiæ cuius est accidens; quas proprietates considerat Mathematicus,& eas de quantitate vel figura demonstrat, sicut esseæquale vel inæquale, esse commensurabile; nam quod triangulumhabeat tres angulos æquales duobus rectis, non accidit ex eo quia sit sigura aliculus substantiæ vel corporis naturalis, sed quia est talis. figura. Quoniam igitur Mathematicus omnes suas theorias resoluit vsque ad figuram vel quatitatem, ibique sistit, nullius substantiæ considerationem aut mentionem faciens; idcirco dicitur abstrahere quantitatemà substantia, sed de abstractione Mathematica alio huius operis loco agetur copiosè. Præter illas autem duas confiderationes quantitatis, quarum prior est Metaphysica, posterior Mathematica, est alia qua pertinet ad Physicum, secundum quam consideratur quantitas vi est assectio rei naturalis, conferens ad motus & operationes Physicas, quam considerationem docet Aristot. 2. Phy. tex.18. etgo Physicus à nulla materia abstrahit quantitatem; Metaphysicus abstrahit eam à substantia Physici, sed non metaphysice lumpta:Mathematicus autem ab omni lubstantia:quantitas nanque ea ratione vt consideratur à Mathematico nullo modo pendet ex-Tubstantia.

Solutio tertic

Ad tertiam dubitationem, quidam respondent abstractionem Medubitationis. taphysicam, que sécundum rem & rationem sit à materia, duplicem esse, vnam per essentiam, qualis cernitur in Deo & Intelligentiis; alteram per indifferentiam, quæ conuenit in prædicata transcendentia; vti est, bonum, verum, ens, quæ dicuntur secundum rem sic abstracta esse à materia, quoniam indisferenter reperiuntur tam in rebus materialibus, quam in immaterialibus. Predicamenta vetò aiunt non tractari à Metaphysico nisi quatenus sunt partes entis, & in ipsis insuar prædicata transcendentia. Quòd si Arist. in Metaphysica. verba facit de substantia corruptibili, hoc esse per accidens, vel repetendo ea qua dicta fuerat ab eo in libris Physicis, vel ve liquidò appareat discrimen inter substantiam corruptibilem & incorruptibilein; ad cuius cognitionem in primis contendit nos perducere Me-

teria secundi taphysicus : Hæc illi Quorum responsum, quoniam videtur parum indiffinitia. & veritati & doctrinæ Arist. consentaneu, paucis refutabo. Primum

enim.

cundum indifferentiam, nunquam traditur aut nominatur ab Arist. sed tota fuit ab ipsis adinuenta; vt ita euadere possent multas & graues difficultates, quibus vehementer premehantur. Deinde rationi consentaneum non est dicere transcendentia esse Metaphysica & immaterialia,& abstracta seçudum rem & rationem à materia , quia non solum inveniuntur in rebus materialibus, sed etiam in his quæ vacant materia, nam propter eandem caussam diceret aliquis as prædicara esse Physica & materialia, quandoquidem non solum insunt in rebus carentibus materia; sed in his quæ materiam habent. An non redargueremus eum, qui affirmaret animal vniuerse sumptum, quòd per se indifferens sit ad rationale & irrationale, esse potius racionale, quam irrationale? nam quod est indifferent ad aliqua, non magis referri debet ad ynum illorum, quàm ad alterum: fi ens est indifferens ad res materiales & immateriales, non ideò fit, vt fit abstra-Etum secundum rem à materia, sed ab veroque genere rerum abstrahi poterit, tantum fecundum rationem; non fecus atque animal tãtum ratione separari potest ab homine atque bruto. Quod autem Refellmint aiunt de Prædicamentis, ca non per se ac propriè considerari à Meta-qui aiunt physico, adeo rationi dissentaneum est, vt non egeat resutatione: ná Metaphysics cùm Arist.in 4. Metaphy.tex.2. scribat non solum considerari à Me-re per se decë caphylico ens, ve ens est, sed etiam passiones eius & species, quæ sunt Categorias. substantia & accidens; principaliter tamen quæri principia & causas substantiarum:idque declaret exemplo sensus & Grammaticæ; vnus enim sensus, ve visus, percipit colores, & omnes species eius; Grammaticaitem vna existens, omnes voces speculatur: quare inquit Arist.terminans illum textum; Entis quoque quot species sunt, & species specierum speculari, unius scientie genere est; & ibidem in fine text. 6. ita dicit; Quod igitur vnius scientia est ens, prout ens est, & qua ei, prout ense insunt speculari, manisestum est, & quod non solum substantiarum, verum etiam corum qua substantiu insunt eadem speculativa est. Prætered, chm in libro sexto Metaphysices remoueat à consideratione Metaphylici tantum ens per accidens, & quod lignificat verum & fallum; relinquat autem ei tres divisiones entis, vnam in decem Categorias; alteram in vnum & multa; tertiam in actum & potentiam. Ad hæc cùm in 5. Metaphy . diligenter explanet significationes eorum quæ pertinent ad decem Categorias; & initio septimi & duodecimi libri afferat Metaphylici esse potissimu agere de substantia, cum reliquæ accidentium Categoriæ sint propter substantiam. Cum hæc igitur Arist tam multis in locis tam aperte scripta testataque reliquerit, quis non vider cos qui contrà sentiunt, Arist. repugnare? Vereres

etiam Peripatetici, aiunt accuratam scientiam Prædicamentoru tra-Aandam esse à Metaphysico, sicut videre potes in commentariis eorum qui interpretati sunt Categorias Arist. Possumus etiam redarguere aduersarios ad hunc modum. Omnis scientia (authore Arist. 1. 1 Post.) tria considerat circa subiectum suum ; principia passiones, & species eius; si ens ponitur subiectú Metaphysicæ; ergo Metaphysica distincte considerabit species entis, sicut Philosophia naturalis propriè & cientifice declarat species corporis mobilis. Atqui proximæ species entis sunt decem Prædicamenta, illorum igitur cognitio per se artinebit ad Metaphysicam: nam ad quam obsecto aliam scientia pertinere potest?cùm in nulla tradatur aut tradi possit, vt perspicuú est perlustranti animo omnes scientias, & ratio entis prædicamentalis excedat materiam cuiuslibet particularium scientiarum. Iam verò quid magis insulsum & ineruditum esse potest, quàm quod isti aiunt Arist.in Metaphy.agere de substantia corruptibili per accidés, cum videamus eum ad explicandam vim & naturam eius totum librum septimum & octauum, & bonam partem duodecimi, contulisse? Cum igitur dubitatio ab his soluta non fuerit, doceamus nos quo pacto illi sit occurrendum.

Solutio dabitationis tertia Cterem.

Ego sic statuo tres partes esse Metaphysicæ, ac proinde triplicem secundum an este considerationem eius. Vna est principalis & quasi finis cereraru (propter quam talis scientia dicitur Metaphysica, Theologia, & omnium nobilissima) in qua tractantur res seiunctæ à materia secundu rem & rationem, cuiusmodi sunt Intelligentiæ & Deus. pars in qua declaratur transcendentia, vt ens, vnum, verum, bonum, actus, potentia; propter quam partem, Metaphysica dicitur vniuersalissima, & habere sus & imperium in cæteras scientias. Tertia pars eius, complectitur decem Predicamenta. Sed quid nam caussa est dicet aliquis, cur hæc tria in Metaphysica tractentur? An quia omnis scientia(vt antea diximus) considerat principia, species, & passiones subiecti sui; Metaphysica autem subiectum est ens, vt ens, cuius primæ caussæ sunt Intelligentiæ; passiones maximè communes, vnum, verum, bonum; species proximæ sunt decem Categoriæ, quare non est mirum hæc omnia complexu vnius Metaphysicæ contineri; & quamuis hæc tria vsque ed diuersa sint inter se, vt videatur nihil esse commune Intelligentiis, transcendentibus & decem Prædicametis. nihilominus tamen possunt rectè comprehendi vna scientia, quatenus in ea tractantur prout habet ordinem & attributionem ad vnu. quod præcipue in ca scientia spectatur; hoc autem in Metaphysica, est doctrina Intelligentiarum, sicut ens est vnum quidpiàm, quia licet immediate significet multas res, tamen significat eas per attributionem

tionem ad vnum, nimirum ad substantiam. Non enim ea sola quæ funt vnum quidpiam vel specie vel genere, cadunt sub vnam scientiam, sed etiam quæ Aristoteles vocat ab vno ad vnum, vt ipse docet 4.lib.Metaphy.tex.2.

## Soluitur alio modo tertia dubitatio.

🛚 VANQVAM tertia dubitatio eo modo quo diximus fa-VANQVAM tertia dubitatio co modo quo mannus ia-tis bene folui potest, nobis tamen eandé re acriori stu-ese aliquem dio, maioríque diligétia cosiderantibus (no enim in pre-feitiam uni-

dicta respósione planè cóquiescebamus) visú est eidem uersalem que dubitationi alia ratione melius atque probabilius occurri posse. Et trasses trans vi quod docere volumus facilius explicetur atq; intelligatur; pone-cendentia & mus tres conclusiones, in quibus explicatio sententiæ nostræ conti-nes res suns nebitur. Prima coclusio. Oportet esse aliquam scientiam vniuersale sparsa. diuersam à scientiis particularibus, quæ agat de transcendétibus, & iis, quæ sparsa sunt per omnes disciplinas (cuius modi sunt dece Prædicamenta, & generales divisiones entis) ita vt subiectum ciusmodi scientiæsit ens yt ens, principia eius sint dignitates quædam generales; (quarum princeps est illa, quodlibet est vel non est) species pro-Alian esse ximæ, sint decem Prædicamenta. Secunda conclusio. Prædicta scien- agis de trantia vniuersalis, non debet agere de Intelligentiis per se, & vt sunt sendentibue species entis, sed tantum fortasse in ordine ad suum subiectum, ni- & alia qua mirú vt sunt generalia principia & vniuersales caussæ omnium en- agit de Inieltium. Tertia conclusio. Necesse est esse duas scientias distinctas inter se; vnam, quæ agat de transcendétibus, & vniuersalissimis rebus: alteram, quæ de Intelligentiis. Illa dicetur prima Philosophia & scientia vniuersalis; hæc vocabitur proprie Metaphysica, Theologia, Sapientia, Diuina scientia. Sed has tres conclusiones rationibus etia confirmemus. Prima conclusio sic probatur. Ens vt ens, cum suis passionibus & proximis speciebus alissque generalibus attributis, est aliquid scibile; ergo consideratio eius & tractatio pertinet ad aliquam scientiam; sed non ad aliquam ex scientiis particularibus; tùm quia vel ad omnes, & hoc est absurdum, idem enim sæpius repeteretur, vel ad vnam aliquam earum: at cur potius ad hac quam ad illam, cum tale subjectum vniuersale communiter insit in omnibus; tum etiam, quia cum quælibet earum sit particularis, si assumeret sibi tra-Charionem entis universaliter sumpti, transiret fines suos, & ex particulari scientia enaderet vniuersalis; ergo tractatio & consideratio entis vaiuersaliter sumpti, & corum que tali enti conueniunt, per-

b iiii

zinet ad aliquam scientiam voiuersalem distinctam à sciétiis particularibus. Secunda conclusio ita probatur. Cum subiecum prædicte scientiæ vniuersalis sit indifferens ad omnes species entis particulares, siue materiales siue immateriales, non debet scientia considerás. ens vniuersaliter sumptum, descendere ad tractationem & considerationem vllarum specierum eius particularium : nam vel descondet ad considerationem omnium specierum, & sic scientia vniuersalis. efficietur etiam particularis; immo tollentur omnes scientiæ particulares, & vna tantum erit scientia omnium entium : vel descendet ad species entium immaterialium, non autem rerum materialium, at id est contra rationem : cùm enim ens indisserenter se habeat ad ens materiale & immateriale, & comuniter de vtroque dicatur; aut non debet scientia agens de ente, vt ens est, descendere ad considerationem entis siue materialis siue immaterialis, vt ita seruet modum suæ considerationis; aut si transgrediens modum sui subiecti & fuæ confiderationis, descédit ad inferiora & particularia entia, nulla ratio aut caussa esse potest, cur potius descendat ad considerationem rerum immaterialium quam materialium. Tertia conclusio facilè probatur ex iam dictis. Nam si quæ conueniunt Intelligétiis per se, & vt sunt species entis, sunt scibilia in aliqua scietia, & non in illa vniuersali, vt ostensum est, ergo in alia scientia distincta & diuersa; quare necesse est duas esse scietias diuersas, quarú yna de Intelligentiis per se agat, altera de ente viuersaliter sumpto. Ex his liquet quomodo respondendum sit tertiæ dubitationi, consideratio enime transcendentium & Prædicamentorum, & item consideratio Intelligentiarum non pertinet ad vnam aliquam scientiam, quod tamen in tertia dubitatione supponebatur.

tiones.

Verum hoc loco existunt duæ dubitationes. Vna est, cur si ita res. Due dubita- habet vt diximus, Arist.tamé vna scientia est complexus doctrinam. transcendentiù & Intelligentiarum? Altera est, si que dicta sunt concedimus, necesse etiam est quatuor esse scientias speculatiuas, vnam, Phylicam; alteram, Mathematicas disciplinas; tertiam, eam quæ agit de Intelligentiis; quartam, illam vniuerfalem, quæ agit de ente vniuersaliter sumpto: at ponere quatuor scientias speculatiuas, videtur Commentator inferre & habere pro absurdo in 1. Metaphys, com. Solutiopriorie 47. disputans contra ideas Platonis.

dubitationis.

Ad priorem dubitationem respodemus, paucissima esse quæ de Intelligentils secundum seipsas, & prout sunt species entis, scientifice cognosci & probari possunt cognitione naturali ex sensibus vel per sensus acquisita. quamobrem noluit Arikot, talem Intelligentiarum dostrinam propter eius insignem paruitatem seorsim tradere, sed alicui

licui aliaru scietiarum adiungere: non est autem ei visum alij scientiz commodius adiungi polle, quam illi vniuerfali, qua agit de transcendentibus; propterea quòd in ca necessariò agendum est de Intelligentiis, prout sunt communia principia & vniuersales causse omnium entium. Ex qua cognitione deuenitur in notitiam eorum quæ Intelligentiis conueniunt secundum seipsas. Etenim cognitio Intelligentiarum, prout sunt species entis, & carú rerum quæ per se ac propriè illis conueniunt, non alta via naturaliter à nobis parari & haberi poteft, quam ex cognitione earundem, vt funt principia entium. Quocirca Arist. 12. Metaphys. non alia via inuestigat & colligit attributa Intelligentiarum, quam ex eo quia æternum motum efficiant. Aristot.igitur docendi commoditatem secutus & amplexus, doctrinam Intelligentiarum coniunxit cum doctrina illa vninersali qua agit de ente vniuersaliter sumpto.

Ad posteriorem dubitationem respondemus, non deberi videri ablurdu, si ponatur quarta scientia speculativa, cum ad id nos manifesta & necessaria ratio, vt diximus, cogat & impellat. Auerr. auté nó fimpliciter negat quartam scientia speculatiuam; sed talem tatum, qualis deberet effe illa de ideis Platonis, siquide ea partim esset Me- Auerrois netaphylica, partim Phylica: nam ideæ quatenus funt immateriales & gat effe quarimmobiles, funt res Metaphylicæ; quatenus autem funt quiditates tam feientid rerum naturalium, einsdem rationis cum illis, vt volebat Bato, sunt speculatinam. res Physicæ; arque ita sunt mediæ inter res dimnas & naturales, quod Auerr. ducit absurdum; namin codem lib.1. Metaphysicæ, com.39. ita scribit; Notum esse per se quod nulla natura est medy inter abstractum o materiale; hac enim due corraria, aternum & corruptibile, manifestu est quod sunt immediata. Sed hoc dictum Auer.si vt sonant verba simpliciter intelligatur, falsum est, vt manifestè patet in anima rationali; quæ media est inter formas omnino abstractas, & formas omnino materiales. Non solum autem non est absurdum ponere quartă scien- Videri scien. riam speculatiuam; sed etiam qui poneret quintam quadam, hoc est, tiam qua est scientiam Dei, secundum ea que possunt de eo naturaliter cognosci, de Deo, didistinctam à scientia Intelligentiarum, is iudicio nostro non pessime debere ab ea sentiret. Nam in distinctione scientiarum duo considerari solent, ni - que est de Inmirum diversitas obiectorii, & diversitas rationis formalis, seu modi telligentiis. confiderandi; vel fecundùm alios diuerfitas abstractionis, ex qua putant præcipue petendam esse scientiarum distinctionem; sed virumque horum declarat maiorem esse distinctionem inter scientia Dei, & scientiam Intelligentiarum, quam est inter scientiam Intelligentiarum, & scientiam retum natutalium. Cum igitur hæ duæ posteziores scietiz, inter se distincte sint, multo magis erit distincta scien-

Digitized by Google

stantia & diuersitas inter Deum & Intelligentias, quam inter has, & res naturales, siquidem maior est distantia inter finitum & infinitum, quàm inter duo finita. Prætereà, plura sunt communia Intelligentiis & aliis creaturis, quam Deo & Intelligentiis, & ea in quibus Deus distinguitur ab Intelligentiis sunt plura & insigniora. Quare si spectetur diuersitas obiectorum, liquidò cernitur maior diuersitas inter scientiam Dei,& scientiam Intelligentiarum, quàm inter hanc & scientiam rerum naturalium. Similiter etiam idem perspicuum erit si spectetur diversitas abstractionis; nam res naturales, sunt penitus immersæ materiæ sensibili; res Mathematicæ sunt abstractæ à materia fensibili ratione tantùm ; Intelligentiæ secundùm rem & rationem, verùm habent in se materiam quandam spiritualem & Esse in Intel- Metaphysicam. Etenim esse in potentia, esse mutabile, esse imperseligentiu ali- ctum, esse limitatum, esse compositum, subiici, recipere, participare, quid materia dependere, multiplicari, hæc inquam omnia, nescio quid sapiunt tentialitatis, materia & potentialitatis. Deus autem ab omni ratione materia, qualiscunque ea sir, est purus & liber. Cùm igitur longe alia sit in Deo abstractionis ratio quam in Intelligentiis, necesse erit scientiam Dei etiam hanc ob causam, diuersam esse à scientia Intelligentiarum, non minus quam hæc est diuersa à sciétia rerum naturalium. Atquæ hæc quidem probabiliter à nobis dicta sint: nam ea subtiliùs consideranda & rectiùs diiudicanda aliis relinquantur . Proximum est vt quartam dubitationem enodemus.

Quid de eo quod tangitur quarta dubitatione nonnulli Philosophi CAP. VIII. opinentur.

Antonius Mi randulanus de Euerstone fingularu certaminis li.13.

VIDA M etatis nostræ no contemnédus Philosophus in quoda opere suo Philosophico; affirmat vnam tantumodo esse sciétiam reru omniu, cuius subiectu sit ens vt ens, complectens in se omnia taquam passiones, vel modos,

fall.6. 8 7. vel species entis; cas verò quæ appellantur scientiæ, vt Physica, Metaphylica, Mathematica, non tam effe scientias inter se diuersas, quam vnius scientiæ partes; non secus, atque doctrina animalium, plantarum, & metallorum, sunt partes vnius Physiologiæ. Diuisio autem scientiarum, inducta est non propter varietatem scibilium, sed propter maiorem commoditatem discendi, ne multitudo scibilium confusionem afferret, & angustam atque infimam ingenij humani vim captumque obrueret. Sicut enim vasa angusti oris, magnam aliquam aquæ copiam simul infusam respuunt, guttarim autemin-

tem instillatam totam recipiunt; sic angustiæ humani ingenij quæ fimul coniuncta non accipiunt, ea varie diuisa & distincta, non ægrè percipiunt. Arque hoc ipsum eleganter docet Crassus apud Ciceronem in 3.lib. de Oratore, affirmans primùm quidem fuisse vnum quasi fontem sapientiz, eum autem posteà ceu in multos scientiarum riuulos deriuatum ac diductum fuisse, vt quæ simul complicata & coniuncta, ægrè poterát ab hominibus addisci, ea variè disiuncta & dispertita, commodius & facilius perciperetur. Hanc autem opinionem suam Philosophus ille conatur persuadere his argumentis. Primò, Arist. 4. Metaphy. tex. 2. ait, sicut vnus sensus v. g. visus, percipit omnes colores sibi subicctos, vna doctrina Gramatica considerat omnes voces; ita esse vnius sciétiæ, ens vt ens, & omnes species entis, ac specieru species speculari. Secudò, ens vt ens, & vt in se continet omnia entia, est scibile per vna scientiam, quippe cum sit vnu, saltem secundum vnitatem analogica, vel potius secudum eam quæ dicitur ab Arist. ab vno ad vnú, quæ vnitas sufficit ad rationé scientiæ; sicut vna est sciétia Physica considerans corpus naturale & omnes eius species, affectiones, cunctaque quæ illo cotinentur; quare sicut est vna scientia omniŭ rerum naturalium, ita esse poterit, atque erit, vna sciétia omnium entium. Tertiò, si quid obstaret quominùs posset esse vna scientia omniù entium, id esset fortasse, vt multis placet varietas abstractionu à materia, quæ cernitur in rebus scibilibus, & vulgò putatur necessaria esse ad constituédam vnitatem & distin-Ctionem scientiz. Etenim longè alia abstractione à materia, res Metaphysicæ quam Mathematicæ & Physicæ habent, sed hoc nihil est; ergo nulla caussa est cur non possit esse vna scientia omniú entium. Minor probatur, nam si diversitas abstractionum faceret diversas scientias, non posset una sciétia complecti diuersas abstractiones; at Metaphylica cotinet in le omnia tria genera abstractionum, siquidé abstractio secundu ré & rationé à materia, reperitur in Intelligétiis; abstractio secundum rationé tátum inuenitur in transcendétibus & in quátitate; abstractio Physica, quæ est tantúm à materia signata, reperitur in substătia prædicametali, & in substătia generabili & corruptibili, de qua copiosè agitur in 7. & 8. Metaphy. Adde, quod geometria & Arithmetica habentur inter se diuersæ scientiæ, quæ tamé vno genere ac modo abstractionis continétur. Quartò, facultas quæ ponit discrimé inter aliquas res, debet eas dé res cognoscere; sic enim de sensu communi argumentatur Arist. 2. de Anima; sed est aliqua differentia inter res Metaphylicas, Mathematicas & Phylicas, eaque differentia est scibilis per vnam aliqua scientia; ergo illa eadé scietia, tam res Metaphysicas, quam Physicas, atque Mathematicas conside-

rabit; quare omnes res subiicientur vai scientiæ. Hæc pro opinione ilius Philosophi.

Refellitur sunie.

Verum hæc sentétia non est probanda.1. Quia tollit veram distinpradicta opi- ctionem scientiarum tot iam sæculis ab omnibus probatam, receptam, & ab Arift.in 6. Metaphy. aliisque in locis traditam, declaratam, atque confirmatam. 2. Arist. in primo Post. 43. docet nos cognoscere, ac diiudicare quæ scientia sit vna,& quæ scientiæ sint inter se diuersæ, scribens, eam esse scienam vnam, quæ vnius subiecti propria principia, species, & affectiones considerat, eas verò scientias esle diuerlas inter le, quarum principia ita funt diuerla, vt principia vnius non sint sub principiis alterius, nec principia veriusque sint sub principiis alicuius scientiæ superioris. At claru est ita se habere principia Physica, Mathematica, & Metaphysica; id quod manifestius erie ex iis, quæ inferius dicemus de subalternatione: & sanè doctrina illa Arist.de vnitate,& dinersitate scientiaru, planè superuacanea & inanis esset, si nulla esse posset diuersitas scientiarum, & omnia compre-Vnaquaque henderentur vnica scientia.3. Diuersas esse tres scientias illas specuscientia specu. latiuas, quiuis in Philosophia exercitatus, clarè perspiciet, si considelatina habet ret quam sit diuersus modus vniuscuiusque scientia, in demonstranpeculiare mo- dis, tractandisque rebus sibi subiectis. Na Physicus procedit ex caussis, vel ex effectibus, vel accidentibus, vel signis, vel aliis rebus; quæ sensibus, experientiaque perceptæ & exploratæ sunt; & nunquam quoad eius fieri potest, à sensu & experientia, vel latum ( vt dicunt vnguem discedit.Metaphysicus,quia circa res vniuersales,& abstra-Clas versatur, procedit ex principiis quibusdam, atque propositionibus maximè generalibus, & naturali lumine rationis manifestis. Mathematicus autem in conficiendis suis demonstrationibus, non spectat essentias rerum, neque proprietates, prout manant ex essentia, neque curat an medium quod assumit ad demonstrandum, sit caussa rei demonstrandæ, vel essectus, per se, an per accidés; propriè, an communiter ei coniunctum sit:neque robur suarum demonstrationum capit ex sensibus & experientiis (loquimur autem hic de puris, Marhematicis, quales sunt Geometria, & Arithmetica; nam Perspectiua & Astronomia nituntur etiam sensibus & experientiis) sed hoc vnum curæ Mathematico est, vt medium habeat necessarium, euidentémque connexionem cum quæstione que demonstranda est. Verum hac de re latius infra dicturi sumus. Tata igitur diuersitas mo-

di & demonfirandi.

Soluntur 24-

omnium sciencia. atque hinc pater solutio quartæ dubitationis. Reflat nunc, yt ad argumenta pro illius Philosophi opinione al-

di procedendi in demostrandis, tractandisque rebus apertissime declarat, testaturque nullo modo fieri posse, ve vna tantum sit rerum

lata.

heabreuiter respondeamus. Ad primum respoderur. Arist. loqui co tiones illimi in loco de Metaphysica, ve perspicuum est consideranti anteceden- opinionia. tia & consequentia: dicit autem Metaphysicam considerare species omnes entis, non simpliciter & absolute, sed cum adjunctione illius paticulæ (quot sunt) quo verbo innuit Metaphysicum considerare species entis lecundum numerum, distinctionem, ordinem, vel subordinationem easum inter se:nimirum, quia sunt genera quædam, & gradus entis, in quos ens per primas, & generales divisiones di-Aribuitur. Ergo corpus naturale, exépli gratia, quia est genus quoddam, & gradus entis (ens enim dividitur in ens naturale, mobile, & confideratio immobile) quiditatiue consideratur à Metaphysico, quaterus est in val mobilis talis gradus entis, & ab alis gradibus distinguitur; nam qui conside-partim sit sat divisionem aliquam, idem considerare deber, & id quod dividi- Metaphysica tur, & membra diuidentia; quare si Metaphysici est tractare diuisio- & partim nes generales entis, eiusdem erit declarare & tractare ea, in quæ di- Physica. uiditur ens. ex quo fit vt Metaphysici sit declarare quod sit corpus maturale, & demonstrare quòd sir, siquide opus id fuerit; quam rem Arik.insinuat 6. Metaphy.tex.1. at corpus naturale, non vt est species quædam,& gradus entis, sed vt est genus quoddam in se continens omnes res naturales, non pertinet ad Metaphylicum, sed ad Physicum.is enim agit de corpore naturali in particulari, secudum omnia quæ in ipfo confinentur. Signum autein corum, quæ diximus, illud est, quod Metaphysicus generatim tantum agit de corpore naturali, nec ad vlla eius specie in particulari tractandam descendit; Physicus auté iphum cófiderat non in cómuni, nec víquam declarat quid illud fit; sed totus occupatur circa species eius, vel circa principia & affe-Aiones, vt pertinét ad motú, & sensibus atq; experiétiis subiiciútur.

Ad secundam, & tertiam respondemus. Causam cur non possit esse vna scientia entis, & omnium que continentur in ente, sicut est vna scientia corporis naturalis, & omnium, quæ in eo continentur, paulò suprà suisse à nobis expositam, in secunda, & tertia ratione, quibus vsi sumus ad astruendam diversitatem scientiarum. nempe maxima diuerlitas tum principiorum, tum modi procedendi & demonstrandi, quem sibi proprium vendicat vnaquæque scientia, non patitur omnia vnius scientiæ amplexu comprehendi.

Ad quartam respondenus. A Metaphysico poni discrimen inter sit, id, quod fubicota scietiarum particularium; cáque ab illo cognosci eo modo, Penis discriquo dictum est in solutione primi argumenti. Vel aliter, sicut sensus duas aliquas communis ponens discrimen inter albu, & dulce, cognoscit verum-ressipsim deque, non per vnicam speciem: sed per aliam speciem cognoscit al- bere virasque bum, & per aliam dulce; sic idem intellectus, qui ponit discrimen ognesore.

Quemode

Quemode intelligedum

inter res diuersarum scientiarum, eas cognoscit: non per vnicum habitum scientiæ, sed per diversos habitus: alioquin, si discrimen inter duas scientias semper referri deberet ad vnam aliquam scientiam communem, atque distinctam, res profect à abiret in infinitum; nam etiam discrimen inter illam scientiam communem, & alias, pertineret ad aliam scientiam: vt item discrimen inter illam, & cæteras, pertineret ad aliam, & sic deinceps in infinitum. Verum cum de quarta dubitatione, satis supérque dictum sit, veniédum est ad enodationé quintæ dubitationis, quæ & grauior est, & non minùs difficilis ad explicandum.

Explicatur quinta dubitatio. C A P. 1X.

Solatio quinta dubitatio-



E anima rationali, quid senserit Alist. sunt tres opiniones apud Peripateticos. Vna est Alexadri, qui vult ea esse formă naturalem hominis generabilem, & corruptibile. Altera est Auerr qui negat că esse formă dante esse naturale

homini, sed tantummodo assistetem corpori, & in eo operatem, quo modo etiam communiter dicitur Intelligentia esse forma, & anima cœli. Tertia est D. Thomæ, qui arbitratur animum nostrum, etiam secundum Aristotelem, & immottalem esse, & veram atque naturalem formam corporis: quarum opinionum perspicue constat solam tertiam esse veram; quænam autem propior, & congruétior sit doctrinæ Arist. summa Philosophorum dissensione certatur. Sed vtcunque sit (neque enim hoc loco talis controuersia diiudicanda est) illud certè affirmari potest, secundum opinionem Alexandri, scientiam animæ rationalis esse penitus Physicam, non minus quam cuiusibet aliarum formarum naturalium; secundum verò opinionem Auerr. eatenus esse Physicam, quatenus est forma assistens corpori, & in eo exercens functiones intelligendi, simpliciter autem & lecundum sua quiditatem, non esse Physicam, quemadmodum Intelligentia, prout assistens orbi cœlesti largitur ei sempiternum motum, cognoscitur à Physico; per se autem,& (vt dicunt) quiditatiue, à Metaphysico sciri debet : tota igitur difficultas existit secundum tertiam opinionem. Probater 4- Quamobrem ego sicstatuo, etiam si Arist. senserit (quod nos pro cernimam ratio- to habemus) animam rationalem esse immortalem, & verum actum. feperfelle co- corporis, nihilominus tamen scietiam eius non posse à Physico pergnossi à Phy. secte cognosci ac tradi; sed tatummodo aliqua ex parte. Hoc autem ita confirmo. Si anima rationalis simpliciter scitur à Physico; aut cognoscitur ex propriis caussis eius, aut ex propriis effectibus & operationibus iplius; sed neutro modo perfect è cognosci potest à Phylico

nalem no pos-

Digitized by Google

sico, ergo, &c. Maior per se patet, nam bifariàm tantum contingit aliquid demonstrare vel scire, aut à priori, id est ex caussis, aut à pofteriori, id est ex essectibus. Minor autem probatur, primò ostendendo caussas animæ rationalis sciri non posse à Physico, posteà demóstrando neque proprias operationes eius ab eo cognosci posse. Causa efficiens proxima animæ rationalis est Deus, ex nihilo producens eam, non per motum Physicum, sed per creationem, vtens virtute infinita ad eam creandam; at neque Phylicus potest cognosscere fieri aliquid ex nihilo, neque aliquid de nouo immediate pro- Physicus ve duci à Deo, neque esse aliquam productionem, quæ non sit motus, Physicus est, vel mutatio Physica; neque in natura existere aliquod agés quod ha- non potest co: beat infinitam vim secudum vigorem. Hæc enim vt possint naturali guosere. lumine cognosci, attamé non queunt rationibus Physicis percipi & demonstrari. Finis autem animæ rationalis vltimus quidem, in quo · folo potest animus conquiescere, est supernaturalis, consistens in clara vissone Dei, Media item quibus opus est ad consequendum illum finem, supernaturalia sunt; finis autem non vltimus, sed qui potest contingere in hac vita, duplex est: vnus speculations, consistens in perfecta cognitione rerum divinarum; alter actiuus, qui positus est in vsu atque functionibus virtutum moralium & ciuiliu. Claru auté est neutrius finis cognitioné à Physico percipi, aut tradi posse: oporteret enim eum tenere scientiam rerum divinarum, in qua est finis · speculatiuus; aut virtutum moralium; in qua est actiuus: Physicus etiam docet eundem esse finem vltimum partis, atq; totiul; cum non possit esse perfecta pars remota à toto, at cum anim sir immortalis, homo autem mortalis; impossibile est, Physice loquendo (neq; enim Phylico cognita esse potest resurrectio mortuorum) vitimum finem & perfectionem viriusque eandem esse. Forma verò, seu proprius gradus formalis, per quem anima rationalis differt & ab Intellligentiis & à cæteris formis naturalibus; continet duo: vnú est, ipsam esse formá materiæ cui dat esse, quare differt ab Intelligétiis; alterum est no esse forma educta ex potentia materiæ, atq; separabile esse & immortalem: qua nota secernitur ab aliis formis naturalibus. atq; hoc posterius, quod est præcipuum & magis attingit quiditatem anime, non potest sciri à Physico: formæ enim omnino Physicæ, vt suprà diminus, & Arisk. confirmat 2. lib. Phys. tex.19. sunt minus abstractæ quàm Mathematicæ, quippe cum sint (veluti simum) re atque ratione inseparabiles à mareria. Cui rei sidem etiam facit D. Thom. in 2. Phy. super tex. 26. his verbis; Quomodo se habet anima rationalis secundum quod eft separabilis, or fine corpore existere potens, or quid sit secundum sua effensiam separabilem, hoc determinare pertinet ad Philosophum primum.

Idem scribit atque iis dem propemodum verbis Scot us in suis commentariis (fiquidem ipsius sunt) super Metaphy. Arist. in 6.lib.exponeus textum 2. Prætered, si operatio animæ rationalis aut est per se corporea, aut non est sine corpore, non est ipsa anima separabilis à corpore; sed Physicus non potest cognoscere animam, nisi prout operans in corpore depender ab obiecto corporeo, hoc est, à phantalmate; ergo non potest cognoscere illam vt est à corpore separabilis. hæc manifesta sunt ex his quæ scribit Arist. tum 1. de Anima tex. 13. tum in 3.lib.text. 39. Porrò materia de qua Physicus agit, ca tantum est, de cuius potentia per transmutationem Physica formæ naturales extrahuntur in actum, & semper ex æquo respondet formæ cuius est mareria. Nam cum mareria & forma numerentur in his que sunt ad aliquid, inter veramque esse debet certa que dam & rata proportio; vi quanta est potentia passiva materiæ, tanta quoque sit potentia formæ; & quod in vna possibile est, sit etiam possibile in altera: alioquin, cum neg; materia sino forma, neg; sine materia forma possit cohærere(hoc enim ingenium est relatiuorum \_vt si ponatur aut tollatur vnum, alterum quoque vnà poni aut tolli necesse sur) si potentia passina materiz amplior esset (quamuis informatiua ipsius formæ)aut contrà, hæclatior quam illa; necessariò alterutra superuacanea esset, nec vllum vsum haberet. Cum igitur anima rationalis neque habeat materiam, ex cuius potentia educatur, vt quæ à Deo procreatur & nihilo; neque enm, quæ sit omnino par, & zquè respondens illi; nam si est immortalis, habet suapte natura vim & facultatem ad informandam materiam infinito tempore; cum tamen nulla materia, aut corpus existat, quod infinito tempore possit ab ea informari. Itaque danur informatiuum quidem infinitum, informabile verò minimè; & homo est immortalis ratione animæ rationalis, ex parte verò corporis, negnaquam. Cùm igitur hæc ita se habeant, perspicuum est nullam caussam anima rationalis à Phylico sciri poste.

Sed de caulis satis, veniamus ad effectus & operationes. Duo sunt quæ manant ex natura animæ rationalis; vnum quidem, duæ illæ potentiæ (sine re disserant inter se, sine mon) intellectus, & voluntas; alterum verò actiones, quæ ab his potentiis proficiscuntur, quidimodi sunt intelligere & velle; horum aurem nihil per se, ac simpliciter pertinet ad scientiam Physicam. Nam illæ duæ potentiæ, sunt incorporæ, & abiuncæ à materia, quæ non manant exanima rationali vt est forma Physica, quæ vnita materiæ, existit actus & perfevoluntas, no crio corporis; cuius signú est, quòd tales potentiæ insunt animæ rationali eriam cùm separata est à corpore; & quamuis in codem in-

Digitized by Google

**stanti** 

fanti temporis, anima creetur, & simul vniatur corpori, tamen priùs sunt per seponatura est, eam creari, & habere esse per le, quam informare materia: itiaPhysice. in illo auté priori figno naturæ, iam infunt in ea prædictæ potentiæ. Intelligere auté neque subiectiue, neque effectiue, neq; formaliter, neque terminatiue, seu obiectiue, est quidpiam Physicum. Non subiectiue, quia talis actio recipitur, taquam in subiecto, in potentia intellectiua, quam ostendimus non esse Physica, cum nullius corporis Let actus; non effectiue, quia talis operatio efficient ab anima ratiomali, vt est immaterialis, & per se subsistés, atq; separabilis à corpore; alioquin effet actio comunis animæ, & corpori veluti eft ali & sentire, quod manifeste falsum est, & contrarium his quæ scribit Arist. in 1. lib.de Gen animal.c.3. Prætereà, si animus intelligit quoniã est coniunctus & confociatus corpori; ergo ab eo folutus & distractus, nihil posset intelligere. Nec formaliter ipsum intelligere est aliquid Phylicu; etenim per le non est motus Phylicus, sed potius actio quedam immarerialis, ac propè dinina. Neque postremò terminatiue; nam obiectum intellectus ad quod rerminatur actio eius, transcédit lines Physiologiz: quippe cum córineat multa, que nullo modo sunt ces Phylicz, vt Intelligentias & Deum. Ac licet modus intelligendi, quem habet animus noster dum est in corpore, sit quodam modo Phyticus, quia fit cu discursu qui assimilatur motui Physico, & pendet obiectine à phan ribus, que sunt res Physice, atque hançob caussam à Physico, & possit & verò debeat considerari, idem tamen ob eas quatuor caussas, quas proxime ante exposui, no est Physicus: & certe modus intelligendi, quem habet animus noster à corpore seiunctus, quin is Physicus non sit, nec ad Physiologiæ doctrinam pertinent, negari non potest. Iam verò operatio voluntatis, qua est velle, cum nullius corporis, aut motus Physici legibus teneatur, noc per se subiaceat ipsi cælo, à quo tamen Physici docent omnes res naturales necessatió pendere, aullo modo deber, aut numerari in rebus Physicis, aut scientia naturali comprehendi. Sed video me disserendi Audio, & huius disputationis suavitate ac incunditate captum, longiùs quàm vellem processisse; quare pedem referamus, & ad paucas propositiones reuocemus ea, in quibus est posita solutio propositæ dubitationis, & nostra opinionis explicatio.

Sit igitut prima propolitio. Sciétia animæ tationalis, non est sim- Brein mepliciter & omnind Physica. Hoc no eget probatione, cum accurate, datio quassiocopioleque demonstrarum fuerit:in præcedenti capite. Secuda pro-"". politio. Scientia animæ non ek omni ex parte Metaphylica. Multa enim sunt, quæ de anima rationali tractari debent à l'hysico : quæ . auxem sint eiusmodi breuiter declarandum est. Primò, quòd pro-

de anima · rationali.

ductionis animæ rationalis, sicut cæterarum formarum naturalium, Quas res tra- sit naturaliter fixum, ratum & præfinitum tempus: nam quemadmo. elle Physicau dum aliæ formæ producuntur simul atque materia ritè præparata, & disposita fuerit; sic etiam anima rationalis: aded vt possit dici esse finis generationis humanæ, non quidem internus, hoc est, qui per dispositiones præcedentes educatur ex potentia materiæ, sed externus, id est, qui in codem instanti, in quo materia disposita est, producatur à Deo,& copuletur materiæ. Secundò, quia vnio animæ rationalis cum materia est naturalis; partim, quia respectu materiæ esficitur, propter dispositiones Physicas inductas ab agente naturali; partim etiam quia talis vnio fit ad modum formatu naturalium, hoc est, non per solam assistentiam aut operationem; sed per veram, & naturalem informationem, dando esse materiæ. Tertiò, quia est έντελέχεια prima corporis naturalis & organici, ipsum viuificans, conseruans, mouens & regens. Quarto, quia constituit hominem in certa quadam specie viuentium, ita vt homo, quà homo, & sit, & numeretur in rebus naturalibus, propter animam rationalem. Quintò, quoniam cum vna tantum anima sit in homine: cæterarum tamen animarum facultatibus mirabiliter instructa & adornata est, earúmque functiones & munera ita explet, vt homo meliùs alatur, & sentiat excellentiùs per vnam animam rationalem, quàm vel planta per animam vegetatiuă, vel brutum per sensiti Sextò, quia per animam rationalem homo intelligit, & vult; sicut enim animaduertimus nos sentire, ita deprehendimus nos esse qui intelligimus, & volumus: quod neutiquam accideret, si anima rationalis non esset vera, & naturalis forma hominis. Septimò, quia intellectus per se est in pura potentia ad intelligendum, quia intelligere est quoddam pati, quia homo in intelligendo dependet à phantasmate; quia intellectio sir per discursum & mensuratur tempore, quia intellectus practicus & voluntas, sunt principia motuum, & actionum humanarum. Hæc igitur, & si qua sunt alia his similia, tractabit Physicus de anima rationali. Tertia propositio. Nonnulla sunt, quæ neque Physicè, neque Metaphyfice, neq; per vllam scientiam humana sciri possunt de ani-. ma rationali, sed habentur cognita ex sacris literis, & per lumen fidei Que fant es nobis divinitus infusum, cuius generis sunt hæc. Primò, quis sit vltique non Pof- mus finis simpliciter animæ rationalis, & quæ sint necessaria ad talé ma rationali finem consequendum. Secundò, quis sit status animæ rationalis post certò cognosci mortem hominis, an maneat apud nos; an potius concedat aliò; an mis per lume omnes anima in vnum locum conueniant, vel alia in alium. qua sit, & vhi,talis varietas locorum; quid intelligant, quid agant, & quomodo; an perpetuò erunt spoliatæ corpore; an reuersuræ sint ad cor-

pus

pus;& num ad idé,an ad diuersa; quomodo possit fieri eiusmodi reuersio, & quado. Terriò, si animus est immortalis, quonam consilio iunxit illum Deus cum mortali corpore: videtur enim monstrosa talis coiunctio, nam licer prædictæ obiectioni occurri possit dicendo, Deum à principio cum hominem condidit, immortalitatem, quam natura denegauerat, corpori per gratiam dedisse, ita vt si præceptiseius obediret homo, illo singulari munere adiutus & conseruatus, mortis penitus expers vită ageret immortale.licet,inquam, hoc vere possir respoderi, tamen hoc naturaliter cognosci nequit, sed ex sacris literis acceptum, fide tenemus. Non est igitur dubium, quin multa de anima rationali cognita habeamus, quæ à nulla scientia humana discere potuimus, sed sacrosance Christianæ sidei referre accepta debernus. Quarta propositio. Hinc necessariò essicitur, vt persecta scientia corum omnium quæ conueniunt animæ, sit mixta ex tribus doctrinis, ná partim est Physica, partim Metaphysica, partim est do-Arina reuelata.ex quo fit, vt scientia illius sit maxime difficilis, præstans & admirabilis, vt vel hac de caussa verissimè dictú fuerit illud à Regio & diuino vate; Mirabilis fasta est scientia tua ex me, confortata est, Psal.138. To non potero ad eam. Sed quia hæc quæ diximus non vacant difficultatibus, eas nunc breuiter expediamus.

> Contra ea que dicta sunt, ponuntur nonnulle dubitationes. C A P. X.

Octrrina Malicuius rei bene fuisse constitută, illud est osto dabitaindicio, quòd exea, quæcunque existút disticultates paruo tiones. negotio solui, & explicari possunt. Quocirca, vt appareat quæ suprà diximus, ea vera & firma esse, ponemus hic non-

nullas dubitationes, quibus explicatis veritas sententiæ nostræ illustrior exister. Prima dubitatio. Si doctrina animæ rationalis non est Physica, cur ea Arist. tractauit in Phys. hoc est, in 3. de Anima? Aut cur de anima nostra separatim non scripsit, & diuersam doctrinam instituit? Secunda dubitatio. Si doctrina animæ nó pertinet ad Physicam, ad qua ergo scientia aliam pertinere potest? Si ad Metaphys. cur eam Arist. in sua metaphysica ne attigit quidé? & sanè formæ Metaphys. sunt omninò immateriales, hoc est, re, & ratione separatæ à materia, qualis non est anima rationalis. Nó posse auté hanc scientiam referri ad Mathematicas disciplinas, manifestius est, qua vt probari debeat. Tertia dubitatio. Si doctrina animæ rationalis non est Physica tantùm, nec Metaphysica, nec Mathematica; ergo dabitur quarta scietia speculatiua, quare nulla erit tripartita illa diuisio scientiæ speculatiuæ primùm tradita ab Arist. pòst ab omnibus Peripateticis recepta

cuius generatio est naturalis; sed generatio hominis est naturalis, ergo forma eius, quæ est anima rationalis comprehéditur scientia naturali. Minor probatur partim ex eo, quia fol & homo generant hominem, vt scriptú est 2. Phys. 26. partim etiá quoniam Arist. latissimè disserit de generatione hominis in lib. de Gen. animal, etiam respectus animæ rationalis, vt licet videre in 2.lib.illius operis c.3. Quinta dubitatio. Is agit quiditatiue de aliqua re, qui dat eius definitionem, definitio enim explicat naturam, & quiditatem rei que definitur: sed Philosophus naturalis tradit definitionem comunem omni animæ, etiam rationali: ergo quiditatiue, ac simpliciter considerat eam. Mi-, noris veritas perspicitur ex his quæ Arist. 2. de Anima tex. 7. scribit hoc modo; si autem aliquid commune in omni anima oportet dicere, erit vtique primus actus corporis naturalis, instrumentalis, & c. Sexta dubitatio. A-Bist.in 2. Metaphy à tex. 21. ad 26, multis verbis ostédit eiusdem esse perscrutari materiam,& formam: cùm materia, & forma sint in his, quæ vocantur ad aliquid: sed Philosophus naturalis agit de materia propria animæ rationalis , hoc est, de humano corpore cuius illa est έντελέχεια: ergo tractabit etiam de anima rationali. Septima dubitatio. Homo, vt homo, est res quædam naturalis, quæ ad nullamaliam scientiam referri potest, quam ad Physiologiam: sed homo est homo propter anima rationalem, ergo cognitio eius pertinebit ad eandem disciplinam. Octaua dubitatio. Illa definitio hominis, animal rationale; vel, animal corpore & anima rationali conftans, Phyfica est; ergo similiter partes ipsius erunt Physicæ, quarum partium-Solutio dubi. vna,& quidem principalis sest anima rationalis. Sed ad has dubitationes ita responderi potest. Ad primam. Arist. in libris Physicis agit: de anima rationali, quatenus ca habet aliqua Phylica, & communia cum aliis formis Phyficis. Sed quæres, vbi Arist. exposuit cetera attributa animæ rationalis, quæ non sunt physica? an ea tractare supersedit, quia fortasse non possunt lumine nature liquidò cognosci, &: demostratiue probaritan ea tractauit in libris Exotericis de Anima? quorum métionem ipse facit in fine primi libri Ethic; vol in iis que de Anima scripsit ad Eudemum, cuius operis meminit Themistius in 3.de Anima? Habuisse auté in animo Arist. post libros de Anima 🗞 🕆 libros Metaphy.tractare nonnullas grauiores, & obscuriores quæst. de anima rationali, videtur ipsemet innuere in 3. de Anima tex. 36. & in 12. lib. Metaph. tex. 17. Ad 2. Ad quas scientias pertineat absoluta : cognitio anima rationalis, de claratu fuit in præcedenti capite propolitione quarta, nimiru, partim ad Phylicam, partim ad Metaphylicam, partim etia ad doctrinem reuelatam. Ad 3. Diversam esse debere

tationum.

Nota.

scientiam:

scientiam animæ, ab aliis scientiis speculatiuis, eamque non simplicem esse, sed variá & multiplicem, ex tribus nimirum doctrinis concretam, satis perspicue demonstratum est in præcedenti capite. nec Von est sië fi quis scientiam animæ rationalis ab aliis scientiis speculatiuis di-tionalis, vna uersam faceret, omninò aberraret, quanquam ego non video, quo- & simplex, modo talis scientia partim Physica, partim Metaphysica, partim e-sed varia tiam ex reuelatione pendens, vna & simplex sciétia dici, aut esse pos-multiplex. fit. Ad 4. Nos vitro concedimus, animam rationalem pertinere ad Physicu,ea ratione vt est terminus generationis humanæ, & vt procreatio eius fit certo quodam tempore naturaliter constituto, non aliter, atque productio cæterarum formarum naturalium. Et quia reliquæ dubitationes eodem tendunt, nimirú vt ostendant Physicum agere de quiditate animæ rationalis, & de operationibus eius, quod nos, si absolute intelligatur, aperte negamus; sin autemaliqua ex parte, non abouimus; idcirco earum dubitationum facilis est & in promptu solutio. Placet enim nobis animam rationalem, veest actus corporis, & differétia hominis, constitués eum in certo gradu, & specie rerum naturalium,& vt ad intelligendum eget opera facultatum sentientium, cognosci & tractari à Physico; sed quia præter hæc, sunt alia plurima quæ conueniunt animæ rationali ea ratione, vt est separabilis à corpore, immortalis & diuina quædam substantia, quæ proculdubio superant facultatem Physiologiæ; ideireo non strina anima temere diximus persectam eius scientiam à Physico percipi, & tra- rationalis Carrinon posse. Ex iis autem quæ adhuc explicata fuerunt de cogni-partim sie tione animæ rationalis, facilè intelligitur quomodo folui debeat Physica, parquinta dubitatio; dicendu enim est animam rationalem, ea ratione, tim verò non. vt eft forma corporis, & pars essentialis hominis, efficiens actiones partim omninò Physicas, vt funt alere & sentire, partim aliquo modo Phyficas, cuiusmodi est intelligere per phantasmata, esse inseparabilem à materia secundum rem, & rationem; atque eo modo verè ac propriè confiderari & tractari à Physico. Sed ea ratione vt est, immaterialis, per se subsistens, habens multa cum Intelligentiis communia, eam leparabilem esse secundum rem à materia, neque cognitionem eius, quà talis est, Physicam esse, sed partim Metaphysicam, partim Theologicam, atque propter hanc fortaffe caussam Arist. in 6.lib. Metaph.tex.1.non dixit Physiologiam speculari circa substantiam omnind, & simpliciter inseparabilem à materia; sed ait circa substantiam(vt plurimum inseparabilem)innuens aliquam esse sub-Mantiam Physicam aliquo modo separabilem, qualem nos ponimus animam rationalem. Verum de hac quæstione satis dictum sit. Quare ad divisionem scientiæ speculativæ revertamur.

An scientia speculatina uninocè dicatur de illis tribus, Physica, Metaphysica, & Mathematicis disciplinis. CAP. IX.

XPOSITA diuisione Philosophiæ speculatiuæ in Physica, Metaphysicam,&Mathematicam,nunc declarandú est an scientia speculatiua vniuocè dicatur de illis tribus, & quæ illarú sit prima, certissima & nobilissima. Quidá putát ra-

tione.

Opinio quo- tionem scietiæ speculativæ non posse æqualiter atque vniuocè con-

Opinio alio-

Refutantur Supradicta opiniones.

de uenire in illas tres scientias; proptereà quòd ita se habent scientiæ, scientia spe- vt res quæ subiiciútur illis: sed doctrina Mathematica agit de quãtitate, quæ est accidens; Physica verò de corpore mobili, quod est substantia; similiter Metaphysica agit de Deo; reliquæ duæ de rebus creatis ab illo. Cùm igitur neque substantiæ & accidenti, neque Deo & creaturis sit aliquod commune & superius vniuocè, relinquitur huiufmodi fcientias non posse cotineri ab aliquo vniuoco. Alij confirmant idem sic. Scientia non dicitur vniuocè de subalternante, & subalternata; sed Physica, & scientiæ Mathematicæ subalternantur Metaphysicæ, ergo scientia non dicitur vniuocè de his. Sed neutra ratio multum roboris habet, peccat enim prior ratio, quia subiecta scientiarum spectar, vt res sunt : quo pacto, verum est, nihil esse vniuocum commune illis. Non debent autem sic cosiderari; sed, prout sunt scibilia, & participant ratione scientiæ, quæ est cognoscere rem per caussam, propter quam res est, vt dicitur in 1. Post. Quæcunque igitur scientiæ fuerint & qualium cunque rerum, si in illis tractandis teneant atque seruent prædictam scientiæ rationem, simpliciter, & vniuocè censeri debent scientiæ; alioquin nec Physica vniuocè diceretur de suis partibus. Etenim alia pars eius agit de substantia, vt homine, & equo; & alia de accidentibus, vt de colore, sapore, motu: quin etiam Geometria, & si agit de acceidéti; tamen non vnius Categoriæ, sed diuersarú, vt de magnitudine, figura, proportionibus: quorum primum pertinet ad Categoria quantitatis; secudum, qualitatis; tertium, relationis. Quanquam si propriè loqui velimus, scientia no est nisi accidétium, nam est demonstrationis esfectus, demonstratio verò non est substantiæ, sed accidétium. Etenim substátiæ cognitio, quam definitio parit, proprièno est scietia, sed refertur ad habitum principioru, qui vocatur intellectus. Posterioris auté rationis vitium in eo est, quia sumit pro certo, quod apud Philosophos habetur dubiu, & incertu. quin etia nobis videtur fallum esse, sed infrà ostende-Alia opinio. mus alias scientias propriè no subalternari Metaphysica. Exaduerso autem sunt nonnulli, qui putant scientia dici yniuocè de illis tribus,

. ídgu**e** 

idque probare cotendunt hoc argumento, quia sciétia ponitur in Categoria qualitatis; in Categoriis auté nec equiuocu, nec, quod vulgò dicitur, analogum habet locum; sed quidquid in serie prædicamentali locatum dicitur de multis, necesse est aut genus, aut speciem esse; ergo scientia, quæ dicitur de multis non tantum numero differentibus, erit quidpiam vniuocum & genus illorum. Cæterum ratio istorum nihil nos mouere debet. Nam longè aliud est, considerare scientiam, vt est quidam habitus & qualitas ægrè mobilis à subiecto, quomodo prædicta ratio procedit, & sliud, prout habet ordinem ad subiectú, id est, ad res quas tractat, & prout attéditur secundum propriam rationé scientie, que consistit in eo, vt faciat cognoscere ré per propriam caussá eius, quod scitur: quo pacto non oportet scietia dici vniuocè de omnibus scientiis, alioquin si quá vim haberet illa ratio, cogeret etiá nos confiteri scientiá dici vniuocè de Logica, & scientiis Duplen conrealibus; de subalternante, & subalternata; de sciétia, quæ est à priori, sideratio scié-& ea, quæ à posteriori. Scientia igitur respectu subiecti, cuius est habitus firmus, & dispositio ægrè mobilis, vniuocè dicitur de omnibus scientiis; respectu auté obiecti, & reru, quas tractat, & respectu modi procededi, & demostrandi, no dicitur vniuoce de omnibus scientiis.

Alexander Aphrodiseus in suo proæmio super lib. Priorum, vi- Opinio Adetur sentire scientiam speculatiuam principaliter dici de Metaphy-lexandri Afica, sumens argumentum ad id confirmandum ex etymologia verbi phrodifei. Græci Deweesv; quod verbum è verbo si reddas Latine, sonat diuina inspicere: ex quo fit vt scientia theorica, quam nos Latine vocamus speculatiuam, ea propriè sit, quæ versatur in explicatione rerum diuinarum, hanc verò vel solam vel maximè omniù constat esse Metaphylicam, vt apertè docet Afist. 1. Metaphy. cap. 2. proxime autem sccudum Metaphysica, id nominis Physica meretur; proptereà quòd res naturales sunt effectus diuinarum mentium, in quibus extant diuinitatis quædam impressa vestigia: quibus insistetes, vestigamus, & venamur scientiam rerum diuinarum. Disciplinis verò Mathemati- Quemodo docis idem nomen vltimo loco impertitur, tum quia suppeditant adiumenta quamplurima Physicæ & Metaphysicæ: Physicus enim in thematica, tractandis multis rebus, vtitur abstractione Mathematica, vt cum a- sice & Megit de infinito, cótinuo, & motu: Metaphysica etiam multa sumit ex saphysica. rationibus Astronomicis, cui rei fidem facit 12.lib. Metaphy. Aristot. tùm maxime quoniam doctrinæ Mathematicæ exercent métem nostram in cognoscendis rebus, quæ sunt aliquo modo immateriales: qua ratione eam præparant, & alsuefaciunt ad perspiciédas res diuinas quæ vacát penitus materia. Hæc ab Alexandro verè ac sapienter scripta sunt. Quibus cosona sunt, quæ Auerr. in suo prologo Physicæ

scribit his verbis; cientia speculatina sunt duobus modis; unus est propter exercitium ficus Mathematica : alim propter perfectione propter quam ipfum exercitium eft, & eft scientia naturalis, & diuina. Vide etiam que scribit Proclus de vtilitate Mathematicæ scientiæ cap. 8. primi commentarij sui in Euchdem. Hæc igitur accepimus ab aliis circa propositam dubitationem; quæ vt declarétur enucleatius, addam quædam quæ huius dubitationis solutionem continent.

Scientiam speculatiuam non dici vniuoce de Mathematicu disciplinu, & alin , quoniam doctrina Mathematica non est proprie scientia.

CAP. XII.

E A opinio est, Mathematicas disciplinas non esse pro-I priè scietias: in quam opinionem adducor tum aliis, tum

Mathematicam non esse propriè scientism.

hoc vno maxime argumento. Scire est re per caussan cognoscere propter quam res est; & scientia est demonstrationis effectus: demonstratio auté loquor de perfectissimo demonstrationis genere) costare debet ex his quæ sunt per se, &propria eius quod demonstratur; quæ verò sunt per accidés, & communia, excluduntut à perfectis demonstrationibus: sed Mathematicus neque cósiderat essentiam quatitatis, neque affectiones eius tractat, prout manant ex tali essentia, neque declarat eas per proprias caussas, propter quas insunt quantitati, neque conficit demonstrationes suas ex prædicatis propriis, & per se; sed ex comunibus, & per accidens, ergo do-Arina Mathematica non est propriè scientia. Maior huius syllogismi · non eget probatione, etenim aperte elicitur ex his quæ scripta sunt ab Arist.1.Post.Confirmatio minoris ducitur ex his, quæ scribit Pla-Quid senserit to in.7. lib. de Rep. dicens, Mathematicos somniare circa quantitate, Plato de Ma. & in tractandis suis demonstrationibus non scientifice, sed ex quibusdam subpositionibus procedere, quamobrem non vult doctrină corum appellare intelligentiam, aut scientiam, sed tantum cogitationem. In quam sententiam multa scribit Proclus in. 1. lib. suoru commentariorum in Euclidem. Verum, tametsi neque Platonem, neque Proclú, neque alios Philosophos graves haberemus auctores huius scritentiæ, tamen id per se manisestú sit cuiuis, qui vel leuiter atrigerit eruditum illum Mathematicorum puluerem. Nam si quis secum repurer atque diligenter consideret demonstrationes Geometricas, quæ continentur libris Elementorum Enclid.plane intelliget eas sic esse affectas ve ante diximus. Ac ve de multis vnum, aut alterum proferá exemplum, Geometer demostrat triangulum habere tres angulos equales duob' rectis, proptereà quòd angulus externus, qui efficitur

themasi.w.

citur ex latere illius trianguli producto, sit æqualis duobus angulis eiusdem trianguli sibi oppositis. Quis non videt hoc mediu non esse caussam illius passionis quæ demonstratur?cum priùs natura sit triagulum esse, & habere tres angulos æquales duobus rectis, quam vel produci latus illius, vel ab eo latere fieri angulum æqualem duobus internis? Prætereà, rale medium habet le omninò per accidens ad illam passionem; nam siue latus producatur, & siat angulus externus, siue non: immò tametsi fingamus productionem illius lateris effectionémque anguli externi esse impossibilem, nihilominus tamé, illa passo inesset triágulo; at, quid aliud definitur esse accidens, quam quod potest adesse & abesse rei præter eius corruptionem? Ad hæc, illas propolitiones:totum est maius sua parte;æquales esse lineas que ducuntur à centro ad circunferentiam; illud latus esse maius, quod opponitur maiori angulo, & id genus alia, quàm crebrò víurpar in demonstrando? in quam multis demonstrationibus cas pro medio adhibet, & inculcat Mathematicus? vt necesse sit ex his demonstrationibus, que constant prædicatis communibus, non gigni perfecham scientiam. Verum hæc accipiantur nunc tanquam perfunctoriè dicta, quæ subtiliùs arque vberiùs pertractada sunt in 3. lib. huius operis. Cùm igitur Mathematicus negligat ea, quæ maximè attingunt vim & rationem demonstrationis, & scientiæ, tantúmque illud curet, & attendat, vt medium habeat necessariam, & euidentem connexionem cum eo, quod demonstratur, qualecunque fuerit medium respectu conclusionis, siue caussa, siue non, siue per se, siue per accidens: nemo erit qui non vna nobiscum sentiat, & dicat, disciplinam Mathematicam non esse popriè scientiam. Physica autem, & Metaphylica, licet non semper demonstrent per caussas; neque ad explicandas omnes resadhibeat perfectas demonstrationes: tamen faciunt id fæpe, videlicet quantum licet, vel per obscuritatem, instabilitatémque rerum quas tractant, vel per infirmitatem ingenij humani; & certe student atque contendunt id præstate quod non est curz Mathematico: & saltem in suis demonstrationibus non adhibent, nisi ea, quæ per se, ac propriè insunt rebus, & sine quibus res iplæ nullo modo conlisterent:at quæ funt communia, vt plurimum; que autem funt per accidés, omninò reiiciunt. Ex his igitur planú eft, scientiam speculatiuam non dici vniuocè de disciplinis Mathematicis, & de Physica, ac Metaphysica, quippe cum propria scientie ratio, que docetur & traditur in 1.lib.Post.non insit in illis, sicut in his cernitur inesse. An verò scientia speculatiua vniuocè dicatur de Physicz, & Metaphylica, breuibus oftendamus.

An feientia
Si Metaphylicam conferamus cum Phylica, difficile est iudicare, an dicatur vuni-

taphysica.

scientia vniuocè dicatur de illis; nec ne : partim enim videtur dici liter de Phy. vniuocè, quoniam Physicus assectiones naturales demonstrat de resica & Me- bus sibi subicctis per proprias caussas earum, non secus atque Metaphysicus, & veitur perfectis demonstrationibus, quæ prout sunt demonstrationes, & habent vim gignendi scientia Physicam, non pendent à Metaphysica. Cùm enim Physicus ostendit terram naturaliter ferri ad ima loca, quoniam est grauissima omnium corporum; motum esse continuum, est fieri successiuè, quia est actus entis in potentia, prout in potentia; hominem natum aptum esse ad ridendum, quia est rationis compos: adeo bene demonstrat prædictas affectiones naturales per proprias caussas illarum; vt illas neque meliùs, neque aliter Metaphysicus demonstrare posset. Partim videtur nomen scientiæ præcipuè tribuendum esse Metaphysicæ.Primò, propter ea caussam quam ex Alexandro adduxi supra cap.xi. Deinde, quia scientia speculativa est sui gratia, vt inquit Arist. I. Metaphy. cap. 2. Hoc autem potissimum conuenit in Metaphysicam, ad quam tandem referuntur cæteræscientiæ, & in qua magna ex parte consistit naturalis felicitas hominis. Prætereà, Metaphysica habet patrocinium aliarum disciplinarum, defendendo eas contra proteruos, & Sophistas; & suam cuique scientiæ materiam prescribit, in qua versetur:& cum agat de his quæ vocantur transcendentia, quæque latissimè patent atque permanant ad omnes scientias, videntur reliquæ disciplinæ sæpenumerd egere præsidio, & adiumento Metaphysicæ. Ad hæc, Plato, cum in Philebo, tum in 7. Dialogo de Rep. tantum concedit Metaphysicæ(quam ibi appellat, & significat nomine Dialecticæ) vt per illa, non dignetur appellatione scientiæ alias disciplinas : sed libet opponere verba Platonis ex lib. 7. de Republica, vbi ita scribit;

phyfice.

Sentetia Pla- Catera artes, aut opiniones hominum, cupiditat ésque respiciut, vel ad generatiotonu de pra- nes, O compositiones, vel ad culturam eorum, qua generantur, O corrupuntur, stancia Meta- spectat. Reliqua verò, quas diximus verarum rerum quoquomodo participes esse, (Geometria scilicet, esus que comites) circa ipsam essentiam, quo damo do somniat; Incere autem quidquam ab illu cerni impossibile est, tantisper dum suppositionibm harent, easque ratas & immobiles adeo seruant, ut illarum rationem red-Nam vbs principium quidem ponitur id quod ignotum , finie dere nequeans. autem, & media ex ignoto tracta inuicem connectuntur, collectam inde affertionem quenam patte scientiam vocemus? Nulle. Dialectica verò sela, sublatu suppositionibus omnibus ad ipsum principium, vt compertum habeat, pergit. O re vera animi oculum cœno barbarico obrutu, paulatim sursum trahit, ac ducit, tanguam adiutricibus, ac ministris quibusdam vtens his artibus, quas narrawimus em porrò nos sape scientias propter consuetudine nominauimous indigent autem alio nomine, clariore quide, quam sit opinio; obscuriore verò, quam scietia;

Cogitatione certe nos in superioribus, earum notionem cognominauimu. neque tamen est de nomine controuersia inter eos, quibus de rebus tantis, quantis nobis ad præsens est disceptatio, sermo est. Placet igitur, quemadmodum supra, primam partem vocare scientiam: secundam cogitationem: tertiam fidem: postremă imaginationem, vel aßimulationem: & amboilla simul opinionem, & opinionem quidem circa generationem, intelligentiam verò circa essentiam esse. Quod autom est essentia ad generationem, id ad opinionem intelligentia; quod ve intelligentia ad opinionem, id o ad fidem scientia, o ad imaginationem denique cogitatio. Et paulò pòlt; An ergo videtur tibi dottrinu omnibus Dialettica (intelligit De code senautem primam Philosophiam) velut apex praposita; nec vlla doctrina vl- tentia Procli. terior ac eminentior reperiri? Proclus autem cap. 4. primi commentarij fui in Euclidem, Metaphysicæ præstantiam declarat, atque commendat his verbis; Hac est omnium scientiarum capacissima, er ab illa catera sibi omnes sua sumunt principia: semper namque superiores, inferioribus primas demonstrationum suppositiones prabentilla autem, qua scientiarum omnium perfectißima est,omnibui ex se principia largitur,aliu quidem magii vniuersalia, aliu verò particularia magu, Et paulo infrà; una igitur scientia omnes scientias pracellit, quippe qua communia & per omnia genera permeantia cognoscat, cunctisque Mathematicis scientiu principia suppeditet. Idem atque iisdem prope verbis scriptum reliquit Magnus Syrianus initio sui comentarij super 3.lib. Metaphy. Arist. Ex quibus verbis tam Procli, quam Platonis,& his quæ dicta sunt initio huius capitis, perspicuum fit quid respondendum sit quæstioni propositæ, etenim breuiter dicendum est. Scientiam si consideretur propria ratio eius, (quæ est esse potissima demonstrationis esse dum, & declarare subiectas sibi res per proprias earum caussas ) vniuocè dici de Metaphysica & Phyfica; sin autem spectetur excellentia Metaphysicæ, & singulares quædam prærogatiuæ, quas concessu omnium habet supra cæteras scientias, iure optimo nomen scientie attribuendum esse magis principaliter Metaphysicæ quam reliquis disciplinis. Simpliciter igitur scientia vniuocè dicitur de Metaphysica,& Physica: secundùm quid autem minime. sed hoc ex iis quæ infrà dicentur, planius erit. Verùm, quia multi pro certo habent alias scientias verè subalternari Metaphysicæ, ex quo putant necessario esfici, vt scientia speculatiua non dicatur vniuocè de illis tribus; ideò videtur non alienum esse ab hoc loco, quin etiam permagni referre ad pleniorem atque vberiorem susceptæ disputationis intelligentiam, vt etiam hac de resententiam nostram aperiamus.

#### DE PHILOSOPHIA

Reliquas scientias proprie subalternari Metaphysica, opinio quorundam. C A P. XIII.

Tria requiri ad subaltermatione scientiarum.



V 1 opinatur omnes alias sciétias verè subalternari Metaphysicæ, his ferè rationibus conatur persuadere aliis opinione suam. Prima ratio est hec. Tria sunt quæ necessariò concurrere debent ad persicienda subalternatione scien-

tiarum, vt aperte colligitur, ex his quæ scribuntur 1. Post. tex. 20. 23. 30. Vnú est, vt subiectú v nius scientiæ cotineatur à subiecto alterius. Alterú est, vt eiusmodi subiecta sint diuersa inter se, non quidem essentialiter, sed accidentarie; nam inferior scientia superioris subiectum contrahit per differentiam quandam accidentariam, & sic ipsa quoque vtitur eo, tanquam subiecto suo; quemadmodum Geometria agit de linea, Perspectiua vero quæ subalternatur illi, agit de linea vt est visibilis; esse autem visibile, non per se, sed per accidés inest lineæ qua ratione linea est. Tertium est, vt principia inferioris scientiæ, quamuis demonstrabilia sint, tamen supponantur in ea scientia veluti quæ debeant declarari atque demonstrari in scientia subalternante. Hæc igitur tria in quibus scientiis insunt, faciunt eas subalternas; sed insunt aliis omnibus respectu Metaphysicæ, ergo aliæ omnes scientiæ subalternantur Metaphysicæ. Minor ita probatur. 1. Ens. de quo agit Metaphysicus, continet ens mobile, quantitaté, & alias res in quibus versantur cæteræ scientiæ, vnde in 4. Metaph. tex. 1. dicitur Metaphysica speculari vniuerse ens prout ens; reliquæ autem disciplinæ sumunt suam quæque partem entis, ceu abscindentes aliquem ramum ex vniuersa arbore. Deinde, esse mobile, vel esse quantum (quod Physica & Mathematica disciplina adiungunt ad ipsum ens)sunt differentiæ accidétatie; nam enti, vt ens est, accidit esse mobile, vel esse quantum; sicut Arist docet in 1.lib. Topic, per accidens esse vt triangulum sit æquilaterum. Postremò, principia reliquarum scientiarum, declarantur atque probantur à Metaphysica, cuius rei auctor est Arist.tum in 1. Phy. tex. 8, tum in 1. Post. tex. 23, scribens nullam scientiam posse probare sua principia, sed corum probationem essereiiciendam ad Metaphysicam, quæ est scientia communis, & tanquam Domina Reginaque omnium, habet ius atque imperiu in alias scientias, Idem quoque scriptum reliquit Auerr. 3. lib. de Colo com. 4. dicens Metaphysici esse verificare atque desendere subie-Ca scientiarum particularium, atque hæc quidem est prima ratio; quam, quia multas partes continet, aliquantò latiùs exposuimus. Altera ratio quæ affertur ad confirmandum candem opinionem hæc cst. Proprium est scientiæ subalternatæ non posse perfecte declarare fubicctas

Subiectas sibi res sine auxilio subalternantis, vei cernimus in Perspe-Aiua & Geometria; sed que subiiciuntur aliis disciplinis, no possunt cognosci perfecte sine Metaphysica; ergo aliæ scientiæ subalternantur Metaphysice. Minoris veritas per se manisesta est, nam cum Metaphysicus agat de his rebus quæ per se insunt in omnibus aliis ( cuiulmodi lunt ens, vnum, verum, bonum, lubltantia, accidés, &c.) quî feri potest, vt nisi eiusmodi prędicata Metaphysica, perspecta & cognita habeamus, scientiam aliarum rerum consequamur? Ad hæc, si nihil potest perfecte sciri, nisi cognoscantur que cuque per se insunt illi, víque ad prima & immediata, vt docet Arist. 1. Post. tex. 5. & 1. Phy. tex.1.ergo non poterit cognosci, v.g. homo, nisi cognoscantur prima &vniuersalissima predicata que insunt in illo, hec autem sunt Metaphylica, vt ens, substantia, corpus, & c. & si quod est aliud. Quare Physicus non potest dare perfectam scientiam hominis sine subsidio & opera Metaphysici. Pretereà, tritum est illud sermone omnis Philosophorum, quemadmodum res se habet ad esse, sic se habere ad veritatem & cognitionem; ergo sicut causse particulares no possunt operari sine caussis vniuersalibus, & alières non possunt existere sine robus Metaphysicis (nam formaliter pendent ab illis predicatis trassendentibus, effectiue autem ab Intelligétiis & ab ipso Deo) ita quoque scientia aliarum rerum non poterit absolute percipi sine cognitione Metaphylicæ. Tertia ratio nititur testimoniis Philosophoru, qui videntur astipulari huic sententiæ. Et primum quidem citant Arist.in his locis, quæ supra ex 1.Phy.& 1.Post.in medium protuli,& in 11.lib.Metaphy. fumm. 2. cap. 2. ait scientiam Mathematicam & Phylicam, esse partes Sapientiæ, hoc est, Metaphysicæ. Deinde Themistium, qui in sua Paraphrasi super lib.1. Post.cap.20. explanans 23. BEX.ita (cribit; sed quare fit hec inexerabile, vt principia Geometria, Arithmetica, Musica, caterarum artium demonstrari non possint ? an possint quidem illa, sed non in ea scientia, cui su sunt principia, & qua isi vt principis viitur: tentia, de po-nam si ita sit, tunc scietia alia, principia sus principis saceret, sed ratio hac pri- testate Metama Philosophia commissa, mandataque est, cuius ambitu omnes doctrina cin- physica supra giocur, it a enim demium obire scientias omnes potest, si amplexa omnes sit, quem- alias scienas. admodum Geometria Perspectiuam, alioquin imposibile arbitror, quandoquidem vecesse est demonstrationem aut ex propriu aut ex cognatio & finitimis confici. Atque hac illa est pradicatione omnium celebrata Sapientia, quam simpliciter & maxime scientiam appellare oportet. Vna hac, caussas rerum non ommes sed principes & optimates attingit; principes & optimates caussas nuncupamm, quarum nulla superior caussa sit. Hæc Themistium. Præterea idem videtur Simplicius, exponens 8. textum, primum Physicorum, significare hic verbis; Porrò autem prima queque Philosophia

demonstrabit omnia principia; quocirca & ars artium & scientia scientiarum celebratur. Item D. Tho. in opusculo de Natura generis, inquit Physicam subalternari Metaphysice. Sed videtur mihi maxime omnium huic opinioni fauere atque suffragari, tum Plato in 7. lib. de Repub. tum apertissime Proclus 1. lib. eorum commétariorum, quos scripsit in Euclidem, cap. 4. quorum verba, quoniam in præcedenti capite commemorauimus, non attinet hoc loco repetere. Quæ igitur afferri possunt ad declarandam communiendamque prædictam opinionem, à nobis ferè sunt explicata.

## · Contraria opinio magis probatur. CAP. XIIII.

Physicam non subalternari Mataphysica probatur septë rationibus. A N c sententiá, quia nónulli graues & do&i viri sequuntur, eáque nititur satis multis & verisimilibus argumentis, non aspernor equidem aut códemno; sed neque probo tamé, atque amplector. Rationes autem, quæ non sinunt, me

assentiri prædictę opinioni, & cogunt opinari alias scientias no propriè subalternari Metaphysice, septé nunc afferá. Prima ratio est hæc. Principia scientiæ subalternatænon sunt per se immediata & indemonstrabilia; sed Physica habet principia per se immediata, & indemostrabilia; ergo Physica per se non subalternatur Metaphysice: Maior huius syllogismi manifesta est ex his, quæ paulò antè docuimus pertinere ad subalternationem scientiarum. Minor autem ita probatur. Principia Physica sunt, vt naturam esse principium motus & quieris; motum esse actum entis in potentia vt in potentia; hominé esse animal rationale; & alia his similia. Hæc autem non possunt demonstrari à Metaphysico, nisi fortè demonstratione que ducit ad impossibile, vel quæ procedit ex communibus: nam propositio, in qua prædicatur definitio de suo definito, apud omnes cesetur esse prima, immediata,& indemonstrabilis; quare prædictæ definitiones physicæ, sunt per se indemonstrabiles. Prætereà, si quæ tractat Metaphysicus, communia sunt tam rebus Physicis, quàm non Physicis, qui fieri potest vt demonstratio, quæ de rebus Physicis à Metaphysico conficitur ex illis prædicatis communibus, aut sit, aut dicatur perfecta demonstratio?quippe quæ constare debeat ex propriis & ex iis quæ in alias res conuenire non possint. 2. Ratio. Arist. in 1 Post. 23. ponit hoc discrimen inter subalternatam & subalternantem scientiam, quod subalternata tantum declarat & demonstrat quòd res sit, subalternans autem propter quid sit; quorum verborum germanus intellectus hic est, non quòd subalternata aliquando non declaret propter quid,

quid,& caussam corum, quæ demonstrar; sed quia in his rebus quas subalternata demostrat tantum eas esse, subalternas demonstrat proprer quid sint; vt Perspectious sepe demostrat tantu aliquid inesse alteri, cuius caussam & propter quid, oportet petere à Geometra: vel quia licet subalternata nonnunqua declaret propter quid, no tamen resoluit demonstratione vsq; ad vltimu propter quid vel ad primas caussas, hoc enim proprium est subalternatis. Cum igitur hoc sit discrimen inter subalternatam & subalternantem scientiam, si Physica demostrat ipsum propter quid affectionum naturalium corum proprias & primas caussas docens, non petens eas à Metaphysica; perspicuum erit Physicam propriè non subalternari Metaphysicæ; Physicum autem dare primas caussas affectionum naturalium, testatur Arist.in principio Physicæ, scribens Physici esse agere de caussis omnium rerum naturalium maxime primis, proptereà quod tunc arbitramut scire vnumquodque cum cognoscimus primas caussas, primaque elementa. Idem quoque ostendi potest multis exemplis, de quibus proferam in medium vnum aut alterno. Quæritur, cur terra motu suo naturali petat infimum locum andi, Physicus reddit hanc caussam, quia est corpus grauissimum; qua caussa, neque Physicus, nequeMetaphysicus potest priorem, aut magis propriam aliam reddere. Similiter, si quæratur à Physico, cur terra obtineat figuram rotundam, & partes eius conglobentur in orbem, respondet Physicus, quia cum omnes partes terre propter insitam æqualem vim grauitatis, contendant æquè appropinquare centro, tanquam loco suo naturali, non possunt id omnes æquè consequi, nisi æqualiter se inuicem premendo & trudendo, efficiant figuram rotundam. An Metaphylicus afferet vnquam magis idoneam aut propriam caussam? Immò verò Arift.irridet atque increpat eos, qui effectuum naturaliú studet offerre caussas non naturales, vt videre licet apud ipsum tum alibi, tú lib. 3. de Cœlo tex sexagesimo primo. 3. Ratio. In 1. Post. tex. 23. scriptum est, passiones quas demonstrat scientia subalternata, non esse passiones per se subjecti sui, verum superioris subjecti circa quod versatur scientia subalternans; at passiones naturales quas Physicus explicat, non conueniunt per se subiecto Metaphysicæ, vr clarum est consideranti affectiones naturales, ergo Physica non subalternatur Metaphysicæ. 4. Ratio. Ait Arist. in 1. de Anima tex. 11. definition é esse caput scientiæ, & Principium omnis demonstrationis, siue hoc intelligatur de definitione subiecti, siue passionis; sed definitiones naturales ex quibus constat Physica, & ex quibus conficiuntur demonstrationes affectionum naturalium, non considerantur aut traduntur à Metaphylico, sed omnes datur & declaratur à Phylico; ergo

Phylica per se est scientia persecta, non pendens à Metaphylica, ceu subalternata pendet à subalternante. s. Ratio. Arist. ait 1. Post. 43. Vna scientiam effe qua est unim genera, quacunque ex primu componuntur, & partes sunt aut passiones horum per se alteram verò scietiam esse ab altera, quarumcunque principia, neque en essdem, neque altera en altern sunt shuim autem fignum, cum ad indemenstrabilia venerit. Ex quibus verbis colligimus scientiam subalternata, per se ac essentialiter, non differre à subalternante, quoniam principia illius pendent ex principiis huius; quare si omnes scientiæ subalternantur Metaphysicæ, non dabuntur duæ alique scientie per se primò diuerse; sed una tantum erit scientia, nempe Metaphysica, quod videtur planè aduersari Arist. qui in 6. Metaphy, facit tres scientias speculatinas, eásque distinguit secundùm diversos modos abstractionis vel per diversam rationem definiendi, qua distinctio videtur esse per se ac essentialis scientia. 6. Ratio. Si Metaphysica est subalternans, aliæ verò scientiæ subalternatæ; ergo Metaphysica ordine doctrinæ deberet præcedere alias scientias, & à nobis diffiante omnes disciplinas, consequens absurdum est & ferè contra omnes; Metaphysicam enim, tum quia omnium difficillima, tum quia præsupponit aliarum scientiarum notitiam, constat esse vltimam secundum nos. Consequentia autem per se patet: nam cum subalternata in ratione scientiæ pendeat à subalternante, non potest sine cognitione ipsius, scientifice disci aut teneri.7. Ratio. Perfecta demonstrario debet constare ex primis & immediatis, vt colligitur ex iis quæ Aristot. scribit 1. Post. tex. 5. ergo fi aliæ scientiæ subalternantur Metaphysicæ, non conficient demonstrationes suas ex primis; quare nec in Physica nec in Mathematicis, erunt perfects demonstrationes, sed in sola Methaphysica, quod est contra opinionem omnium, etiam ipforum qui illud renent.

Pradocentunquadam necessaria ad solutionem rationum prioris opinionis, & solumntur rationes. CAP. XV.

nis. sed quò planiùs intelligatur quod dicturi sumus, altiùs repetendum est. Omnis scientia, quæ alij scientiæ subalternatur, necessariò etia subicitur ei, non tamen retro comeat vt quæcunque subicitur, continuò etiam subalternetur; etenim scietia hominis, subicitur scientiæ animalis, non secus atque homo subicitur animali, nemo tamen dixerit illam subalternari huic. Quocirca declarandum est quot modis continguat vnam scientiam subici

subijci alteri, & quis modus corum constituat verá subalternationé; sic enim remota omni ambiguitate, perspicuum erit in quas scietias Quot modis conueniat propria ratio subalternationis. Dupliciter potest vna scie-cotingat vna tia subijci alteri; vel secundum se totum, vel secundum aliquam par-sientia subtem tantum:priori modo l'erspectiua subijcitur Geometriæ; posteriori autem, Phylica Perspectiuz, in eo quod tractat de iride, sicut videre potes 1. Post.tex.30. Rursum, potest vna scientia subijci alij vel fecundum naturam suam, quia per se ab illa pendet, sicut Musica ab Arithmetica, vel secundum nos, quomodo Metaphysica subijeitur Physicz, ve poce à qua accipie Deu & Intelligentias esse, & plæraque ac poriora corum que docet, declarat rationibus Physicis. Nobis in prælencia, lermo futurus est de sciencia, que secundúm se totam, & secundiim naturam subiicitur alteriquo item pacto contingit vnam disciplină subiici akeri, vel ratione finis, vel ratione subiecti, vel racione principiorum; racione finis, dupliciter, vel ex parte sciencis, & sic aliæ scienciæ, subisciuntur Metaphysicæ ratione finis. Nam cum vltimus finis naturalis ipfius hominis, cofiftat magna ex parte in cognitione rerum divinarum quam suppeditat Metaphysica; ideò reliquas disciplinas;ad vnam illam refert atque ordinat. Ex parte auté scientiæ, cum vna scientia est quasi administra & instrumentaria alterius, vt ea sublata illa supernacanea esset, qua ratione Arist. 1. Ethic. cap.1. docet artem frenefactoriam fubiici equestri, hanc verò imperatorize facultati; si enim equestris arque imperatoria facultas tolleretur, supermacanea & inanis esset ars conficiendi frena: arque hoc modo etiam Logica subilicitur Philosophiæ, cùm munus & finis Logica con litalius qu'im prabere Philosophia, omnia instrumenta quæ necessaria sunt ad consequendam scietiam omnium rerum.Ratione autem subiecti, tunc vna scientia subiicitut alij cum vnius subiectum cominetur à subiecto alterius, id quod fieri potest duobus modis, nam subiectum inferius, vel per se vel per accidens subiicitur superiori;per se, cum subiectum contrahitur per aliquam differentia per le, ac effentialem, secut animal per rationale; per accidens, cùm limitatur per differentiam accidentariam, vt animal, per esse album,& linea per esse visibilem. Vnde scientia hominis est sub scientia animalis racione subjecti priori modo; posteriori aucem, Perspectiua est sub Geometria. Ratione verò principiorum, dupliciter vna scientia oft seb alia, vel quia vnius principia non sunt per se nota, sed declarameter & per se demonstrancur in superiori; veluti Perspectina multa supponir, quorum declaratio atque demonstratio petenda est à Goomeriu: vel licer principia alicuius scientia sint per se nota & per le indemonstrabilia, tomen si forte negantur & impugnantur ab

aliquibus, defenduntur à scientia superiori; & sic Metaphysica dicitur demonstrare principia omnium scientiarum, non proprio &perfecto genere demonstrationis, sed eo tantum quod sumitur ex rebus communibus, vel quod ducit ad impossibile. Atque his quidem positis & perceptis, facile est nunc occurrere argumentis contrarijs.

Solutio argumenterum tur Physicam **Subalternari** 

Ad primam igitur rationem respondeo. Eorum trium quæ posita fuerunt pertinere ad subalternationem scientiarum, tertium hic dequibu proba- ficere; nam principia scientiæ subalternatæ, sunt einsmodi vt sint per se ignota & per se demonstrabilia, corúmque propria demonstratio Metaphyfica. tractetur in scientia subalternante; quod valde remotum est à principiis Physicis, vtante diximus; quæ, si quando vsuuenit vt probentur à Metaphysico, id fit contra Sophistas à quibus oppugnantur, vt quodamodo redarguantur atque conuincantur: no quod talia principia vlla egeát probatione, aut quòd possint à quoquá ex prioribus arque propriis caussis eorum demonstrari. Ad secundam dicendum est, hominem, verbi gratia (sit enim idem arguméti & solutionis exéplum)posse dupliciter considerari; vno modo absoluè ac secundum omnia predicata que in eo insunt; altero modo, vt solum est res quedam naturalis ac secudum prædicata Physica quæ habet : priori quidem modo, no potest Physica perfecte declarare hominem sine Metaphylica, nec verò Metaphylica, sine auxilio Phylicæ; siquidem eorum quæ insunt in homine, quædam sunt prædicata Metaphysica, quædam verò Phylica; posteriori autem modo Phylica potest tradere perfectam scientiam hominis, non simpliciter, sed Physice, no omni ex parte, sed qua est corpus quoddam naturale. Prætereà, duplex est resolutio, vna rei in omnia prædicata quæ in ea insunt, altera este-&us in suas causas; prior non potest perseced fieri à Physico circa res naturales; posterior autem potest: id quod planum siet exemplo terre, hanc enim non potest Physicus vt Physicus est, resoluere vsque ad vltima & immediata prædicata quæ dicuntur de terra, vti est substätia, ens, & alia eiusdem generis; quippe cum sint plane Metaphysica. Illum autem effectum naturalé terræ, qui est proprio & naturali motu ferri deorsum, Physicus resoluet in propriam & persectam eius caussam, videlicet quòd sit corpus simplex omnium grauissimum, yltra quam çaussam non perest Metaphysicus afferre aliquid quod sit vel caussa, vel certè sit propria caussa illius essectus: nam si exposita tali caussa, rursum quispiam quærat, cur terra sit corpus grauissimu, vel quid sit terra, aut grauitas, vel cur terra sit substantia aut corpus; gravitas autem, qualitas & accidens; quærat item aliquis quid fit aut quam vim habeat vnumquodq; horum; profectò talium quæftionú explicatio, ve maxime conferat ad perfectam atque absolutam cognitionem

gnitionem terræ, atque grauitatis, minimè tamen necessaria esse videtur ad demonstrandum & cognoscendum illum effectum terræ. Quamuis igitur Physica non possit res sibi subicctas declarare secudùm omnia prædicata quæ habent, potest tamen explicare effectus naturales secundum omnes caussas naturales eorum, etiam vsque ad primas & immediatas. Ex quo intelligitur cætera quæ adiuncta fuerunt secundo argumento, nullius esse momenti; non enim concludunt aliud quam res naturales absolute & secundum omnia prædicata, ex quibus constant, non posse declarari à Physico, quod nos vltro damus; sed negamus constanter, hoc facere Physica subalternatam Metaphylicæ. Vera enim subalternatio in eo posita est, vt non possint conclusiones seu esfectus in scientia subalternata resolui vsque ad principia immediata, & indemonstrabilia caussásque primas. Ad tertiam rationem respondendum est, quoniam cæteræ discipli- Cur nonnulli næ multis modis subisciuntur Metaphysicæ, nimirum ex parte sinis, Peripatetici Inbiectorum & principiorum, eo modo quo declaratum fuit à no-alias scientias bis; ideò habent speciem & similitudinem quandam subalternatio-subalternari nis, ex quo factum fuit, ve veteres Philosophi significauerint alias Metaphifica. sciétias subalternari Metaphysicæ; aliquanto latiùs vsurpantes vocabulum subalternationis. Verum si propius accedamus ad contemplandam propriam vim & rationem subalternationis, planè intelligemus(id quod fatis, vt opinor luculenter oftenfum eft)neque Physicam, neque cæteras doctrinas proprie subalternari Metaphysicæ. sed revertemur ad pertractandam comparationem inter scientias speculativas.

Qua illarum trium scientiarum sit nobilissima, & certissima.

ST concors sentétia omnium, Metaphysica dignitate an- Primo loco no tecellere reliquis disciplinis, propter summa nobilitatem bilisima om-🖪 earú rerú, quas tractat; agit enim de Deo & Intelligentiis; 🖦 🦛 🚜 quapropter vocatur prima Philosophia, Metaphysica, Sa-taphysica.

pientia, Theologia, hoc est, scientia Dei; vel quonia hanc propriè sohis Deus habet, vel quia hec sola cotinet scientiam rerum diuinaru. Ac licet perexigua lit ea cognitio divinitatis quam nobis reliquit Arist. quamve possunt mortales adipisci; tamen propter excellentiam rerum quæ cognoscuntur, longè anteponenda est etiam limatissimis & absolutissimis scientiis aliarum rerum: Quam rem Arist. lib.1.de Partib.animal.cap. 5. pulchrè docet, his verbis; Res illas supeziores tametsi leuiter attingere possumus, tamen ob eius cognoscendi generis exaellentiam, amplius oblectamur, quam cum hac nobis iuncta,omnia tenemus.

thomaticis disciplinis.

Physica nobi- Secundum locum dignitatis obtinet Physica; extremum autem do-Arinæ Mathematicæ; etenim Physicus disserit de substantiis & corporibus naturalibus, in quibus sunt stirpes, animanges, homo &co-Ium, quibus rebus nihil est infra Intelligentias excellétius atque nobilius: Mathematicæ autem disciplinæ in sola cognitione a ccidétiú occupantur; agunt enim de quantitate, & his quæ in quantitate insunt affectionibus. Excipio Astrologiam, quæ versatur in cotemplatione corporu cœlestiu, de qua ita scribit Arist. 12. Metaph. tex. 44. Pluralitatem verò rationum ex peculiari ßima Philosophia Mashematicarum scientiarum, videlicet ex Astrologia, considerandum est, hac enim de substătia sensibili quidem, at sempiterna speculatur, catera verò de nulla quidem substãtia, veluți qua circa numeros, & qua circa Geometriam. Quanquam si rem subtiliter expendamus, ne ipsa quidem Astrologia attingit substantiam cœli, sed tantummodo occupatur in quantitate, figura & proportionibus motuum cœlestium, non Physico sed Mathematico modo pertractandis.

Certitudo scië tia doplex.

Certitudo autem scientiæ duplex est. Vna spectatur ex firmitate ac immutabilitate rerum que docentur, eáque tanto maior est, quanto. res quæ cadunt-sub scientiam, sunt magis immateriales & expertes potentiæ; quo fit vt Metaphysica maximè certa hoc nomine censeri. debeat; propterea quòd agit de rebus diuinis quæ à materiæ, potentiæque concretione penitus segregatæ omni ex parte immutabiles sempiterno euo perseuerant: de quibus Arist. 1. lib. de Cœlo tex. 100. Metaphysica hæc verba scribit; Extra autem cælum, quod neque est neque cotingit esse corcerujsima om pus oftensum est; manifestu igitur, quod neque locus, neque vacuum, neque tem-

certisima om obiecti.

pus est extrinsceus: quapropter neque qua illic sunt, nata sunt in loco esse, neque tempus ipsa facit senescere, neque vlla transmutatio vllius corum est, qua super extima disposita sunt latione, sed inalterabilia & impassibilia, optimam habetia vitam & per se sufficientissimam, perseuerant toto auo. Et pauld post ait; Omne divinum necesse est inalterabile esse, quod sumptum fuit ex Platonis Timæo, Politico, & 10.lib.de Legibus. At Plato quidem huiusmodi certitudinem scientiæ consideras, sæpenumero ait solam Metaphysicam, scientiam elle, quoniam versatur in rebus divinis quæ sunt omninò necessariæ atque immutabiles. Altera certitudo scientiæ: nascitur ex vi firmitatéque rationum ac demontrationum, quibusnititur scientia, quarum maior copia est in aliis scientiis quam in-Metaphysica- Metaphysica, propter summam difficultatem earum rerum quas rum cognitio. tractat:quod fignificat Arist.in 1. Metaphy. cap. 1. ita scribens; Ford autem & difficillima hominibus cognitu funt ea, qua maxime uniuerfalia sunt, siquidem remotissima sunt à sensibus. & in 12. Metaph.tex.1. Quemadmodum vospertilionum oculi ad lumen diei se habent,ita 💇 intellectus anima-

Quam diffi

nostra:

nostra ad ea qua manifestistima omniŭ sunt. Et in 1. de Partib, animal.ca. 7. Sed partem illam aternam ac proinde nobilem, ac diuinam minus conseplars licet, quod admodum pauca illisu sensui patent, quorum beneficio, tum de ea ipsa parte dinina, tum de sis qua no se cupimus facultas nobis cogitandi indagadiq; Suppeditatur:res mortales atq; caducai, vt stirpes & animates, quod eat socias familiare que habemus, ne se v berius possemus, quippe cum multa ine se quoq; an genere percipere possint, quicunque no laborem recusant Simile ferè scribit de Cœlo in 2.lib.tex.17.& 60 si autem natura cœli, quod tamen sub aspectum oculorum cadit, tam difficilis est ad intelligendum, quid existimandum est de Intelligentiis?quæ non modò exuperant comprehensionem omnium sensuum, sed etiam intellectus nostri facultatem captumque multum excedunt. Si autem Physicam cum Mathematicis disciplinis conferamus secundum certitudinem, comperiemus doctrinas Mathematicas certiores esse quam Physicam tribus de causis. Primo, quia Mathematicæ nunquam vtuntur nisira- Postrina ma tionibus demonstratiuis, probabiles autem nunquam adhibent ad internation docedum.vnde Arist. 1. lib. Ethicor. air nihil interesse verum Mathe- Physica. maticum probabilibus rationibus vtentem feras, an ab Oratore demonstrationes postules. Deinde si aliquid patet sensui, Physicus non curat id amplius demonstrare, quinimmò docet esse valde absurdum & ridiculum, quod euidens est id argumentari velle. Vnde Arist. 2. Phy. tex. 6. ait, ridiculum esse si quis tentet demonstrare naturam esse, quoniam hoc per se manifestum est; & in.8.Phy. tex. 22. ait in his, quæ sensibus perspecta & cognita sunt, rationem quærere dimisso sensu, infirmitatem quandam esse intellectus; & in lib. 3. de Generatione animalium cap. 10. ait, credendum esse magis sensui quam rationi,& rationi tunc credendum esse, cum ea consentit cum Tensibus: ynde manauit illud Auerroïs, experimentum verotum sermonum esse, si consentiant cum rebus sensatis: at Mathematicus non curans euidentiam, quæ est secundum sensus, corumque indicia, licet clara & certa contemnens, omnia; vt aiunt, reuocat ad calculos, cunctaque ad exactissimam scientiæ normam exigens, nihil præterit fine firma demonstratione. Postremò, tametsi Physica interdum vtarur rationibus necessariis, tamen vis arque firmitas rationum Mathe Quata fit firmaticarum est multò clarior ac euidentior intellectui; ex quo fit, vt euidentia defi demonstratio Mathematica bene perspecta fuerit, eximat omnem monstrations scrupulum dubitationis, nullumque relinquat dissentiendi locum, Mathematiquin etiam plærumque sit, vt theoremata quædam Mathematica orrun. antequam demonstrentur, videantur incredibilia arque adeo impossibilia, postquam autem corum veritas à Mathematico demon-Atrata at que patefacta est, ita credutur, ve evidenter cognoscatur op-

positum coru esse falsum & impossibile. Propter has igitur caussas, scientiæ Mathematicæ vincunt certitudine Philosophia naturalem. Quamobrem cum Arist, vult significare genus aliquod docendi limatum, firmum, exquisitum, & omnibus numeris absolutum, appellat illud Mathematicum; vt apud eum videre licet in 1. Ethicor. & in fine 2.libri Metaphy. & in 3.de Cœlo tex. 65. vocat certissimas disciplinas Mathematicas. Auerr. quoque in eandem sententiam scribens 2. Metaphy. com. 16. hæc ait; Demonstrationes Mathematica sunt in primo ordine certitudinu, & demonstrationes naturales consequentur eas in hoc. Ceterum Physica potest dici secundum quid certior Mathematicis, vel Mathematicis quoniam agit de substantia, quæ est certior accidente, vipote quod videatur sustentari atque stabiliri in substantia, ab ea dependens inesse; vel quia viitur potiori genere demonstrationis, faciens scire per proprias caussas, propter quas res sunt, & per ea quæ per se, primoq; insunt in rebus quæ demonstrantur, quod non facit Mathematicus: Verum hoc partim fuit à nobis superius explicatum, partim alias vberiùs explicabitur. Reliquum est ve videamus, quænam illarum trium scientiarum sit prima.

> Que illarum trium scientiarum sit prima. С À Р. XVII.

I F A R I A M contingit vná scientiam esse priorem alia; vel secudùm naturá, si versatur in rebus suapte natura prioribus; vel fecudum nos , si tractat eas res, quæ à nobis priùs atque faciliùs cognoscuntur. Que verò sint priora, & no-

Physica posiit

dici certior

disciplinis.

tiora fecundum naturam & fecundum nos, breuiter quidem indicat. Arist.1.Post.tex.5.diligérius auté pertractat in 6.lib. Topic. nos auté propriè agemus hac de re in 3. huius operis libro. Ex his perspicuum omnium scie- est Metaphysicam secundum naturam esse omnium primam, quotiarum prima njam agit de prædicatis, caussis, omnium primis & generalissimis, & Postrema. hoc est, de transcendentibus, & Intelligentis, quamobrem vocatur prima Philosophia. Secundum nos verò postremam omnium esse; homines enim iam cognitis & perceptis aliis rebus, tandem ad extremú, perueniunt ad notitiá rerum diuinarú, propter fummá earum difficultatem & remotionem à sensibus nostris (quæ omnia manifesta sunt ex his quæ paulo antè diximus) & quoniam in multis præsupponit cognitione aliarum scientiaru, præsertim autem Physicæ. Quòd autem quidă aiunt, Metaphylicam etia ordine doctrinæ priorem esse cæteris disciplinis, proptereà quòd quæ aliis scientiis subie-Casunt, non possint scientifice percipi sine cognitione rerum Metaphysicarum (quæ per omnes res pertinent, arque peruadunt & quæ sunt superiora & per se dicuntur de subiectis aliarum scientiarum, cuiulmocuiulmodi funt transcendentia, decem Predicamenta, &c.) nullius momentiest, eiusque refutatio in promptu est ex iis quæ tractata

funt in præcedenti capite 15.

Si autem contentio fiat inter Physicam & Mathematicas disciplinas, dubitatio existit vtri scientiæ principatum deferri oporteat. Nos vt plane intelligatur quod docere volumus, subiiciemus duas propositiones. Prima est hæc, Mathematicæ secundum nos sunt priozes Vira scientia Physica: hoc patet ex duobus; primùm, quia principia Mathemati- sit prior, Phys ca funt per se & secundum nos manifesta, nec vt cognoscantur &cre. sia, an Asadantur, indigent longa experientia, qua tamen & multa, & diligenti, thematica. opus habent principia physica. Hac etiam de caussa absoluté appellantur disciplinæ, quoniam facillimæ funt ad discendum ; licet aliam caussam ponat ex l'latone Proclus in 1, super Euclidem. Deinde, quia scientie Mathematicæ (loquor de puris Mathematicis, Geometria inquam & Arithmetica, nam in aliis, vti est Astrologia, & Perspectiua, non ita manifestum est quod dicimus) facillime addiscuntur etiam à pueris & rudibus aliarŭ disciplinarum; quocirca olim Mathematicæ, primæ omnium exponebantur: Arist.item in 6. Ethic.scribit puerum posse euadere Mathematicum, prudentem verò aut Philosophum minime. Cæterum Albertus in 1. tract. suo Physico cap. 1. vult Physicam priorem esse Mathematicis secudum nos, quoniam agit de propriis obiectis sensuum, quæ sunt magis sensata ac proinde notiora quam sit quantitas, quæ est tantum sensibile commune. Sed pace Alberti dictum sit, licet quantitas non sit proprium sensibile, tamen, quia omnibus sensibus vsurpatur, atque percipitur, hac ratione notior erit quam quoduis sensibile proprium. Præterea, dictum Alberti si quidquam valeret, illud tantummodò concluderet, res Physicas notiores esse cognitione crassa, quæ est secundum sensus, secundum quos, res tantum cognoscitur (vt aiunt) quoad esse, non autem cognitione distincta & scientifica, quæ est per caussas & principia; hæc enim constat notiora nobis esse (vt diximus) in Mathematicis quàm in Physicis. Altera propositio est hæc. Mathematicæ secundùm naturam videntur priores Physica. Ratio est, quoniam Mathematicae considerant quantitatem, vr quatitas est; l'hysica verò res prout sunt mobiles, atque sensibiles: sed esse mobile & sensibile præsupponit quaritate; ergo prior natura est materia Mathematica doctrina, qua est quantitas, quam Physice, quæ est ens mobile. quare tametsi substantia sit prior quantitate quæ est accidens, tamen substantia, vt mobilis vel sensibilis, est posterior, hoc auté modo etia Physicus cossidera t;na prior contéplatio substantiæ, vt substantia est, ad Metaphysica pertinet. Hoc item perspicuum sit ex eo, quia res Mathematica sunt

magisabltractæ à materia, quam Phylicæ; ex quo fit, vt sint quoque priores natura:nam prius potest abstrahi à posteriori, non autem cotrà; sed quantitas abstrahitur à rebus Physicis, vt Physicæ sunt, hæ verò, vt tales, non possunt ab ea separari, ergo, &cc. Idem confirmari potest testimonio Arist.qui in 1. Post. tex. 42. ait eam scientiam esse priosem, quæ non agit de subiecto aliquo, hoc est, ve interpretantur omnes de re materiali & sensibili. Prætereà, inquit illam scientiam priorem esfe, cuius subiectum est magis simplex, & cui altera scientia additaliquid, sicut Perspectiua addit lineæ, esse visibilem, & Musica numero, esse sonorum; sed Mathematicus agit de quantitate abstracta à materia, Physicus autem de rebus que sunt coniunctæ motui &materiæ;Phylicus item considerat quantitatem ex additione, hoc est,nó agit de quantitate, ve quantitas est, sed ve quantitas materialis, mobilis & sensibilis; ergo Physica est posterior secundim naturam Mathematicis: Sed quia nonnihil hac in re latet difficultatis, id breuiter explicandum eft.

Duplex hoc loco dubitatio existit. Vna est hæc, Arist.in 6. Metaph.

Duplex dubitatio.

tex.3. inquit, si non essent substantiæ abstractæ, fore, vt Physica esset prima Philosophia; & in 7. lib. Metaph. tex. 39. inquit Physicam esse secundam Philosophiam; ex quibus verbis intelligitur Physicam esse proximam Metaphylicæ,ac proinde lecundam inter lcientias lpeculatiuas; ergo, est natura prior Mathematicis disciplinis. Altera dubitario est hæc. Mathematica quantitas abstrahitur à rebus Physicis; ergo est posterior illis, priùs enim est talem quantitatem fuisse Physicam, quam esse abstractum ab intellectu à rebus l'hysicis; sed vt est abstracta, consideratur à Mathematico, consideratio igitur quantitatis Mathematica, erit posterior cognitione Physica eiusdem quantaris, Ad primam dubitationem respondent quidam Scotistæ, si tollerentur de medio Intelligentiæ, non remanfuram Metaphyficam diftinctam à l'hysica & disciplinis Mathematicis, quia tunc sola Philosophia naturalis ageret de substantia quæ est prima omnium entium, ideircoPhylica meritò diceretur tune primaPhylosophia:hocautem ița confirmant; Metaphylica differt à Phylica & Mathematicis per abstractionem, quæ secundum rem & rationem fit à materia, sed sublatis Intelligentiis nullo modo remaneret talis abstractio; ergo neq; remaneret Metaphylica. Sed hi Philosophi dupliciter meo iudicio falluntur. Primum enim falfum est, sublatis Intelligentiis non esse remaniuram Metaphylicam, namtune remanerent res naturales & res Mathematica, quibus effent aliqua prædicata communia, vt ens, verum, accidens, prius, posterius, totum, & pars,idem, diuersum, & alia permulta his similia quæ cum sint communia verique scientiæ minima.

Vtrum fublatis Entelligentiis omnino tolleretur Mesaphyfica, & tune Phyfica effet prima Rhilofophia.

(nimirum Physicæ & Mathematicæ)neutra posset sibi sumere & védicare peculiarem eorum tractationem; sed id pertineret ad scientiam quampiam superiorem, & magis communem, quæ non potest fingi esse alia quam Metaphysica. Deinde, illud quoque procul est à vero sotam Metaphysicam contineri illa abstractione quæ est secundùm rem, & rationem à materia, cùm Metaphylicus agat de multisrebus, que minime cadunt sub prædictam abstractionem, de qua re, quoniam satis suprà dictum fuit cap. 6. & 7. nihil attinet in præsentia plura verba facere. Nos igitur respondemus illum locum Arist. rametsi perdifficilis sit, plurimumque negotij facessat his qui nobis-locus difficilis cum sentiunt, tamen sic esse interpretandum, vt Arist, significare velit Phylicam tunc futuram fuisse primam Philosophiam, primam, inquam, dignitate atque præstantia, quoniam sola ageret de substantia,quæ præstátior est accidentibus,non auté primam, vel secundum naturam vel secundum nos: quanquam & hac etiam ratione quoda modo prima esse & dici posset; sublatis enim Intelligentiis omnique substantia incorporea & immobili, tunc non esset alia substantia, quàm naturalis; Physicus igitur non solum cosideraret substantiam, vt est naturalis, sed absoluté etiam, vt substátia est, ac proinde natura præcederet scientias Mathematicas. Et quamuis etiam sublatis Intelligentiis relinqueretur quædam scientia considerans, vt antè dixi, nonnulla prædicata communia rebus naturalibus & Mathematicis, tamen quoniam talis scientia perexigua esset, non numeraretur tanquam distincta ab aliis duabus, sed cam complecteretur Philosophia naturalis tanquá partem aliquá sui. Quemadmodú non est dubium quin sit aliqua scientia Mathematica comunis, quæ debeat speculari affectiones communes magnitudini & numero, que tamen scientia, à Mathematicis nó numeratur distincta à Geometria & Arithmetica. Ergo quia sublatis Intelligentiis, Physica non solum ageret de substantia, vr est mobilis & sensibilis, sed etiam absolute, vr est substantia, & tractationem corum qua rebus Physicis & Metaphysis communia sunt, sibi ipsa sumerer, quod nunc non facit, ideò tunc censeretur prior Mathematicis, & prima Philosophia. Sic igitur sit occarlum priori dubitationi.

Ad posteriorem aut dubitationem Proclus in 1. commentario suo in Euclid.cap.6. respondet, negando res Mathematicas habere esse per abstrationé à rebus naturalibus, sed esse insitas in anima, ab eaque genitas & multò priores esse materia Physica, Quomodo enim (inquit Proclus) rationes Mathematica in esse pendet à rebus Physicis, cum sint certiores illis, & gignant sirmiorem limatiorémque scientiam? Verum, quia hoc Procli responsum, olet magis doctrinam Pla-

Explicator

tonis quam Arist. idcirco convenienter Philosophiæ Peripateticæ respondentes propositæ dubitationis dicimus illud argumentum nihil valere:illo enim pari ratione confici posset, vniuersalia singularibus & superiora suis inferioribus posteriora esse; quoniam ab his abstrahuntur illa: quamuis enim quantitas priùs existat in re Physica quamifit actu abstracta ab intellectu; tamen prior est quantitas per se ac secundum rationem suam, quam eadem prout est 1 hysica; & conceptus atque ratio quantitatis, vt quantitas est,& vt consideratur à Mathematico, prior est quam conceptus quantitatis, vt est in rebus naturalibus, & vt consideratur à Physico. Neque verò aliud est intellectum abstrahere quantitatemà materia Physica, quàm cosiderare illam sine consideratione huius, quod procul dubiò arguit quantitatem per se priorem esse, & non pendere à rebus naturalibus: priùs enim à posteriori, non autem è contrario posterius à priori potest abstrahi.

> Exponitur divisio Philosophia practica. CAP. VIII.

🥶 V о n 1 A м fatis diligenter(ni fallor)explanata funt quæl'cunque pertinere videbantur ad intelligendam diuisioné Philosophiæ speculatiuæ, cosequens est, vt de Philosophia practica aliquid etia dicamus: sed liber hîc breuem esse; fe-

stinamus enim ad alia maiora,& quæ magis propria sunt huius operis. Scientia igitur practica, si latè sumatur hoc vocabulum(practicum)complectitur scientiam actiuam & factiuam; nomen actiuæ tametsi latius pater, tamé serè (sic vsus iam obtinuit) vsurpatur pro Phi-Diuisio Phi-losophia morali, factiua autem continet omnia genera artium. Rurlosophia mo- sum, nota & peruulgata est tripartita divisio Philosophiæ moralis, in Ethicam, Politicam, & Occonomicam, quarum partium, si animum attendas ad ordinem doctrinæ, prima est Ethica, quippe quæ continet principia & quasi fundamenta reliquarum partium, agens de passionibus seu asfectionibus animi, de vitiis & virtutibus, earumque actionibus, denique de sommo bono, & vltimo fine hominis, quibus rebus non antè cognitis, atque constitutis, facultas Occonomica & Politica ne digitum quidem progredi possent. Sin autem spectes excellentiam atque præstantiam, proculdubiò primas tener Politica, etenim ad hanc cæteræ tanquam extremum & finem, refe-Politicam or runtur; vnde Arist.in 1. lib. Ethicor. & in principio magnorum Modine doctrina ralium, scientiam morum(quæ Græce dicitur Ethica) subjicit Politica, eiusque partem quandam facit. A clicet facultas Occonomica

ralu,

Occonomica. natura fit prior civili disciplina ( veluti pars est prior toto; & vnum

multis) tamen quoniam Oeconomica, hoc est, administratio rei familiaris, non potest benè designari, & doceri, nisi antè descripta & constituta fuerit ratio administrationis Politice, hac vna re inductus est Aristor.vr facultati Ethicæ proximè subiungeret doctrinam Politicam, quod plane liquet ex vitimis verbis eius in 10. lib. Ethicorú. Artes autem mechanicas, nemo, qui bene sentiat, posuerit partes Philosophiæ; quis enim fabrú ærarium, aut lignorum appellet Philosophum? sed sunt quasi famulæ & administræ facultatis Politicæ, in id comparatæ; vt focietas ciuilis, illis instructa; nullum desideret, vel presidium, vel ornamentum ad benè beatéque viuendum. Harum artium varietatem indicat Aristot. 2. Physic. 24. & 25. & 79. Plato item in 10. lib. de Repub. Verum subtiliorem, arque pleniorem diuisionem artium, eleganter, & copiosè persequitur Plato in

De artibus mechanicu.

dialogo, qui dicitur Sophistă, seu de Ente. Cæterùm meritò quispiam mirari posset, & à nobis requirere, cur Logica pretermissa fuerit in dinisione Philosophie, quam Platonici, cur Logica no & Stoici, in Philosophiæ partibus numerarunt? Verum huic potest sumedupliciter respoderi. Primum quide Logicam prætermitti, propter- rata in partieà quòd illa generali divisione Philosophiæ, Philosophi voluerunt phie. dinidere tantummodò scientiam & Philosophiam (vt vocant) realem,hoc est,quæ tractat genus aliquod entis realis; qualem constat non esse Logicam. Deinde, potest etiam dici, à Peripateticis prætermitti Logicam in diuisione Philosophiæ, quòd ipsi existiment Logicam non tam esse scientiam & partem Philosophiæ, quam modum sciendi,&(vt ita loquar)omnium scietiarum, cunctarumque Philofophiæ partium instrumétum. Vide Ammonium, & Simplicium in præfatione super Categorias Aristot. Philoponú in proœmio Priorum, Alexandrum ibidem, & 1. Topicorum cap. 9. Albertum in principio Posteriorum, & in 1. Metaphystract. 1. cap. 1. & in fine secundi libri Metaphysici. D. Thomam in opusc. super Boëtium de Trinitate, in quæstione de divisione scietiæ speculativæ art. 1. sub fine; Ægidium Komanum in principio Post. qui omnes negant Logicam, si propriè ac subriliter de scientia & Philosophia sentire ac loqui volumus, esse scientiam aut partem Philosophiæ. Ac mihi quidem cum inter Philosophos nostri temporis disputatur, an Logica sit scientia vel pars Philosophiæ, videtur huiusmodi controuersia, & Philosophorum diffentio, non tam esse in rebus, quam in verbis vel in modo loquendi; aliis nimirum Philosophiæ & scientiæ nomen latiùs, aliis verò angustiùs, & magis propriè sumentibus. Sed iam finis sit huius primi libri.

FINIS PRIMI LIBRI.



# DE PHILOSOPHIA

NATVRALI,

LIBER SECVNDVS.



RIMO libro disputatum est de diussione Philosophiæ in speculatiuam & practicam, & ipfius speculatiuæ, in disciplinas Mathematicas, Physicam & Metaphysicam. Sed quia hoc opus quod in manibus habemus, totum planè dicatum est docendis tractandísque rebus Physicis; de ipsa Physiologia, omissis aliis Philosophiæ

partibus, deinceps agendum est. Ac primum quidem statuendum est, quæ sit eius materia vel subiectum: tum ipsius subiecti, principia, species, & passiones indicandæ: deinde, de partibus Philosophiæ naturalis, eartimque inter se connexione, ac ordine disserendum: postremò, explicanda est inscriptio presixa octo libris Physicorum Aristotelis, ve quale sit hoc genus doctrinæ quod nunc explicare ingredimur, melius intelligatur.

Qued sit subiction Physica, opinio D. Thema. CAP. 1.



Væ posséthuc afferri ex Logica de varia significatione ac proprietatibus subiecti, cósultò pretermittétes, primú exponemus precipuas aliorum Philosophorú opiniones de subiecto Physicæ: tú aperiemus quid nobis hac de re ma-

gis probetur. Ab opinione igitur D. Thome ordiamur. D. Thomas in suo procemio Physico videtur asserere, subiectú Physice esse ens mobile, scribens his verbis; Cusus (scilicet Physicæ) subiectum est ens mobile simpliciter, non dice autem corpus mobile, quia omne mobile, esse corpus probatur in isto libro, nulla autem scietta probat suum subiectú; & ideo statim in principio de Calo qui sequitur ad issum, incipitur à nonstitutione corporis. Hæcille. & licet D. Thom, in procemio suo super sib. de Calo scriptum reliquerit,

liquerit, subiectum Philosophiæ naturalis esse corpus mobile, Tho- Opinio Dini mistæ tamen priorem sententiam defendunt, & suadent his ferè argumentis. Primò, subiectum Physicæ, aut est corpus mobile, aut ens subiectum mobile (nam de his duobus præcipue dubitatur inter Philosophos) Physica prosed non est corpus mobile; ergo est ens mobile. Minor sic probatur; batur quatuer subiectum esse, supponitur in ea scientia, cuius est subiectu; sed Phy- rationibus. ficus probat corpus mobile esse, siquidem Aristot. in 6. Phys. 32. demonstrans omne mobile esse divisibile, simul etiam demonstrare videtur omne mobile esse corpus (nam esse divisibile, convenit mobili quia est corpus) qui autem ostendit omne mobile esse corpus, aliquo modo etiam probatum relinquit, corpus mobile esse, cùm enim probatur esse coniunctio aliquarum partium quæ faciunt aliquod totum, videtur etiam aliquo modo probari illud totum esse; Aristor. igitur demonstrans coniunctionem mobilis cum corpore, fimul etiam demostrasse videtur corpus mobile esse, quare hoc non potest esse subjectum Physica. Deinde, idem est subjectum scientia, & præcipuæ passionis quæ de ipso demonstratur in tali scientia; sed subiectum motus vel mobilitatis, que est precipua passio Physica, non est corpus sed ens, siquidem cùm subiectum ponatur in definitione propriæ passionis Axistor.in 3. Phyl. tex. 6. definit motum non per corpus, sed per ens, dicens; Metus est assus entu in potentia, prout in puentia. Posteà, subiectum (vr vocant ) adæquatum debet complecti omnia quæ tractantur in scientia; sed multa sunt mobilia, quæ non funs corpora; materia enim mutatur ad substantiam, quantitas item, & qualitas producuntur per motum; constat autem huiusmodi res, non esse corpora, cùm tamen sint entia. Adæquatú igitur subiectum Physicz est ens mobile. Postremò, Arist in 6. Metaphy. tex.1. & Auerr.4.Metaphys.com.1.aiunt Physicam versari circa ens, quod habet in se principium motus & quietis, quibus verbis significant subiectum Phylice esse ens mobile. Ne videatur autem esse repugnantia in verbis D. Thomæ scribentis in principio Physicæ subiectum sius effe ens mobile, & in lib. de Cœlo asserentis esse corpus mobile, quidam Thomistæ aiunt duplex esse subiectum; vnum adæquatú, & hoc in Physica esse ens mobile ; alterú principale, & hoc esse corpus mobile; de illo D. Thom. locutú esse in Physicis, de hoc autem in lib. de Cœlo. Alij, qui volunt reidem esse ens mobile & corpus mobile, dicut D. Thom.in Phy.loqui de subiecto formaliter sumpto, in libr. auté de Cœlo, de eo materialiter accepto. Hec pro sentétia D. Thom.

Hanc opinionem Ægidius in principio Phylicæ dupliciter con- Azgidim tofutat. Primò, si ens mobile esset subiectum Physice, ipsa Physica sub. fellit opinione alternaretur Metaphysicæ (quod tamé falsum esse ostensum à nobis non bene.

#### 62 DE PHILOSOPHIA NATURALI

est in primo libro)nam ens mobile, continetur ab ente quod est sub-Tectum Metaphysicæ, eique addit ipsum mobile, quod cùm sit inferius ente, nec fluens ex principiis eius, est quodammodò-differentia accidentalis respectu entis; cum igitur hæc duo faciant vnam scientiam subalternari alij, ambo autem coueniant in Physicam, si ea pro subjecto habet ens mobile, relinquitur Physicam subalternari Metaphysicæ. Deinde, sequeretur Physicam esse partem Metaphysicæ; cum enim Metaphysica, vt scriptum est in 4. Metaphysicæ, consideret ens & species entis, omnisque sciétia considerans aliquod commune etiam consideret dissérentias & modos, per quos illud commune proxime dividitur; ens autem proxime dividitur in ens mobile & immobile, sicut in ens finitum & infinitum, in contingens & necessarium; Metaphysica considerans ens, etlam considerabit iplum ens mobile; quare Phylica, quæ agit de ente mobili, erit pars Metaphysica. Hæc Ægidius contra D. Thoma. Sed rationes Ægidij parùm firmæ videntur ad euertendam hanc opinionem. Nam prior eius ratio in eo deficit, quod relinquit tertiam proprietatem, quæ in primis requiritur ad faciendam subalternationem in scientiis; nimirum ve principia inferioris scientiæ per se demonstrentur in superiori, quia per se sint ignota & demonstrabilia; hoc autem non conuenire in Physicam, probatum fuit in primo libro. Ad posteriorem autem eius rationem, Thomistæ responderent dupliciter; primum quidem, concedendo considerari à Metaphysica species entis non quidem omnes, sed eas tantum quæ continentur abstractione Metaphysicæ. Est auté abstractio Metaph. quæ sit secundú rem & rationé à materia & motu, in qua abstractione perspicuum est ipsum ens mobile no posse covineri. Deinde, dicerent esse Metaphysicæ, generatim & vniuerle cosiderare generales species, modos, & gradus entis; sed propriam atque plenam tractationem corum modorum qui alieni sunt à Metaphysica, relinqui scientiis particularibus. Quocirca licet Metaphylicus dividat ens in mobile & immobile, & veriusque differentiam generatim exponat, singularem tamen explicationem rerum mobilium, non sibi sumit, sed totam Physico relinquit. ex quo intelligitur Physicam non esse partem Metaphysicæ.

Oppugnatur aliter opinio D. Thoma.

Sed opinionem D. Thomæ valentiori fortasse ratione oppugnare quis posset ad hunc modum. Subiectum cuiuslibet scientiæ, vt est apud Auerroëm i. Post. commen. 179. habet duas partes; vná, veluti materiam, quæ est res ipsa quæ tractatur in scientia; alteram, veluti formam, quæ est ratio & modus secundum quem prædicta res tractatur; inter has autem partes oportet talem esse proportionem, qualis cernitur in rebus naturalibus inter materiam & formam, ita vt vnicuique

vt vnicuique formæ respondeat propria materia; sed inter ens& mobile, non seruatur talis proportio; nam esse mobile non conuenit rebus quæ sunt entia, alioquin omne ens esset mobile, sicut non conuenit rebus, quaterius sunt animantes, sic enim sieret, vt præter animal, nihil esset mobile; quærendum igitur est proprium aliud subiedum cui primò insit mobile, & propter quod etiam competat aliis rebus; hoc autem quodnam sit, facile reperiemus si ponamus nobis ante oculos seriem eorum quæ numerantur in Categoria Substantiæ, exempli gratia,

Ens.
Substantia.
Corpus.
Viuens.
Animal.
Homo.
Petrus.

Ex hac serie quidquid sumpseris infra corpus, non propriè respondet mobili, quoniam est angustius & minus late patens; de pluribus enim rebus dicitur mobile, quam quodliber corum quæ numerantur sub corpore; sin autem sumas aliquid corum quæ sunt supra corpus, id profectò amplius erit atque latius quàm mobile; non enim omne ens aut omnis substantia, est mobilis. Ex his igitur intelligitur, esse mobile non esse coniungendum cum vllo corum quæ funt præter corpus; quare non rectè statuitur subiectum Physicæ, ens mobile. Prætereà, si quisita loqueretur, animal componitur ex materia prima & anima, verè quidem, sed impropriè loqueretur; nam propriè materia animæ, non est materia prima, sed corpus organicum; etenim anima definitut actus corporis organici; similiter si quis ita definiret hominem, homo est substantia rationis compos; non bene definiret, quia rationale, non est proxima differentia substantiæ, sed animalis, quamobrem in definiendo homine, rationale non debet coniungi cum substantia, sed cum animali. Vnde Aristor, in 6. Topicorum reprehendir eas definitiones quibus res definiuntur per genus remotum; ergo pari ratione absurdum videri debet, si quis ponat subicctum Physicæ, ens mobile cum mobile non conueniar enti, vr ens est, sed porius vt est corporeum; non secus atque si quis faceret subiectum Medicinæ, ens sanabile, ac non potiùs corpus humanum sanabile. Verùm, quid pro opinione D. Thomæ, & quid contra eam dici possit, ita sit explicatum.

Si cui autem opinio D. Thomæ non maximè probatur, is posset Solutio ratio-

opinio- ad rationes quæ pro confirmatione eius suprà positæ sunt, hoc monu D. The do respondere. Ad primam rationem tesponderi potest nusquam demonstrari ab Arist, corpus mobile esse, neque verò posse demonstrari à Physico, Etenim demonstratio abhibetur ad faciédam fidem rebus obscuris & dubiis, non autem certissimis & maxime perspicuis, vti eft in Physica, corpus mobile esse; & Arist. significat hoc supponendum esse in Physica, scribens in 1. Physicorum tex. 11. ad hunc modum; Nobis autem supponatur ea que funt natura, aut omnia, aut quedam mouer: manifestum est ausem ex inductione. Deinde si ridiculu est demonstrare naturam esse, vt scriptum est in 2. Phys. tex. 6. quantò magis ridiculus esset Physicus, si tétaret demostrare corpus mobile esse, cum manifestius sit esse corpora mobilia, quam naturam esse. Prærereà, Physicus non debet, neque potest demonstrare motum esse, ve pulchrè docet Arist. 8. Phys. tex. 22. sed corpus mobile, est notius nobis, quàm motus:ergo Physicus nullo modo potest demonstrare corpus mobile esse. Minor patet tum ex his, que sunt apud Arist. 4. Phys. rex.104. vbi fic air, Etenim motus notus est per od quod mouetur, or latio per id qued fertur. Het aliquid enim est id qued fertur, metw autem nen : tum ex his, quæ scribit Themistius in 3. Phy. super tex. 16. hoc modo; Acceder, quod notim est mobile aliquanto quam vaotos, non coim idem est nosse motoste effe, vo quid fit motion exploration habere. Nam ut fit motion, nemine later; quid autem fit, wel nos queque not quarimus; at verò motom effe, res mota noba offedunt, het antem funt, que nos mobilia muncupamme ; quare is qui in mosu definsendo administrarem habet rei mobilio, affert rem magis planam, & notam ad docendum, id quod erut ignotim. Non igitur Thomistæ benè concludunt cum ita ratiocinantur; Atistoteles demonstrationne mobile esse diuisibile, vel esse corpus; ergo demonstrat corpus mobile esse: nam illud porest demonstrari, quoniam est dubium; erenim Scotus putat Ângelos verè mobiles esse, cum tamen non sint corpora; & Democritus, Leucippus, & Epicurus faciebant atomos mobiles, & indivisibiles; hoc autem, cam sit per se notum, non porest cadere fub demonstrationem aliud igitur est, omne mobile esse diuisibile, quod cum non six per se notum probatur à Physico; & aliud eft, corpus mobile effe, quod aim sit manifestissimu sensibus, non potest à Physico probari. Ad secundam. Ens, dupliciter sumitur; vel tanquam nomen quoddam transcendens, vel tunquam participium verbi substantini, sum ; vt idem valeat; atque id quod existit; in desinitione motus ponitur ens, non vt nomen transcendens, sic enim facere definitionem vitiofam; nam Ariftot, 2. Post. tex. 17. & in 6. Top. vetat adhiberi in definitionibus eiusmodi nomina transcendentia, proprered quòd quidquid ponitur in definitione alicuius rei, deber

debet cam separare ab alia quapiam re. Itaque illud, Entis in potentia, idem valet, atque si dixisset, motus est cetus eius quod existit in potentia. Sed dices, cur non loco entis posuit (corporis) quandoqui. dem corpus est proprium subiectum motus? An quia nondum erat notum omne mobile effe corpus, idque posteà demonstraturus erat in 6. Physicorum? Ad terriam. Est quidem mutatio in formis tam substantialibus quam accidentariis; tanquam in terminis inter quos, & circa quos fit mutatio: est quoque in materia prima, tanquam in eo quou fubsternitur, & subiiceur mutationi, verum propriè motus est in toto composito; si enim quæratur quid est quod generatur, aut corrumpitur, quid item est quod alteratur; qui diceret materiam aut formam generari,& corrumpi,non benè profectò responderet, etenim totum compositum est quod generatur, corrumpitur, alteratur secundum qualitate, mouetur secudum locu, cæterisque mutationu generibus efficitur. Vnde Arist.in 1. Phy. 63. dicit, omne quod fit semper esse copositú, Ad quartá. Cúm idem plane sit corpus mobile, atq; ens mobile, & substantia naturalis vel sensibilis, Arist. & Auerr. no admodùm soliciti de vocabulis fuerunt, & variis nominibus designant subjectum Physicæ, nunc hoc, nunc alio vocabulo appellantes. Quod si tantum tribuant verbis Arist. ve ab his negent temerè discedendum esse, cur non animaduertunt Arist. in 6. Metaphysicæ proximè ante eum locum, quem ipfi citant, scribere Physicum versari circa substantiam quæ habet in se principium motus & quietis? quare hinc liceret concludere, subjectum Physicæ esse substantiam mobilem. Cur item non repetunt memoria, quæ scripta sunt ab Auerroë in 12. Meraphy. & in principio Physicæ? etenim illic ait subiectum Philosophiæ naturalis esse corpus mobile; hîc autem, esse res sensibiles prontsunt transmutabiles, cum igitur tam varie locuti fuerint de subjecto Physicæ, non sunt eorum verba, argumenti loco trahenda ad vnam aliquam certam opinionem asserendam & astruendam.

## Exponuntur alia opiniones de subiecto Physica, C A P. 11.

COTIST & arbitratur subicctum Philosophiæ naturalis tistarum esse offe substantiă naturale, idque probăt ad hunc modu. Pri-substantiam Emùm, quoniá Arist id apertè significar in 6. Metaph textu naturalem. 1. his verbis quæ paulò antè commemorauimus. Deinde, si subjectum Physicæ non est substantia naturalis, aut igitur erit ens mobile, aur corpus mobile; sed neutrum potest esse. Minoré ita pro-

#### 66 DE PHILOSOPHIA NATVRALI

bár: non potest esse subjectum, ens mobile, duas ob causas; tum quia sic Physica subalternaretur Metaphysicæ, quod ipsi confirmant similiter vt Ægidius, cuius rationes superius exposui; tum etia, quia mobile, cùm fignificet motum, feu mobilitatem, quæ est passio quædam Phylica, non potest esse ratio formalis subjecti: nam passio vnà cum subiecto facit ens per accidens, & posterior est subiecto, ita ve citra passionem subiectum possit persecte cognosci secundum quiditatem suam, & potest passio demonstrari de subiecto suo, sicut mobile de ente naturali demonstrari potest, hoc modo: omne ens quod habet in se principium motus & quietis, est mobile; sed omne ens naturale est tale; ergo est mobile. Hæc autem omnia repugnant rationi formali alicuius subiecti. Præterea, quòd non possir esse subiectum Physicæ corpus mobile, sic ostendunt; nam Angeli sunt mobiles motu Phylico, qui tamen non sunt corpora; Angelos autem moueri posse ex vno loco ad alium tametsi latuit Aristotelem, tamen nos qui Christianæ doctrinæ præceptis imbuti sumus, ex sacris literis certum atque perspectum habemus. Hæc illi.

Refellitur se-

Sed tres ob causas no probatur nobis hec sententia. Primò, quia ficiida opinio. cut suprà docebamus mobile non benè coniungi cu ente, quia multò latius pater ens, quam mobile; sic nune contra istos dici potest, mobile no bene ac proprie congruere cum substantia, siquidem no omnis substantia est mobilis motu Physico. Deinde, falso existimat, eos qui ponunt subiectum Physicæ corpus aut ens mobile, vsupare ipsum mobile, pro passione aliqua Physica, ac non potius per id vocabulum significare velle idem quod ipsi vocant naturale, hoc est, id quod habet in se principium motus & quietis: non secus atque cùm dicimus, animal rationale esse definitionem homins, non sumimus rationale, pro quadam potestate ratiocinandi, quæ est qualitas accidentalis, sed eo vocabulo innuimus atque denotamus proprium gradum & differentiam essentialem hominis. Postremò, falsum est locum, non Angelos esse mobiles motu Physico: etenim motus Angeli, vel potentia passiua eius ad motum, non potest à Phy.non dico scientifice comprehendi, sed ne coniectura quide aut suspicione aliqua percipi. Pretereà, si Angelus mouetur physice, ergo vel ab alio vel à se:sed no ab alio, vt clarum est; nec à se, quia haberet duas partes, quarum vna moueret, altera moueretur: nisi forte dicant secundum idem mouere,& moueri, quod simpliciter absurdum est. Deinde, si Angelus mouetur Phylice, ergo habet in se principium motus, sed quæ sunt huiusmodi, per se ac simpliciter pertinent ad scientiam naturalem; hanc enim regulam reliquit nobis Arist 2. Phy. tex. 71. ad dignoscédas eas res quæ cadunt sub scientiam Physicam, ab his quæ non pertinene ad iplam

Angelos mo. veri secudum Physice nec mode Physice, probatur mul tis aryumētu.

ad ipfam, quæcunque inquit, mouent & mouentur, quoniam habent in se principium motus quod est natura, sunt verè l'hysica, & propriè pertinent ad sciétiam naturalem. Necesse igitur est Scotistas cofiteri Physici esse, agere de Angelis simpliciter, & vt vocant, quidiratiue. Ad hæc, si Angelus Physice non est in loco; nec potest moueri Physice secundum locum; sed non est Physice in loco; nam quod sic est in loco, coæquatur ei, & ab eo continetur, & alias proprietates. habet quas de loco Physico tradit Arist.in 4.lib. Physico. Adde, quòd cùm Angelus sit substantia immaterialis & incorporea, nullam habet proportionem ad locum Physicum nec ad motum. His accedit quòd Aristoteles in 6. lib. Physicè probat omne mobile Physicum esse divisibile & habere partes quantitativas; & alio loco confirmat cuncta quæ mutantur Physice, habere materiam, & nullum indiuisibile posse moueri Physicè secudu locu.aliud igitur est Angelos moueri ex vno loco ad aliú, quod neque nos neque vllus Theologus negabit, & aliud est Angelos moueri secuidum locum Physice, co nimirum modo quo mouentur mobilia Physica, quod plerique omnes Theologi inficiantur.

Quidam recentiorum Philosophoru; faciunt materiam Physica, Teria opisubstantiam sensibilem, moti verbis Auerroïs quæ scripta sunt ab eo nio, quòd sit in prologo Phylico, vbi ait lubicctú huius artis non elle aliud quàm res lensibilis, res sensibiles. Sed hi si volunt substantiam sensibilem, quatenus est reselliur, sensibilis, esse materiam Physicæ, dupliciter errant; primum, quia ex eo fierer, vi libri de Anima cotinerent vniuersam Physiologiam;nã si bona est ratiocinatio Arist. qua ipse vtitur in 1. de Partibus animalium cap. 1. ad oftendendum scientiam animæ intellectiuæ non pertinere ad Physicam quæ sic habet. si Physicus ageret de intellectu; similiter etiam deberet agere de omni intelligibili; ergo pari ratione liceret nobis in præsentia sic argumentari: in libris de Anima agitur de sensu, ergo ibidem debet tractari de omni sensibili; quà sensibile est; sed esse sensibile secundum illos est ratio sotmalis subie &i Phyficæjergo libri de Anima continent vniuersam materiam Physicz, ac proinde totam scientiam naturalem. Deinde, si esse sensibile, est ratio & causa cur aliquid subiiciatur scientie naturali; ergo cui talis ratio per se conueniet, id per se ac simpliciter tractabitur in Physica, cui verò competet secundum quid atq; per accidés, id quoq; per accidens & secundum quid pertinebit ad Physicam; sed esse sensibile pet se conuenit accidentibus, per accidens autem substantiæ (vt clarum est ex his quæ traduntur in 2. lib. de Anima textu. 65.) Physicus igitur per se aget de accidentibus, per accidens autem de substantia, quod perspicue falsum est. Adde, quod subiectum Physicæ, oporter

#### DE PHILOSOPHIA NATVRALI

esse quidpiam absolutum; cuius ratio formalis non potest esse, vt vocant, respectiva, sed esse sensibile, habet in se respectum & relatio. né ad aliud; ergo non potest esse propria ratio subjects Phy. Neque verò debuit eos mouere auctoritas Auerr.quippe qui non tam subtiliter de reipsa loqués variè descripsit materia Phy. vt suprà diximus.

Quarta opirabiles 💇 corruptibiles.

Non desunt etiam qui putent subiectum Philosophiæ naturalis, mio, subiectif esse res generabiles & corruptibiles; quam opinionem corroborant ese, res zene- his duobus argumétis. Primum est hoc Arist. in octo libris Phy. tradit principia & affectiones comunes omniú rerum naturaliú; sed no exponit nisi principia & affectiones reru corruptibiliu; ergo in Physica tantim agitur de rebus corruptibilibus. Maiorem ita probant, Arist.initio Physicæ proponit se velle tractare de principiis maximè vniuersalibus, idémą; præcipit tum ibi, tú in primo de Partibus animalium cap.1.priùs explicada esse que sunt comunia, quam quæ sunt propria; & quæ sunt mægis vniuersalia, quam quæ minus. Deinde, si in octo libris Physicis non tractaneur principia communia omnium rerum naturalium; ergo aut traduntur alibi, aut nusquam; manca igitur & imperfecta esset doctrina Arist.alibi verò nec Arist.egit,nec potuit agere fine vitio. Etenim doctrina talium rerum poni ac explicari debuit in vestibulo Philosophia naturalis. Minorem autem cofirmant hoc modo. Arist. in 1. Physicorum agit de materia, forma & prinatione, quæ tria propriè no infunt nisi in rebus corruptibilibus; nam quibus rebus priuatio accidit, in eas necessariò aliquando cadit interitus.pretereà, hoc apertissimè declarat Arist.in 1. Phy. rex. 78. vbi quasi faciens epilogum corum qua antè docuerat, ait se dixisse de principiis eorum quæ generatur & corrumpuntur. Postea, in 2. Phy. definit naturam esse principium motus & quietis; quam definitione perspicuum est non conuenire nisi in natura corruptibilem, cœlestis enim natura sempirerno & irrequieto motu cietur. Ad hæc; motus est actus entis in potentia, & circumscribitur duobus terminis, quorum vnus dicitor terminus à quo, alter ad quem, quod de motu cœli verè dicinon potest. Ad extremum, esse in loco & in tempore, tantúmodò competit in res corruptibiles, ergo &c. Alterum verò argumentum quo hanc opinionem comuniunt est hoc. Tota Physiologia occupatur & columitur in explicandis rebus corruptilibus, exceptis modò duobus libris de Cœlo, in quibus tamen non agitur de cœlo per se, nec vt est species subiecti Phy sed quatenus est principiú. mouens ac efficiens rerum corruptibiliú. quod ita elle ex eo perspicuum est, quia eiusdé est tractare de forma atque de materia alicuius rei, vt docet Arist.in 2. Phy.a 21.ad 26. quare si Phy. ageret de matesia cœli, eundem quoque oporterer disserere de forma eius quæ est IntelliIntelligentia, quod palam est & ab Arist. doctrina, & à vetitate plurimum abhorrere. Non igitur Phylicus considerat cœlum nisi prout est caussa monens & efficiens rerum sublunatium.

Refutatur 4.

Horum sentéria licet in speciem probabilis sit, tamen si benè perpendatur, falsa est. Primum, quoniam Arist. 3. de Cœlo tex. 1.in 8. Metaph, tex. 12. & in 12. Metap, tex. (, & in primo de Partibus anianalium cap. 3. numerat cœlum inter substantias naturales, & vult scietiam eius, Physicam esse. Vnde, cum in 12. Metaph.tex. 5. tripartitò diuisisset substantiam, in mobilem & immobilem, rursus mobile in sempiternam & corruptibilem, inquit substantiam mobilem, sue fuerit æterna siue corruptibilis, pertinere ad Philosophum naturalem, immobilem autem minime. At si cœlum tantummodò pertinet ad Phylicum, vt est principium mouens & esticiens; cur Arist.cælum refert ad scientiam naturalem, Intelligentias autem minime, cum fine etiam iplæ causæ moventes, efficientésq; rerum naturalium? Deinde, in 2. Phy. tex. 71. Arist. air quæcunque mota mouent, siue corruptibilia sint, siue incorruptibilia, esse Physica & spectare ad negociú Phylicu; led cœlú mouet & mouetur; ergo &c. Amplius, Arist. in lib. de Cœlo, non tantum agit de cœlo, vt est principiú harum terú inferiorum, sed absolute, & vt loquuntur nunc Philosophi, quiditatiuè; demonstrat enim naturam cœli diuersam esse à naturis elemétotum, eamque ingenerabilem atque incorruptibilem; nec víquam indicat quiditatiuam cognitionem cœli requirendam esse ex alia scientia. Prætereà, cœlum habet naturam quæ est principiú motus vt docet Aristoteles 1.lib.de Cœlo, tex. 5. propria item operatio eius, quæ est motus circularis, est plane Physica; ergo cœlum erit corpus Phy-Licum. Poltremò, li perfecta cognitio cœli non traditur à Phylico, à quo igitur perenda est? Nunquid à Mathematico? Atqui Astronomus, qui vnus de cunctis Mathematicis solum verba facit de cœlo, non perscrutatur substantiam eius, vt egregiè ostendit Simplicius in 2. Phy. Super tex. 18. Num à Metaphysico? Sed neque Arist. talé scieneiam dedit in sua Metaphysica, nec ibi profitetur aut significat einsmodi doctrinam esse Metaphysicam.

Cæterum dissoluamus rationes ipsorum. Ad primam respondeo, Solutio ratioin primo libro Physicorum solum tradi principia rerum generabi- num gharta lium, in lib. autem de Cœlo declarari principia cœli; causa autem, cur opinionio. non primum dederit principia communia vtrisque rebus, corruptibilibus nimirum, & codis, duplex afferri potest. Vna est, quoniam corpus naturale analogice dicitur de cœlo & rebus sublunaribus no aurem vniuocè, lakem loquendo Phylicè; analogum aurem, seu ( 🗤 🗀 cum Atistotele loquar)id quod diciturab vno ad vnum, non signisi-

### DE PHILOSOPHIA NATVRALI

cat naturam aliquam diuersam ab analogatis, sed proximè significat omnia anagolata, vnum tamen eorum principaliter, alia verò prout funt aliquo modo affecta ad illud & habent ordinem seu proportionem quadam ad ipsum. Ex quo fit, vt benè declarato principali analogato, facilis sit cognitio & reliquorum analogatoru, & ipsius analogi quod est commune omnibus. Quamobrem vsu venit, vt Arist. \*Pulchra do- & alij Philosophi, interdum posthabito communi analogo, præcipuè commorentur in explicando principali analogato. Vnde Arist. malogo, sen eo in libris Metaphysicis pauca scripsit de accidente, de ente verò, paucissima, sed omnem operam suam contulit ad docendam, explanandámq; substátiam, quæ est principale analogatum entis. Altera causla est, quoniam paucissima sunt communia cœlo & rebus corruptibilibus, quanto enim interuallo distant inter se materia, forma, motus, locus, denique mensura durationis corporum cœlestium, atque corruptibilium? Quamobrem quoniam ea, quæ videntur esse communia, perpauca sunt, eáque perobscura & perdifficilia cognitu, nisi ante perspectam habeamus naturam vtriusque corporis, ideò satius fuit quæ propria sunt vtriusque corporis, seorsim & distinctis operibus edocere; quemadmodú videmus factum fuille ab Arist. Exorfus autem fuit scientiam naturalem à doctrina rerum corruptibiliú: quoniam hæc facilior est ad perdiscendum; multumque adiumenti præbet ad peruestigandam & cognoscédam naturam cœli. Ad secúdam rationem, dicendum est ipsos falso existimare Intelligentiam esse veram formam cœli, cùin sit tantum forma (vt aiunt) assistens. non autem dans esse cœlo; quod luculenter confirmarem, nisi hoc alienu videretur instituto nostro (pertinet enim talis disceptatio ad lib.de Cœlo)& hac de re infrà lib.7.huius operis, nonnihil attingemus. Verum quia satis supérque alienas opiniones refutauimus, re-

Etrina de aquod dicitur ens ab vne ad vnum,

### Ponitur quinta opinio, subiestum Physica esse corpus mobile seu naturale, qua magu probatur. CAP. 111.

stat vt sententiam nostram deinceps exponamus.

I H I quidé probatur maxime, & ad veritaris fimilitudiné Vvidetur esse propesior, opinio Auicenæ, Linconiensis, Alberti, Ægidij, & alioru grauium atq; præstantiu Philosophoru, qui existimat subiectu Philosophiæ naturalis, esse corpus mobile seu naturale. Sed vt probabilitas huius opinionis cuctis perspecta explorataque sit, quædam antè declaranda sunt. Primum igitur sciendum est, triplex esse corpus: ynum physicum; alterum

rum Mathematicu; tertitum autem Metaphysicum: etenim trina di- Triplex vd mensio, quæ continet longitudinem, latitudinem & crassitiem, & quadraplem pt opter qua aliquid est atque nominatur corpus, tribus modis cosi-corporu, phyderari potest, vel præcisè & scorsim ab omni materia, & sic facit cor-sica, Mathepus mathematicum; vel ve inest in substantia composita ante motu, maisea & & qualitates sensibiles, atque hoc modo costituit corpus Metaphy- Metaphysica. ficum;nam fi Metaphyficus speculatur decem Categorias, necesse est eum quoque agere de substantia composita & de quátitate; ex quo necessariò efficitur, vt tractet etia de corpore:vel vt est affectio substantiz mobilis & sensibilis, necessaria cum ad suscipienda sustinendáque cætera accidentia, tum ad exercendos motus & actiones naturales; atque propter huiusmodi quantitatem sic affectam, appellatur corpus Phylicum; qua lignificatione corporis, nos in prælentia vtimur, cùm facimus subiectum Physicæ corpus mobile. Sed dicet aliquis, neque Auerr neque Arist. agnoscere hoc nostrú corpus Me- Dabitatio. taphysicum, illum quidem, quia in 3. Metap. com. 17. scribit duplex tantummodò esse corpus, Physicum & Mathematicum:hunc autem quoniam 3. Physic. text. 40. & item aliis locis innuit solum duo genera corporum; vnum intelligibile, hoc est, Mathematicum; alterum sensibile, hoc est, Physicum. Et in 2.de Anima tex.3. ait corpora naturalia esse principia aliorum corporum, quod verum non esset si existeret aliquod corpus Metaphysicum, hoc enim non esset posterius corpore Physico, sed potius esset natura prius. Verum, huic dubitationi occurri potest ad hunc modum: non potest nega- Solutio dubiri quin (vt antea diximus) triplex sit, & ad tres scientias pertinens tationis. confideratio corporis; sed Aristoteles & Auerroës partim quia corpus Metaphysicum, & Physicum re non differunt, partim sequuti communem modum loquédi visitatum in scientiis, tantum faciunt duplex corpus; vnum Physicum, alterum Mathematicu. In 2. autem lib. de Anima Aristoteles loquitur de corporibus quæ re vera exiftunt, & sub sensus nostros cadunt, no que sola cogitatione coherent, cuiul modi est corpus Metaphy. & Mathematicum. Illoru auté corporum quæ existunt in natura, duo genera sunt; vnum naturale, vt lapis & planta; alterum verò artificiosum, vt mensa, vel ledus; & quia forme artificiales habent pro subiecto in quo inhærent & à quo sustentantur, ipsum corpus naturale, idcirco Arist. air corpus naturale esse principium, videlicet tanquam materiam aliorum corporum, nimirú artificialium. Est quoque quarta consideratio corporis prout est artificiale; nam quantitas, vt variè figurarur & determinatur per artem mechanicam, facit corpus artificiale quod prioribus tribus posterius est, & vocari potest corpus artifiosum.

#### DE PHILOSOPHIA NATVRALI 72

Deinde, memoria repetendum est id quod suprà diximus, cum dis-

cuteremus opinionem Scoti, illud vocabulum (mobile)non significare aliquam passionem, nam passio subiecti, non potest esse ratio formalis eius, vt ibi ostendimus. significat igitur mobile, idem prorfus arq; naturale, & quod habet in fe principium motus. Cùm enim ille gradus & ratio corporis quæ præcisè confideratur à Phyfico, nobis occulta sit & careat proprio nomine, ideirco exprimitur & declaratur ex comparatione ad motum, qui est esfectus & passio eius, cunctis notissima. Itaque apud nos idem omnino valent hæc omnia, corpus mobile, naturale, habens in se principium motus, & si quod aliud nomen est eiusdem generis. Quocirca materiam Physicæ variis nominibus designauit Auerroës. Nam in prologo Physicæ, ait esse res sensibiles prout sunt trasmutabiles; at in 12. Metaphy. com/5. scribit esse corpus mobile, & in 4. Metaphy. com. 1. ens mobile; & vel inde perspicuum sit, non debere Philosophum, vbi res manifesta est, valde solicitu esse de verbis; pulchrè enim illud à Platone dictum est, si verba vbi opus est contemneremus, prudentia eruditionéque ditiores essemus. Ac his quidé positis, facile & breuiter costrmari potest opinio nostra de subiecto Physicz, hoc modo. Illud est subiectú alicuius scientia, cuius quacunque per se tractantur in scietia, sunt vel principia vel passiones, vel species; hæc enim tria, vt est in 1. Post. cerpus mobile omnis scietia perscrutatur circa subiectum sium; sed tale est corpus vel naturale. mobile; ergo, &c. In promptu est minoris probatio; na materia, forma & natura, sunt proxima principia corporis mobilis; Item quantitas, motus, locus & tempus, sunt affectione naturales, quæ per se ac primò conueniunt corpori mobili; denique, cœlum, eleméta, mix-

**Demonstratio** quòd∫abie€lű Phylica fit

Sed ex his quæ de subiecto Physicæ dicta sunt, existunt nonnullæ Romanur de- dubitationes quas munc enodare oportet. 1. dubitatio. Cur facimus tancim subjectum Physicz corpus mobile, & non addimus etiam, vt ita loquar, quiescibile?cum natura definiatur esse principium motus & quietis? 2. Cur dicimus corpus mobile, & non monens, cummouere fit nobilius quam moueri? 3. Cur non ponimus subiectum Phylica, corpus quantum, vel figuratum?nam ficut necesse est omnecorpus naturale aliquo motu præditű esse, vt scribit Arist. 1. de Colo tex 17. sic etiam debet esse affectum quantitate, & sigura. 4. Phy-

ta, inanima, stirpes, animantes, homo, sunt species corporis mobilis. Adde, quod mobile seu naturale, propriè& (vt vocant) adæquatè, nec enti,nec alij subiecto couenit præterquam corpori, quod quia suprà fusius explicauimus, hoc loco simpliciter & breuiter attingimus. Maneat igitur, subiectum Philosophiæ naturalis esse corpus mobile

eem dubitatienes.

seu naturale.

ficus agit de Intelligentiis, & vt videre est in 8. Phy.agit item de formis tam substantialibus quam accidentariis, harum autem rerumnulla est corpus mobile, ergo &c. 5. Arist.in 1. Phy. tex. 11. ait supponendum esse ea quæ natura constant, aut omnia, aut quædam moneri; ergo his verbis innuit esse aliquas res naturales quæ non sint mobiles, non igitur erit adæquatum subiectum Physicæ, corpus mobile. 6. Corpus mobile continet res generabiles & corruptibiles; sed huiusmodi rerum non potest esse scientia; etenim Arist. scribit in 1. Post. tex. 21. & 12. res corruptibiles, neque sub demonstrationem neque sub definitionem cadere posse; quibus duobus instrumentis omnis scientia persecta continetur. 7. Multa tractat Arist. in libris Philosophiæ naturalis, quæ non videntur attinere ad corpus mobile, quin etiam ei repugnare, cuiulmodi sunt casus, fortuna, infinitum & vacuum.8. Meritò etiam dubitari potest, an cognitio rerum naturalium quam nobis reliquit Arist. sit verè scientia. 9. Si subiectum Physicz est corpus mobile; ergo Physicus non considerabit res, nisi prout habent respectum ad motum, quare non erit Physici considerare puras quiditates rerum naturalium; nam quiditas, exempli caulle, hominis præcise sumpta, non includit motum neque respe-Aum ad motum; ad rationem enim quiditatiuam eius quod est ens absolutú & substantia, non potest vlso modo pertinere vel accidens vel respectus aliquis; quod si Physicus non cosiderat tales quiditates, vix dici aut fingi potest, à quo alio cognosci aut declarari debeat. 10. Si subiectum Physicæ est corpus møbile; ergo Astrologia & Medicina erunt partes Philosophiæ naturalis, quoniam tractat, illa quidem de cœlo; hæc autem de humano corpore, quæ sunt species corporis mobilis. Verum ad has obiectiones facilè responderi potest ad hunc modum.

Ad z. respondemus Quia omne corpus naturale est mobile, non tationem, tamen omne capax est quietis, vt in cœlo manifestum est, & quia motus est veluti habitus, quies autem tanquam priuatio, priuatio autem ex habitu cognoscitur, ideirco diximus corpus mobile esse subiectum Phylicz,non addentes quiescibile.Huc accedit, quod Arist. in 8. Phy.tex. 28. ait motum esse quiddam magis Physicum, quàm quietem; his verbis scribens; Fere autem & omnia dicere moueri, falsum quide est ,minus aucem hoc prater methodum, posita est enim natura in naturalebus principium ficusi motus & quietis, tame Phyficum magis est motus. Addunt præterez quidam, motum esse persectiorem quiete; quod in corpotibus quidem animatis verum est, no autem in simplicibus, ve Gant elementa, quorum perfectio non est motus, sed potius quies in suo loco naturali. Vade Auerr. 4. libro de Cœlo ait definitiones

Solutio dubi-

#### 74 DE PHILOSOPHIA NATVRALI

corporum simplicium quæ assignantur per quietes, esse perfectio-

res, quoniam declarant naturalem statum, & dispositionem talium corporum; corpus enim simplex ideò mouetur, quia est extra suam naturalem dispositionem, & ideò mouetur, vt motu perueniat ad fuum locum in quo quiescat, itaque quies est finis motus. Ad 2. Res aliqua no dicitur aut est naturalis, quia mouet naturaliter, alioquin Intelligétiæ essent res naturales & Physicæ, quippe quæ cælum moueant motu Physico, sed vocatur aliqua res naturalis, propteteà quòd naturaliter mouetur; etenim natura definitur esse caussa, vt id in quo inest, moueatur & quiescat. Vnde Aristoteles in 2. Physici tex. 71. ait duplex esse se mouens Physice; vnú, quod etiam mouetur; alterum, quod mouet & no mouetur: illud & Physicu est, & pertinet ad scientiam naturalem, hoc autem minime. Ad 3. Licet quantitas & figura sint affectiones communes omnium rerum naturalium, tamen non sunt ita Physicæ vt motus, neque ita declarant naturam cuiusque rei naturalis. Quamobrem Arist. ex varietate motuum naturalium solet indagare varios gradus & ordines rerum naturalium. Ad 4. Physicus agit de Intelligentiis, non absolute, sed vt mouent Physice orbes cœlestes; formæ auté substátiales & accidentales, & si non sunt corpora mobilia, tamen sunt principia vel affectiones eius: neque enim oportet quæcung; tractatur in scientia esse species subiecti, sed vel speciesvel principia, vel passiones eius. Ad s. Arist. non subiunxit illa verba (aut quædam) propter polos mundi, aut centrum, aut animam rationalem, aut formas substantiales; seu accidentales, in quibus non videtur inesse motus; quoniam prædicæ res non constant natura, vt ipse ibi dicit; hoc enim proprium est corporum, neque illud dixit, quasi dubitaret an esset aliquod corpus naturale quod non esset mobile, id enim apud ipsum est impossibile. Sed Atist. pronuntiauit illa verba, quia licet omnia corpora naturalia sint mobilia, tamen hocapertissimum est in quibusdam, vt in animalibus & cœlo, in aliis verò subobscurum est, ve in elemento terræ; satis autem erat Aristoteli ad ostendendum non posse demonstrari motum esse, docere per se manifestum esse aliqua corpora naturalia moueri. Ad 6. Rerum corruptibilium vt sunt corruptibiles, hoc est, vt sunt singulares, non est scientia, tamen in huiusmodi rebus, intellectus noster reperit prædicata quedam vniuersalia & necessaria, quæ colligit & vocat ad rationem scientiæ; etenim licèt homo sit corruptibilis, tamen hoc ipsum, nimirum hominem esse corruptibilem, est quidpiam incorruptibile: simpliciter, Petrú sedere, est contingens, tamen illud esse contingés, est necessarium; res item sublunares sunt mutabiles, sed ipsas esse mutabiles, est pror-Sul

Quomedo sit scientia rerü corruptibiliü.

fus immutabile; & quamuis res naturales non semper ac perpetuò contingant eodem planè modo, sed interdum à naturali statu & ordine suo deficiant, tamen hoc ipsum non fugit, aut latet Phy. etenim Physicus docet rerum caducarum at que mortaliú hoc esse ingeniú, vt licet ferè ita eueniant, tamen aliquando à fine & scopo suo naturali aberrent; quod, quo modo, quando, cur, aut in quibus rebus contingat, idem Phylicus verè ac diligenter explanat: ita fit, vt res naturales per se quidem sint comutabiles, & non necessariæ, tamen quod de huiusmodi rebus Physicus nos docet, est penitus necessariu arque immutabile. His confentanea funt quæ ait D. Tho.1.p.q.86.ar.3. scribens si considerentur rationes vniuersales rerum sensibilium, omnes scientias esse de necessariis, nedum Physicam. Ad 7. Physicus in docenda Philosophia naturali(id quod etiam in aliis disciplinis tradendis codem modo contingir) quædam tractat per se, hæcautem sunt vel principia, vel species, vel affectiones subjecti adæquatí; alia tra-Ctat per accidens, demonstrans ea falsa esse, & redarguens eos qui de talibus rebus male sentiút, cuius generis sunt quæ disputatur ab Arist.de casu,& fortuna, vacuo,& infinito; nonnulla etiam sub aliena persona vel Metaphysici, vel Mathematici, à Physico pertractantur; disputatio enim de vno, & ente aduersus Parmenidem in 1. lib. Physicorum, Metaphysica est: quæ autem de continuo Arist.in lib. 6. differit, non tam redolent doctrinam Phylicam, quàm repræsentant abstractionem Mathematicam. Denique multa vel digrediendi, vel ordinandi & amplificadi caussa intexuntur in tractandis disciplinis, quæ videntur esse remota & aliena à proprio ipsarum instituto. Ad 8. Doctrina rerum naturalium quam nobis scriptam reliquit Arist. An Physica si quis velit benè sentire & propriè loqui, no potest dici absolute descrina qua nobis reliquit in totum scientia. Primum, quia eternitas materie, motus, mundi, scripta Ari-Intelligentiarum, necessitas Dei in agendo, finita virtus eius, & id ge-stoteles posito nus alia, quæ sunt præcipua fundamenta, atque firmamenta Philo- appellaristiesophiæ Aristotelicæ, perspicuum est falsa esse. Ex quibus principiis iid. falsis, cùm ab eo texatur & nectatur magna quædam series aliarum zerum, necesse est magnam partem Physica Arist. non esse scientiam. Deinde, eas res quæ vere sunt, plerumque leuiter ac molliter tractat, non eas confirmans firmis necessariisque rationibus, sed tantùm Dialecticis ac probabilibus, vt ipsemet Aristoteles consiteri videtur, libro 2. de Cœlo, textu 17. & 60. cum igitur pars Physicæ Aristotelis sit falsa, parsautem Topicam tantum & probabilem do-Arinam continens, non potest Physica Aristotelis simpliciter & absolute appellari scientia. Verum, ne ingrati videamur in principem & parentem Philosophia, constanter affirmans, eum præter

### PHILOSOPHIA NATVRALI

cæteros Philosophos, dignum esse laude & admiratione, eiusque disciplinam longè præferendam esse doctrinis aliorum Philosophorum. Primum, quia vnus Arist. plura scripsit de rebus naturalibus, quam omnes alij Philosophi simul, quorum extent opera. Deinde quia vsus est meliori methodo; tum quoniam adhibuit genus orationis maxime accommodatum ad tractandas & docendas res Philosophicas. Ad hæc, quoniam primus ferè in declarandis rebus naturalibus omnia quatuor genera causarum tam prima & remota, quam proxima, patefecit, & vnamquaque rem declarauit non ex comunibus & alienis principiis, sed ex propriis atque germanis causis. Postremò, cùm tamen multa, & tam varia scripserit, minimè tamen omnium Philosophorum à veritate aberrauit. Et qui sunt errores eius, hi nec multi sunt, nec ita ridiculi & absurdi, vt aliorum Philo-Sophorum.

An Metaphy quiditates **ाण्यांस् रहासात** in particulari.

Ad 9. dubitationem hoc modo respondendum est. Cùm ponitur siem effidere subjectum Physicæ corpus mobile, non sic intelligendum est, vt putemus Phylicum non aliter considerare res naturales, quam prout habent respectum ad motum, sed quia omnium rerum naturalium quiditates sunt huiusmodi, vt ipsas necessariò ac per se consequatur motus.& quoniam Arist.per motum inuestigat essentiam rerum naturalium,& cum non præsto adsunt differentiæ essentiales, quæ profectò magna ex parte nos lacent, earum loco adhibere consueuit proprios motus & operationes naturales, ideirco Philosophistatuerunt materiam Physicæ corpus mobile, significantes per mobile, non respectum ad motum, sed rationem & gradum essentialem corpotis, ex quo per se oritur motus, & respectus ad motum, ita ve cas omnes res comprehendat subjectum Physice, quæ per se sunt Physicè mobiles, atque mutabiles. Non esse autem Metaphysici, perscrutari quiditates rerum naturalium, vt quibuldam vilum, ex his quæ mox dicam perspicuum erit. Primò, Arist, in 1. Metaphy.cap. 2. ait sapientem omnia nosse, non singulariter, sed vniuersaliter: & in 11. lib. lum. 2. cap. 2. ita l'cribit; Philosophia verò de particularibus quidem proise unicuique horu aliqued accidit, non confiderat, circa verò ens, prous ens ununequodque horum speculatur. Deinde, falsum esset subiectu Metaphysicæ esse ens, prout ens, quod tamé plusqua millies inculcat Arist. in libris Metaphy. Etenim Metaphy. si cognosceret quiditates rerum naturaliŭ, consideraret hominë non solum, ve est ens, sed ve est homo, & leonem item, idémque contingeret in aliis rebus. Prætered, rueret ea distinctio scientiarum speculariuarii, quam Arist.in 9. Metaphy. gradit & colligit ex dinería definiendi ratione. Ad hac in libris Megaphysicis Aruft. non explicatur scientia quiditatum naturalium,  $\mathbf{fcd}$ 

sed in 7. lib. Metaphy. vniuerse tantum agitur de quiditate, nusquam autem de quiditatibus l'hyficis; ergo hoc est indicio, eiusmodi quiditatum cognitionem non elle Metaphylicam. Ampliùs reliquæscientiæsuperuacaneæ essent, nam perfectissima cognitio ca est, qua cognoscitur quiditas rei, ve est apud Arist.in 3. Mecapha tex.3.& 7. lib.tex.4 hæcautem cognitio quiditatum omniú rerum, esser Metaphy. ergo &c. Quod si quis dicat, reliquas scientias speculari passiones earum rerum, quarum Metaphysicus contemplatur quidit res atque hac ratione locum aliquem relinqui cæteris scientiis. hic profecto vehementer fallitur, eiusdem enim scientiæ est considerare caussam & effectú, principiú, & conclusionem, mediú & extrema demonstrationis, vt ex his quæ scribuntur ab Arist. 1. Post. tex. 20. & 23. conspicuum est; sed qued quid est causa passionum, est caput scientiz, est principium atque medium demonstrationis, ergo non potest consideratio definitionum vel quiditatum pertinere ad Metaphylicam; & consideratio passionum quæ sluunt ex illis quidiratibus, ad alias scientias. Et in 2. lib. Phy. tex. 17. air Arist. Incomeniens effe si Physicus scit quid sit sol & luna, nullum autem acidens eorum determinat; significans his verbis, vtrumque declarandum esse ab cadem scientia. Item, hoc pacto aliæ omnes scientiæ subalternarentur Metaphylicæ, quod suprà explosum est. Nam principia demonstrationum, que sunt definitiones, supponerentur ex Metaphysica, sicut facit Perspectiua respectu Geometriæ. Dicitur autem Metaphyficus tractare ipsum quod quid est omnium rerum, no quidem speciatim, sed vniuerse, vel quia tractat ea que attingunt quiditates omnium rerum, vti sunt, ens, substantia, vel accidens, actus, & potentia, vel quia docet quale esse debeat ipsum quod quid est, ex quibus rebus conflet, quo pacto differat quod quid est substantiæ, à quo quid est accidétis, vt videre est apud Arist in 7. lib. Metaphysica, vel quia cùm ipfum quod quid est, sit principium cuiuslibet scientiæ particularis, supponitur in ea vel declaratur leuiter per inductionem, sicut air Arist.in 6. Meraphy. tex. 1. Si auté necesse sit contra Sophistas tueri& confirmare ipfum quod quid est, & ostendere id bene constitutum esse, id profecto iam pertinet ad Metaphysicam. Sed dicet ali- Dubitatio. quis Arist. 4. Metaph. tex. 5. significare prishi Philosophi esse speculari de omnibus rebus etiam in particulari; nam subdit illius esse confiderare an Socrates, & Socrates sedens, sint idem, an diversa? Sed ad hoc dicitur, sentétiam illorum verborum hanc esse, primum Philosophum considerare illa prædicata transcendentia, idem & diuerfum, ita ve an Socrates, & Socrates sedent sint idem an diuersa, non possir cognosci sine doctrina Metaphysicæ; hoc igitur quod de So-

crate dicitur ab Aristotele, non simpliciter dicitur, sed tantum exempli causa; nulla enim scientia, nedum Metaphysica, considerat Socra-

tem, aut vllum aliud fingulare.

Ad decimam dubitationem licet respodere ad hunc modum. Et si de cœlo agit Physicus & Astrologus, tamen dissimilis est veriusque tractatio:differentiam autem Phylicæ & Astrologiæ, pulchrè tradit Geminus, cuius longam hac de re orationem refert Simplicius in 2. Physicorum super textu 17. multa item Auerroës scribit, tum in 1. Metaphysic. com. 19. tum in 2. de Cœlo com. 57. Quotum verba supersedeo hîc adscribere, ne longior sim in re minime necessaria. Equidem reor inter Physicam & Aftrologiam, sex differentias con-Sex differen- stitui posse.1. Differentia est hæc. Physica cosiderat substantiam cœli & astrorum, an sit ingenerabilis & incorruptibilis; an sit simplex vel composita; an sit elementaris, an potius quinta quædam essentia; Astrologia autem hæc minimè considerat. 2. Physicus circa cœlum perscrutatur omnia genera causarum, ve an cœlum habeat causam efficientem, nec ne; an habeat materiam; an Intelligétia quæ mouet iplum, sit anima & forma eius; quis sit finis cœli & operationű eius; quæres non cadunt sub Astrologi contemplationem. 3. Astrologus de accidentibus cœli maximè considerat magnitudinem, figuram, & motum, quatenus in his accidentibus reperiuntur actiones quædam Mathematicæ, verbi gratia, ratio maioris, minoris, æqualis, distantis, propinqui, proportionis, scu proportionalitatis; Physicus auté peruestigans omnia cœli accidentia, etiam ea quæ tractantur ab Astronomo, longè diuersa ratione considerat, nimirum prout fluunt ex natura cœli, prout congruunt illius substantiæ, prout sunt necessaria illi ad operationes Physicas perficiendas, denique prout sunt coniuncta cum materia sensibili. 4. Astrologus non curat quærere & ponere veras causas quæ consentiant cum natura rerum, sed tantum eiulmodi per quas possit vniuerse, apte & constanter rationem reddere corum omnium quæ apparent in cœlo; quo fit vr plerumque statuar ea principia, quæ videntur pugnare cum natura & recta ratione, cuiulmodi putantur esse eccetrici, epicycli, motus in ęqualitatis & trepidationis, & alia his similia: de quibus vide quid fentiat & scribat D. Tho. p. 1.9.32. ar. 1. in resp. ad secundum. 5. Physicus tametsi tractat easdem res atque Astrologus, tamen ille demonstrat eas à priori, hic autem sæpenumero à posteriori, verbi gratia, Physicus dicet terram esse rotundă, quia cùm omnes partes eius sint æquè graues ac proinde appetant æqualiter appropinquare centro. coprimunt & conglobat le in figura rotuda; Altron.aute dicet terra

este rotundă, quoniă ecclypsis lunz quz sit ob interpositum terrz,

tie inter Physicam & A. strologiam.

rotunde & circulariter efficitur. 6. Si quando euenit vt ambo reddat causam ciusdé rei, tamé Physicus exponet proprias & naturales causas, Astrologus autem communes & Mathematicas; vt si quæstio sit, cur cœlum sit rotúdum, Phy. dicet, quia nec graue est neque leue, sed aprum moueri in orbem; Astrologus autem respodebit, quoniá cælum omni ex parte æqualiter distarà terra, quod est centrum eius.

De differentia inter Medicum & Physicum, & an Medicina subalternetur Phylica, or cuise sit ponere discrimen inter scientias.

## CAP. 1111.

N T E R Medicinam autem & Physicam (nam hoc etiam in decima dubitatione tangebatur ) hoc interest, quòd Physi-Cus agit de homine, vt est species corporis naturalis, Medicus auté, vt potest curari arte Medicinæ. Similiter Physicus tractat de morbo & sinitate, vt sunt affectiones naturales hominis, & ortú habét ex principiis causífque naturalibus; Medicus auté quatenus corpus humanum arte Medicinæ iuuari potest ad depellendos An Medicimorbos, & sanitatem recuperandam atque conservandam. Verùm, na subalter-hoc loco dubitari posset, an Medicina vere subalternetur Physica. eastabilia or Etenim multi putarunt Medicinam subalternari Philosophiæ natu-dosta inquisrali, tum quia Arist, videtur id sentire in principio libri de Sensu & 116. fensibili, scribés l'hysicum prima cognoscere pricipia sanitatis, & infirmitatis,& Phylicum definere in ea quæ funt Medicinæ; Medicum autem incipere ab iis quæ sunt de natura: tum etiam, quoniam ea tria quæ in primo libro diximus requiri ad efficiendam veram propriaque subalternationem scientiarum, persecte conueniunt Medicinæ comparatione Philosophiæ naturalis:nam corpus humanum, quod ponitur subiectum Medicinæ cotinetur à corpore naturali, quod est subiectum Physicæ,& contrahitur per differentiam accidentale quæ est esse Linabile per artem: & prima principia Medicinæ demonstrantur & tractantur in Phylica, vt manifestum est ex verbis Arist. proximè citatis. Hæcisti. Sed cur ego hanc opinionem non maximè probem, dicam breuissimè. Etenim duos habitus in perfecto Medico esse oportet; vnum, quo hic cognòscit præcepta medicine & res ei facultati subicctas; alteru, quo potest benè & propte operari seruatis circunstantiis singularibus, quæ ad benè medendum concurrunt. Hos duos habitus distinctos esse, perspicuum sit, eo quòd vnus potest esse sine altero, sunt enim non pauci, qui scientiam Medicinæ in scholis didicerunt, sed ysum eius nullum habent. Sunt etiam è con-

ttario multi, qui nullam quidem Medicinæ scientiam habent, vsa tamen & experientia, vt ben'è medeantur, consequuti sunt. Interest verò inter prædictos habitus. Primò quidem, quòd prior ille speculando acquiritur, sine vllo medendi vsu ab aliis petcipi potest; posterior autem experiendo tantum & operando acquiritur. Tum, ille versatur circa vanuersalia; hic autem totus occupatur in rebus singularibus. Deinde quamuis alter sine altero sit impesectus, tamen ille fine hoc, prope nihil; hic etiam fine illo, non parum; vterque autem simul quam plurimum valentad medendum: vide Aristotelem 1. lib. Meraphy.cap.1. Porrò, prior ille habitus, qui nihil aliud est, quàm ipla scientia Medicinæ, in duas partes distribuitur; vnam quæ continet generalia præcepta & notitias à praxi remotas, vocant Medici speculatiuam; alteram, quæ iam attingit praxim & viam atque ra-Medicina no tionem benè operandi tradit, practicam appellant. His positis facile erit nunc ostendere Medicinam non subalternari Philosophiæ naturali. Nam posterior ille habitus non subalternatur Physicæ, vtpote qui totus confet praxi, praxis autem non subalternatur speculationi, cum sint res diversi ordinis, & different essentialiter, doctrina autem habitus pars ea quæ est practica, secundim rationes & caussas corum quæ tractat, pendet ex altera illa parte Medicinæ quæ est speculatiua, hæc verð non subalternatur Physicæ, quia tota est pror-

fubalternatur Phylice.

autem subalternata non differat essentialiter à subalternante. Prioris sus Physica, & est pars ipsius Physiologiæ, non secus atque doctrina animalium & plantarum. Tria enim funt quæ præcipuè tractat Medicina speculatiua. Primo quidem corpus humanum cum omnibus eius partibus, temperamentis, facultaribus & operationibus, quas res nemo nescit esse Physicas. Deinde sanitas & morbus considerantur in Medicina, quæ sunt affectiones Physicæ, prouenientes ex principiis Physicis. Postremò, alimenta & medicamenta, quorum facultates & actiones constat esfe Physicas; vires enim herbaru, lapidum, omniumque medicamentorum, quibus Medici morbos pellunt & sanitatem souent ac roborant, Physicæ sunt & ad Physicam pertinent, non secus ac proprietates & motus elementorum. Sed cur Medici hanc doctrinam fibi ascingrunt & à Physica separarunt? An quia si Medicina tantum contineret habitum illum practicum qui est eius proprius, nimis tenuis & ignobilis futura erat; adiunctione autem illius doctrine, que alioquin magno viui & ornaméto est Medicinæ, locupletior, ornarior & perfectior extitit? Medicinam verò speculatiuam esse Physicam, illud est indicio, quòd qui inter Medicos illam norunt & tractant, cos vugo appelant Physicos, itaque quicquid est in Medicina cognitionis scientifica, id totum est Physicum,

sicum, executio autem illius cognitionis & applicatio ad opus, ca demum est quæ constituit habitum quendam Medicinæ diversum à

Phyfica.

Sed quoniam de differentia quæ est inter Physicum, Astrologum, Questio cuime & Medicum, verba fecimus, volumus hîc, quasi digredientes paulu- ferimen inter lum ab instituto, breuiter explicare, cuius na sit tradere atque docere scientias. discrimen quod est inter scientias. Exempli causa, nos hoc loco declarauimus differentiam Phylica, & Astrologia, quam etiam Aristoteles pertractauit in 2.1 hy. tex. 18. potest igitur in dubium verti, an id fecerit Arist. tanquam Physicus; vel potius tanquam Metaphysicus, aut Logicus. Auerr.in 2. Phy.com. 16. cum dixisset, propositum Arist.ibi esse dare discrimen inter Thysicam & Astrologiam, subiungit hæc verbe; Et ifta perserutatio licet pertineat ad Logicam, tamen mos eft, vi illud quod est commune omnibus artibus dicatur in Logica, 🖝 illud quod est proprium unique arti, dicatur in illa arte. Quibus verbis significat hoc munus distinguendi scientias, vniuerse quidem pertinere ad Logicam, speciatim autem ad vnamquamque scientiam particularem. Quod, quia breniter & subobscure dictum est ab Auerr. à nobis latius & enucleatius declarandum est. Primum igitur affirmamus, 112dere discrimen inter duas scientias, non pertinere ad aliquam scientiam particularem, vt, vei bi gratia, tradere discrimé inter l'hy. & Mathematicam doctrinam, nec pertinet ad I-hylicam, nec ad Mathemathicam doctrinam; cuius rei cansa hæc est, quoniam is qui ponit discrimen inter duo, debet vtrumque cognoscere, vt innuit Arist. 2. de Anima cap. de sensu communi; ergo qui ponit discrimen inter subiocta duarum scientiarum, debet vtrumque cognoscere, nulla autem scientia particularis cognoscit subiectum alterius scientiæ, sed tantum noscit & explicat suum proprium subjectum; Physicus enim non cognoscit nisi res Physicas, nec potest sibi vsurpate cognitionem rerum Mathematicarum, quia nulla scientia potest transire fines sui subiecti adæquati. Quocirca non potest Physicus cognessicere aut docere discrimen quod est inter res Mathematicas & res Phylicas; sed hoc pertinet ad facultatem communem & generalem omnibus scientiis. Hæcauté facultas, duplex est; vna, l ogica; altera, Metaphylica: Logica enim tradit generalem modum kiendi omnes res; quo fit, vt Logicus doceat differentiam scientiarum. Nam cùm duo sint modi sciendi, definitio & demonstratio: scientia que paratur definitione, diversa crit ab ca, que acquiritur de-scientiarum monstratione. Deinde, cum demonstratio sit multiplex, scientia Logicam quoque erunt multiplices secundum varietatem demonstrationum. ad Metaphy. Prætered, cum scientia habeat principia, subiectum, passiones, & scam.

f .

species, diuersæscientiæserunt, quæ habebút diuersa, vel hæc omnia, vel solu aliqua. Postremò, cu in omni subiecto scientie duo reperiantur; res quæ scitur, & modus sciendi; diuersæ scientiæ erunt, vel quæ habent vtrumque diuersum, vel saltem quæ alterum; vt quamuis in eisdem rebus versentur, diuersa tamen ratione eas tractent. Atque hoc modo Logica tradit discrimen & distinctionem scientiarii; Metaphylica autein, quoniam agit de ante, vt ens est, diuidit & declarat omnia genera entium, verbi gratia, quòd alie res sint tantum speculabiles, aliæ factibiles & aliæ agibiles; rurfum aliæ funt omnind immateriales, aliæ mitus materiales, aliæ verð mediæ, partim scilicet materiales, partim immateriales. Ex qua distinctione rerum, nascitut distinctio scientiarum, vt aliæ sint speculatiuæ, aliæ actiuæ, aliæ sactiuæ; speculativatum autem, alia sit Metaphysica, alia Physica & alia Mathematica doctrina. Tradere igitur discrimen inter scientias, est Logici & Metaphylici; particularis autem artifex, cuiulmodi est Physicus vel Marhematicus, non potest id facere quà talis est, nisi fortè suscipiat aut gerat personam vel Logici, vel Metaphysici; quomodo Arist in 2. libro Physicorum tradit discrimen inter Physicam & Mathematicas disciplinas. Omnis igitur scientia particularis, quemadmodum supponit subiectum suum esse, ita quoque supponit distinctionem eius ab omnibus subiectis aliarum scientiarum. Metaphysicus autem quamuis distinguat subiecta scientiarum particularium, non idcirco tamen perfecte cognoscit ipsa;alioquin reliquæ scientiæ superfluæ essent, sed tantum cognoscit ipsa prout sunt gradus & genera entis diuersa inter se.

Memorantur causa & principia, affectiones item & species corporu naturalu.

# CAP. V.

Voniam conflitutum est subiectum Philosophia eturalis, doctrine nostre ordo deposcit, ve caussas, affectiones, &
species huius subiecti generatim exponamus, sic enim lector poterit formam totius operis quast in tabella quadă
adumbratam & ante oculos suos exposită, intueri. Causa reru naturaliu quatuor sunt; materia, ex qua fiunt; esticiens, à quo siut; finis, cuius gratia fiunt; forma, propter quam sunt id quod sunt. Materia
duplex est; vna rerum sublunariu; altera corporu cœlestiu: has enim
De varietate materias inter se diuersas esse aperte docet Arist. in 8. metaphy. tex. 12.
materia. & in 12. lib. tex. 10. Materia rerum sublunarium; alia prima, que commu-

munis est carum omnium rerum, quarum mutua est commutatio; alia secunda, quæ multiplex est; nam elementa sunt materia mixti; De varietate & partes similares, partium dissimilarium; & dissimilares, totumque forma. corpus organicum, est materia animalis. Forma est duplex. Vna substantialis, quæ facit ens simpliciter, & hoc aliquid, & vbique definitur ab Atistotele; Qued quid erat esserei; quoniam vel est tota quiditas rei, vel certè principalis pars quiditatis. Quatuor autem gradus sunt formæ substantialis. Vnus, eius quæ dat tantum esse rei, qualis est forma elementorum & mixtorum quæ carent anima. Alser, qui prætereà tribuit vitam; vt forma plantæ. Tertius, qui præter hæc, largitur vim sentiendi. Quartus, qui ad hæc omnia, impertitur vim rationis & intelligentia, atque hac est propria forma hominis; obtinens principem locum inter formas naturales; de qua Themistius in 2. libro de Anima super textu 32. eleganter scribit his verbis; Ab anima vegetali ad alias, ordine subeundum est, vsque dum ad postremam & nobilissimam ascendamus, ea est rationalis, qua quamquam vitima ortus est, tamen potestate, & dignitate cognoscitur princeps; illuc progressa natura mortalu, receptui canit, nec procedit ultra. Altera est forma accidentalis, cuius munus triplex est; primò, aptè præparare & instruere materiam ad accipiendam formam substantialem; tum, eam conservare & tueri ab his quæ vim habent vitiandi ipsam, atque corrumpendi; postremò, esse quasi instrumentum quoddam naturale per quod substantia operetur; non enim potest substantia quidquam agere sine accidentibus: quod apertè indicat Aristoteles in libro de Sensu, & sensili; vbi agit de sapore, scribens hoc modo: Quà igitur ignis, vel quà terra, nihil natum est agere vel pati, quà autem inest contrarietas in eis, hacomnia agunt & patiuntur. Efficiens aliud vniuer- De varietate sale, aliud verò particulare; illud rursus duplex; quoddam mouens efficientu. quidemPhylice, sed non existens Phylicum, hoc est, mouens, no motum, veluti est Intelligentia; quoddam autem, quod mouet Physice, & est Physicum, quia mouet & mouetur; tale autem est cœlum, quod secundum l'eripatericos agit in hæc inferiora per motum & lumen: Hoc autem quod est agens particulare, triplex est; etenim vel semper est simile esfectui; quod bifariam contingit, aut enim est eiusdem speciei cú effectu, vt homo semper gignitur ab homine; vel eiusdem generis, vemulus procreaturab equo; vel semper est dissimile suo effectui, huius generis sunt omnes animantes, quæ solum ex materia putrescente gignuntur; vel partim est simile, partim dissimile sui esfectus, quod perspicue cernitur tum in aliis, tum in generationeignis, quem videmus interdum efficiab igne, aliquando verò ctiam ab aliis causis, hoc est, vel à lumine vel à motu. Solent au-

finis.

tem Latini Philosophi & Theologi causas efficiétes in æquiuocas & vniuocas diuidere, quod tamé in idem recidit. Finis, duplex est, vnus generationis, alter rei genite; que distinctio peruulgata est apud Philosophos,& traditur ab Auerr.4.deCœlo com.22.llle est forma que per generationem acquiritur. Vnde Arist.in 1.de Gener. tex.55.sic ait; Habitibus prasentibus, non amplius generatur, sed est iam; forma autem & sines, habitus quidam sunt. Et in 2. Phy. tex. 70 inquit formam & finem esse idem numero. Hic autem finis rei genitz, est perfecta operatio eius, de quo fine Aristoteles loquitur in 2. de Cœlo tex. 17.scribens, corum, quorum est aliquod opus, vnumquodque esse gratia operis: & in 1.libro Ethicorum, vltimum finem hominis collocat in perfe-Ca operatione virturis. Rurlus, finis alius est, cuius gratia; alius cui; ve finis qui intenditur à Medico est sanitas, cui autem talis finis procuratur, est ægrotus: hanc distinctionem finis innuit Arist. 2. Phy. tex.14.& 2.de Anima tex.37. Prætereà, alius finis acquiritur per motum qui est Physicus, & est finis rerum naturalium, hic autem in 2. Physicæ textu 23. 2b Aristotele describitur his verbis; Querumenim continuo motu existente, est aliquis sins ipsius motus, hic vltimum est, o id cuiss causa. Alius finis est propter quem res agunt, non vt ipsum producant, sed vt assimilentur ei, quomodo Deus est finis omnium rerum; priorem finem Arist.in 3. Metaphy.tex. 3. negat esse in rebus immobilibus, vti funt Intelligétie vel res Mathematice; posteriorem autem finé in 12. Metaph. 37. affirmat reperiri etiam in rebus immohilibus, velut in ipsis Intelligentiis. Porrò, quæ agunt propter finem, quædam extrinsecus & ab alio mouentur ad ipsum, quemadmodum corpora simplicia dicuntur ab Arist. tum in 8. Physicæ textu 32. tum in 4.lib.de Cœlo, 25. vel à generante vel à remouente prohibés, moueri ad suum locum naturalem, qui est sinis huiusmodi corporum. Alia mouent se ad finem suum, sed nullo modo cognoscunt eum; eius generis sunt viuétia, quoru finis est generare sibi simile, vt Arist. indicat. 2. lib. de Anima tex. 34.ad quem finem ipsamet sua vi & potestare naturali se prouehunt atque perducunt, veluti cernere licet in plantis. Alia mouent se ad finem & cognoscut tam finem, quam media, quæ conducunt ad finem, sed non cognoscunt hæc (vt loquar more noftrorum Philosophorum) formaliter, verùm tatum materialiter, hoc est, cognoscunt rem quæ est finis, & cognoscunt media, sed non prout est finis, aut mediú; hoc genere continentur omnia bruta,, quæ videntur impulsu quodam naturali trahi ad expetendum finem. fuum,& quærenda media necessaria ad assequendú illum. Alia denique cognoscunt perfecte finem suu & media quæ ducunt ad ipsum, & libere agunt, ita ye in ipsis positum sit agere & non agere. Hunc supremum.

supremum gradum agentium, vnus omnium animantium tenet homo; qua etiam de causa dicitur esse dominus suarum actionum. Sed de causis rerum naturalium satis.

Sunt in Physica quædam alia principia que in scholis Philosopho- Que sint in rum, vocari solent principia complexa, vel principia cognoscendi, Pinsica prinquæ nihil aliud funt, quam sententiæ quædam generales notissimæ cipia cognoac tritissima, qua crebrò vsurpantur ab Aristotele, & ad res Physicas sipua queda explicandas probandásque sepenumero adhibentur. Huius generis pronuntiata. funt hæc.1. Motum esse. 2. Esse multitudinem & diuerstratem in rebus naturalibus. 3. Tria esse principia generationis retum naturaliú, materiam, formam & prinationem. 4. Quatuor esse genera causaru, materiam, formam, efficiens & finem. s. Ex nihilo nihil fieri, fed in omni productione Physica, opus esse subiecto aliquo & materia. 6. Per le non generari materiam aut formam, sed totum compositum. 7. Naturam esse principium motus in eo in quo est. 8. Naturam operari alicuius gratia. 9. Naturam nihil frustrà facere. 10. Naturam semper, cùm possibile est, facere quod est melius. 11. Que natura fiunt, aut Temper aut vt plurimum ita fieri, quæ autem præter hæc accidunt, non fieri secundum naturam. 12. Naturam fugere infinitum & inordinatum, semper enim natura quærit finem, & est omnibus causa ordinis.13. Motum esse actum entis in potentia, prout in potentia. 14. Quatuor esse species motus, generationem & corruptionem; augmentationem, & decretionem; alterationem; & motum localem. 15. Omne quod mouetur, ab alio moueri. 16. Moueri à se proprium esse animatorum.17. Esse formam substantialem.18. Formam substantialem, esse prestantiorem materia; & mouens mobili; & agens, patienri.19. Natura eligit potius vnum, quam multa; & pauciora, quam plura, nisi quid obest. 20. Cotinuum esse divisibile in infinitum. 21. Cotrariorum esse contrarias causas, esfectus atque proprietates. 22. Omnium natura constantium, esse certum magnitudinis & paruitatis terminum.23. Remissionem & debilitationé vnius cotrarij sieri propter admixtionem alterius contrarij. 24. Idem, vt idem, semper aptum esse facere idem. 25. Omni actui, propriam & determinaram potentiam, & omni formæ, propriam & determinatam materiam, respondere. 26. Nihil præter naturam existens, aut violentum, esse perpetuum.27. Actus actiuorum, in patiente & disposito recipiuntur. Ex quo natum est illud multorum sermone tritum pronuntiatum; quicquid recipitur, per modum recipientis recipitur. 28. Quod est in rebus naturalibus euides secundum sensus, id non esse in quæstionem vocandum, nec rationibus probandum. Hæc atque horum fimilia, quæ sparsa in scriptis Aristotelis reperiuntur, sunt quasi fun-

damenta & firmamenta quædă, quibus eius tota propè Philosophia naturalis, nititur arque fulcitur, eaque passim occurrunt, vtpote quæ in plerisque demonstrationibus & probationibus Physicis inseruntur. Sed veniamus ad affectiones & species corporis naturalis.

Affectiones communes omnium rerum naturalium, prælertim corruptibilium, quatuor funt; quantitas, locus, tempus, & motus... Quáritas est duplex , vna magnitudo, altera numerus: etenim corp**us** naturale, quà est mobile, debet esse præditum magnitudine; quà verò est specie multiplex, necesse est ipsum dividi in multas & varias species rerum. Magnitudini autem est adiuncta figura; nam cum omnis magnitudo naturalis fit corpus finitum, terminus autem cospotis est figura, necesse est omne corpus naturale affectum esse aliqua figura: locus absolute quidem debetur corpori naturali, quia est corpus longum, latum, & crassum, hic autem vel ille locus, hoc est, vel supe rior, vel inferior deberur ei quatenus habet grauitatem vel leuitatem.Loco autem cognatus est situs vel positura, quæ ex circumscriprione loci & locati corporis existit; cuius differentiæ sunt, supra, infra,ante,retro, dextrum, sinistrum. Motus est præcipua affectionum naturalium, & que maiori studio, cura & diligentia tractatur à Physico, quam aliæ; cuius quatuor funt species, generatio & corruptio, accretio, & decretio, alterario, & motus localis. Tempus non modò est mensura omnium motuum naturalium, sed etiam metitur dutationem rerum corruptibilium. Species verò corporis naturalis, septem funt,cœlum,elementa,mixta imperfecta,vt nix & grando;mixta perfecta, quæ carent anima, vt metalla; plantæ, bruta, homo: quanquam mixta imperfecta (quoniam non habent formam substantialem diuersam ab elementis ex quibus constant, sed sunt accidentaria quædam corum complexio & coagmentatio) non debent tanqua species quædam corporis naturalis diuerfa ab elementis recenferi. Harum autem specierum quæ sit præstantissima paucis explicandum est.

> Inter species corporis naturalis, qua sit omnium prastantissima. C A P. VI.

RISTOTELE S multis in locis haud obscurè docet, cœlú dignitate anteire reliquis corporibus naturalibus. Nam in lib. 6. Ethicorú vbi loquitur de sapientia, ita scribit; neque verò quiequàm ad re àttinet, quòd homo reliquorú animaliú quid-

da sit quam optimu, sunt enim, es alia homine multo diviniora, ut ea qua omnibus maxime sunt in cospettu ex quibus hic mundus coagmetatus est. Deinde in 2. Phy. tex. 45. & 1.de Partibus animalium.cap.1.reprehendit cos Philo-

Philosophos qui aiebant plantas & animalia effici à suis quæque causis, cœlum autem & sidera, casu & fortuitò extitisse; absurdum, inquit, est calum, or diminissima sensibilium, subucere temeritati fortuna. Tum, in 1.de Cœlo sex.13. inquit; manifestum est, esse aliam substantiam pracer eas qua hic sunt, priorem, ac diviniorem hu omnibus : loquitur autein de cœlo.Prætereà 1.lib.de Cœlo tex.100, ait cœlum esse corpus immortale & diuinum, ex quo & aliis corporibus pendet esse & viuere, his quidem exactius, his autem obscurius. Amplius, in 1. de Cœlo textu 16.sic ait; Quapropter ox omnibus his, aliquis ratiocinando crediderit, quod est aliqued, prater corpora qua hic & circa nos sunt, alterum separatum, tanto nobiliorem habens naturam, quanto plus distat ab his, qua hic sunt. Adhæc, in 1. de Partibus animalium cap. 5. ait, res naturales æternas, vt sunt cœli, tantum præstare aliis rebus naturalibus, vt cognitio illarum vel minima & tenuissima multis partibus præstabilior sit, quàm harum rerum amplissima & accuratissima scientia. Posteà, in 1. lib. Meteorologico, inquit hunc mundum inferiorem, continentem atque coniunctum esse coelo, ve omnis virtus eius per motus cœlestes conseruerur & gubernetur. Hoc etiam est valde confentaneum rationi; etenim substanti#cœli est simplex, ingenerabilis & incorruptibilis; forma à qua mouetur & quæ est finis ipsius, est Intelligentia; motus eius, est circularis, qui est primus & nobilissimus omnium motuum naturalium; figura est rotunda, quæ antecellit cæteras species figuræ; virtus eius & efficientia, est maximè generalis, vipote per quam omnia quæ sunt infra lunam, procreantur, reguntur, conseruantur, & quodammodo perpetuantur: videtur igitur esse cœlum omni alio corpore naturali præstantius.

Sed hoc non videtur carere difficultate: quoniam Arist. in proœ-Tres dubitamio librorum de Anima, significat scientiam animæ, dignitate ante-tiones cellere reliquis disciplinis; ergo anima vel animal, erit nobilius cœlo.

Deinde, videtur homo esse nobilior cœlo, quippe cùm habeat animum participem tationis, immortalem & diuinum, similem Dei, & parem propemodum Intelligentiis, quin etiam Arist. in 2. Phy. tex. 24. inquit hominem esse sinem omnium rerú, hoc modo scribens; Et vismur tanquam propter nos, omnibus qua sunt, sumus enim quodam modo comos sinus. Prætereà, animatum est nobilius inanimato; sed formica, verbi gratia, est animata, cœlum autem non; ergo formica est nobilior cœlo. Verùm, paruo negotio occurrere possumus his obiectionibus.

Ad primam dubitationem respondemus. Cùm Arist. ibi commendat scientiam animæ, tum ob certitudinem, tum ob excellentiam rerum quas tractat, non assirmat eam primam esse omnium discipli-

Digitized by Google

narum, sed esse ponendam in primis, hoc est, numerandam esse inter

primas & clarissimas scientias; quod prosectò verum est, nam post doctrinam Intelligentiarum & scientiam cœli, primum ac summum locum sibi suo iure vendicat scietia animæ. Ad.2. obiectionem. Responderer Arist.cœlum posse considerari duobus modis; vel vnà cum Intelligentia, hoc est, pro toto quodam, quod existit ex orbe & Intel· Quemedo caligentia, cuius motu, ac efficientia continentur omnes res sublunalum partim res, vel præcisè & citra Intelligétiam, prout est corpus quoddam simse mobiline homine, par- plex & naturale, & quod perpetuò mouetur in orbem; similiter ditim verò nö. ceret Arist hominem bifatiam accipi posse; vel vt est corpus quodda naturale, habés esse Physicum, & operationes Physicas; vel ex ea parte qua est immortalis, intelligens, & participes divinitatis. His positis, facillimè dissolueret dubitationem propositam ad hunc modum. Cælum sumptum priori modo, proculdubiò nobilius est homine; posteriori auté modo non; vincit quidem dignitate hominem priori modo acceptum, vincitur tamen ab eo, si homo posteriori modo cosideretur. Vel aliter, anima rationalis pendet à cœlo ratione corporis. quod informat, & vnionis cu co ex qua existit homo, & ratione operationis, quatenus ea pendet à phantasmate, & vsus eius potest impediri ob deprauationé instrumenti sensitiui, per se auté & simpliciter, ea ratione vt animus noster est immaterialis, omnia intelligés, &liberú habens arbitriú, nó pendet à cœlo. Sicut igitur homo quodá modo est dependens à cœlo, quodam modo non; ita quodam modo est eo nobilior, quodam modo verò non: quamuis propter nobilitatem hominis(quam post resurrectionem animo &corpore adepturus est, & quia eius gratia cœlos creatos esse in sacra scriptura legimus, tumalibi, tum Deuteronomij 4.) idcircò verius dici potest, hominem esse simpliciter præstantiorem cœlo. Ad eum autem locum qui ex 2. Phy. An homo sit adductus est, duobus modis respondere possumus. Vno modo, si difinis omniom camus Arist. ibi facere hominem finem omnium rerum, non naturalium sed artificialium, ná de huiusmodi rebus ibi loquitur Arist.omnes enim artes comparatæ funt ad vsus & comoditates hominis, preferrim, yt inquit Albertus, hominis ciuilis: nam homo foliuagus agés vitam solitariam, non eget tam multis artibus, atque hoc modo pre-

> dictum locum Arist.interpretantur Simplicius, Auerr.&B. Thom.est igitur homo finis omnium rerum artificialium: quin etiam hominé finem esse omnium rerum naturalium que sunt infra lună Arist. docet 1. Polit.cap.5. Altero modo, possumus etiam dicere, hominé dici finem omnium rerum, non absolute, sed quodam modo; quam particulam ponit ibi Arist.cœlum enim primaria intentione est propter Deum & Intelligentiam; quodam modo autem, hoc est, secundaria.

return maintalium.

Digitized by Google

intentione, est propter generationem & conservationem harum re-Obietio. rum inferiorum, maxime autem hominis. Sed dicer aliquis Aristotelem in 9.lab. de Hist. animal. cap. 1. ita scribere de homine; Quorum vestigia moru, cum in omnibus fere insunt, tum vel maxime in perfectioribus, O maxime in homine, his enim natura perfectissima est, o ob eam rem habitus efte conspectiores in ipso continentur. Et in. 2. lib. de Partibus anima. lium cap. 10. Habent, inquit, quadam animalia etiam beneviuedi rationem, quale hominum genus est, quippe quod aut unum ex nobis cognitu divinitatio partoceps sit aut omnium maxime: quibus verbis significat hominem di - Solutio. gnitate excellere omnes res naturales. Verum, hoc facile foluitur, nam Arist. non loquitur de homine absolute, sed facta comparatione cum aliis animantibus mortalibus; id quod ex eius verbis liquidò cognoscitur. Ad.3. dubitationem dici potest, comparationem fieri Non semper debere in his, qui sunt eius de generis vel ordinis. Quocirca in morta. animatum est libus, animatu nobilius est inanimato, sed animatum mortale non est nimato. nobilius inanimato incorruptibili, quale est cœlum; quod (tum quia est incorruptibile, tum quia est causa vniuersalis omnium corruptibilium, in fieri, in esse, & in operari) censeri debet nobilius cunciis rebus corruptibilibus. Quamquam D. Tho, videtur paulò aliter sentire in 1. parte quæst. 70. art.3. in resp. ad. 2. seribens animal simpliciter esse nobilius cœlo propter animam : cœlum autem secundum quid esse nobilius animali; tum quia forma eius in totum perficit materiam, ita vt non sit ampliùs in potentia ad aliam formam, quod non facit anima in animali; tum etiam propter motum cœle-Rem, qui fit à nobiliori motore.

> Enumeratio partium Philosophia naturalis. C A P. VII.

V o p sit subiectum Philosophiæ naturalis, & quæ huius subiecti principia affectiones,& species, ostensum est; sequitur, vt princip. Physicæ partes, ear simque partiú inter se ordinem, indicemus. Arist in 3. lib. de Anima textu 38.

auctor est, scientiam ita secari & diuidi, vt res diuiduntur in quibus scientia versatur; ex quo sit, vt quoniam suprà indicauimus varietate serum naturalium quæ subisciuntur Physicæ, nunc facillimum nobis suturum sit colligere ac explicare omnes partes Philosophiæ naturalis. In principio operis Meteorologici Aristotelis partim repetens quæ antè docuerat, partim ea proponens quæ deinceps tractaturus exat, pulchrè ante oculos ponit omnes partes Philosophiæ naturalis, earúmque dispositionem & ordinem. Commemorat autem ibi sex

Septem par- partes Physicæ, Vnam de primis causis naturæ & de omni motu naturali, quæ continetur octo primis libris Physicis. Alteram, de cœlo, quam complectuntur quatuor libri de Cœlo & Mundo. Tertiam, de mutua transmutatione elementorum, & vniuerse de generatione & corruptione, quæ docetur in libro de Generatione & corruptione.Quartá, de rebus Meteorologicis, quam Aristoteles exposuiteribus, vel ve aliis placet, quatuor libris. Quintam, de animalibus, qua comprehendit Aristoteles omnia quæ pertinent ad do-Ctrinam animalium, hoc est, libros de Historia animalium, de Partibus animalium, de Anima, de Generatione animalium, & quæ vulgò nominantur Parua naturalia. Sextam, de Plantis, de quibus pollicetur Aristoteles se velle conscribere aliquod opus, tum hic tum in libro de Sensu & sensili (vbi agit de saporibus) & in fine libelli de Longitudine & breuitate vitæ; sed nequenunc extat aliquod opus eius de Plantis, neque extabat tempore Alexandri, vt ipse scribit in suis commentariis in librum de Sensu & sensili, loco supradicto; duos autem libros de Plantis, qui nunc circunferuntur nomine Aristotelis, viri doctrinæ Aristotelicæ periti, existimant falsò adscribi Aristoteli, cui rei fidem faciunt, inuentio, dispositio, & elocutio rerum que tractantur in illis libris, quippe cum nihil plane oleant lucernam Arist. His sex partibus Physicæ, adiungenda est septima de · Mixtis perfectis & inanimatis, vti sunt Metalla, qua prætermisit quidem Arist, in hac enumeratione, sed in fine tertij Meteorologici expressit: nam cum de metallis generatim quædam attigisset, amplioré & diligentiorem explicatione pollicetur his verbis; Communiter igitur dictum de omnibue his sigulatim autem considerandum est intendentibus circa vnumquedque genus. Hæc igitur est divisio yniversæ Philosophiæ naturalis, à Peripateticis memoriæ prodita.

Antonim Mimersione sim-

Cæterum, quoniam nonnulli ætatis nostræ Philosophi, præradulanus in stantes ingenio & scientia Philosophiæ Aristotelicæ, pugnacistimè lib. 15. de E contendunt octo libros Physices (in quibus agitur de principiis & gularii certa- affectionibus rerum naturalium) omnino remouendos esse à partibus Physicæ, & referendos esse ad Metaphysicam, initium autem Philosophiæ naturalis sumendum esse ex libris de Cœlo; age hanc etiam opinionem obiter refellamus. Multa sunt quæ huic opinioni maxime aduersantur. Primò, titulus horum librorum; qui est de Physico auditu. Tum, quoniam Arist citans alibi hos libros, appellat cos Physicos; veluti in 8. Phy. tex. 4. Posteà, quia omnes interpretes Aristotelis concordissime agnoscunt hos libros Physicos, & primam partem Phylosophiæ naturalis. Deinde, quòd duo primi libri sint Physici, ostendit Aristoteles in proæmio, dicens eniten-

dum

dum esse Physico, primum omnium docere causas & principia rerum naturalium. Quòd autem reliqui sex libri sint etiam Physici, aperte indicat Aristoteles in principio tertij libri, scribens; Que-Biam Physica tractat de natura qua est principium motus, motus autem est continues, ac proinde potest infinite dividi, o sine loco ac tempore esse nequit; ob id Physico disserendum esse de motu, infinito loco, & tempore. Ad hac, Aristoteles in 1. de Partibus animal, præcipit in omnibus disciplinis exponendis atque tractandis, primum docenda esse quæ sunt maxime communia; sed que declarantur in octo libris Physicis, sunt maximè communia omnium pene rerum naturalium; ergo, &c. His accedit, quòd omnis scientia, vt est in 1. Posteriorum tria speculatur circa subiectum suum, principia, species, & affectiones eius; quare Physica speculari debet principia & affectiones, sui subiecti, quod est corpus naturale; huius autem corporis principia & affectiones, traduntur in octo libris Physicis; ergo tales libri non possunt à Physica remoueri. Postremo, vnius scientiz est, vt scribitur in 1. Posteriorum 43. docere subiecti sui principia, species, & affectiones; si Metaphy, igitur considerat principia & affectiones corporis naturalis de quibus agitur in octo libris Phylicis; eadem profectò considerabit species corporis naturalis; ex quo necessario efficitur, vel nullam esse Physicam, vel si qua est certe superuacaneam esse: cum quicquid attinet ad perfectam cognitionem rerum naturalium, id totum libi lumat & arroget Metaphylica, quare ablurdum est octo libros de Physico auditu, remouere à doctrina Physicæ. omissa igitur hac opinione, pergamus ad alia, & de supradictarum partium Physice ordine differamus.

De ordine quarundam partium Physicæ conuenit inter omnes; etenim certú est octo libros Physicorum, primú tenere locum, quippe cùm principia & quasi fundamenta totius Philosophiæ naturalis, rerúmque maximè communiú doctrinam contineant. Vnde Auerr. in suo prologo Physico, loquens de his libris sic ait; Proportio istius libris ad scientiam naturalem, est sicut proportio elementorum rei ad rem, quia iste luber comprehendit res, qua sunt principia or radices universales illorum, de quibus vult loqui Naturalia. Hos libros proximè sequuntur duo libri de Cœlo; cœlum enim, quoniam est maximè simplex, persectum, immortale, & causa esticiens, regens atque conservans omnium rerum sublunarium, optimo iure sibi vendicat primum locum inter species corporis naturalis. Tertius locus tribuendus est elementis, quippe cùm sint corpora simplicia & principia omnium rerum mixtarum. Doctrinam autem elementorum, Arist. quidem inchoatuit in extremis duobus libris de Cœlo; in libris verò de Generatio-

ne, penitus absoluit, yt inquir Alexander in principio operis Me-

corruptione sunt elemeta.

teorologici, & Philoponus in proæmio lib.de Generatione. Porrò quæcunque scribuntur in libris de Generatione pertinere ad scientiam elementorum, cóque referri ab Arist ex his que subiiciam, manifestum erit. Totum opus quod inscribitur de Generatione & cormateria, que ruptione, divisum est in tres partes : in prima agitur precipue de getractatur in neratione & corruptione; in secuda que incipit à tex. 43. primi libri, libris de Ge- de tactu, actione, & mixtione; in terria quæ continet secundum neratione & librum, agitur de elementis. Ad has tres pattes distinguendas, Arist. vsus est tribus proæmiis, vt cuiuis licet videre in principio cuiusque partis. Has igitur partes affirmamus Arist. instituisse atq; pertractasle elementorum caussa; ac de vitima quidem, hoc est, de secundo lib. nemini dubium est.nam & Arist. initio eius libri proponit se velle agere de elementis, & principalem partem libri confumit in explicatione illoru: & alibi citans hunc librum, appellat eum de elemétis, vt in 2.de Anima tex.117.86 in libello de Sesu & sensibili, vbi disserie de saporibus. Secundam autem partem operis, etiam referri ad doctrinam elementorum, planum fecit Arist.in procemio eius scribens ibi textu 43. quia de elementis sermonem instituit, necessariò item agendum esse de tactu, actione & mixtione. De prima verò parte, quæ est de generatione & corruptione, licer id maxime obscurum esse videatur(proptereà quòd Arist. significat in procemio eius, se agere velle non tantum de generatione & corruptione elementorum, sed vniuerse ac simpliciter de generatione omnium quæ natura constant)idem tamen sentiendum est. Etenim Arist.tum in proæmio 2. lib.de Generatione, tum apertissimè in 3, lib. de Cœlo tex. 1, indicat se aggredi ad tractandum de generatione & corruptione, elementorum caussa; sic enim scribit in z. de Coclo; De primo igitur elementorum dictum est, o quale id est secundum naturam, o quod incorruptibile, atque ingenerabile. Reliquum est autem de duobus dicere, simul autem accidet de hu dicentibus, & de generatione & corruptione considerare; generatio enim aus omnino non est, aut solum in his est elementis, aut in que ex his sunt. Ex quo intelligitur vitimos duos libros de Cœlo; & item duos de Generatione facere vnum opus, quo perfecta elementorú doctrina continetur. De ordine igitur harum partium Physicæ quas memorauimus omnes consentiunt: At de quarto lib. Meteorologico; de libris de Anima, ac de Plantis, quo loco censeri & numerari debeant, magna controuersia & dissensio est inter expositores Arist. de qua re quod nobis videtur maximè probabile, in præsentia breuiter explicabimus.

Dequar-

# De quarto libro Meteorologico. CAP. VIII.



G o sic existimo, eum librú qui vulgo inscribitur quartus Leber, qui di-Meteorologicus, nihilattinere ad doctrina Meteorologi-ciur quartus cam, nec cu aliis tribus prioribus libris cohærere, sed po- Meteororum, tiùs libris de Generatione & corruptione subiungédum ad dostrinam

esse;in quam opinionem adducor his rationibus. Primò, quia nec in- Meteorologiscriptio operis Meteorologici, couenit in hunc libru, nec materia re- cam, nec post rum Meteorologicarum, quæ est duplex halitus, vnus calidus & hu- tres libr. Memidus, alter calidus & siccus, vt est apud Arist. in principio primi, & teororum lofine tertij libri-Meteorologici. Etenim quæ cotinentur hoc libro (fi- post libros de ue is sit separarus ab aliis & per se coherens, vt quibusdam visum est; Generatione siue sit pars seu additamentu eius operis quod est de elemetis) neque & corruptiogignuntur in sublimi, nec duplici ex halitu efficiuntur. Deinde, Arist. ". in procemio Meteor, exponens vniuersam materiam pertractandam in libris Metcor. solum enarrat ea quæ docentur in tribus libris, de quarto autem nullum verbum facit; mox subdit; cum autem, inquit, pertranssuerimus de his, speculabimur de animalibus & plantis, ex quo perspicitur, inter tres libros Meteorologicos, ac eos qui sunt de Animalibus, non esse interponendum hunc librum. Prætereà, inter libros tres Meteorologicos apparet magna euidénsque connexio, quam Arist. apertissimis verbis facit & declarat primis extremisque verbis cuiusque libri, at inter hunc librum & priores tres Meteorologicos, nec est, nec fit ab Arist. vlla connexio, nam in fine tertij libri proponit agédum esse de metallis, in principio autem huius libri reuocat in memoriam quæ tractata fuerunt in 2 lib. de Generatione, de primis qualitatibus elemétorum, & proponit se velle docere nonnullas affectiones, quæ exactione perpessionéque harum: qualitatum existunt, vt vel ex hoc vno loco clarissimum sit, hunc librum connexum esse non cum Meteorologicis, sed cum his qui funt de Generatione. Ad hæc, causa quæ mouet alios, vt hunc librum proxime subjungant aliis Meteorologicis, futilis est; siquidem aiunt in aliis tribus libris dictum esse de mixtis imperfectis, in hoc autem agi vniuerse de mixtis perfectis, quòd profectò falsum est:nam neque hie declarantur principia mixtorum, quæ sunt quatuor elementa; nec corum species, quæ sunt metalla & lapides; nec affectiones, quæ sunt tum aliæ, tum in primis qualitates sensibiles; sed in hoc libro scopus Aristotelis est (cum in 2. libro de Generatione docuisset esse quatuor primas qualitates, earumque duas esse actiuas, alteras verò duas passiuas) declarare ea, quæ tam exactione quam passione

talium qualitatum accidunt mixtis. Ex actione enim caloris & frigoris, prouenit generatio, putrefactio, concoctio, & incococtio, eartimque species, vei sunt maturatio, cruditas, elixatio, inquinatio, assatio, & tostio. Ex perpessione verò humoris & siccitatis, proficiscuntur mollities, durities, concretio, liquefactio, incrassatio; tum præter hæc, flexibile, friabile, frangibile, & alia horum similia: vt nemo sit, licet parum acute videat, qui cernens animo principium, finem totumq; contextum huius libri, non animaduertat eum dissentaneu esse libris Meteorologicis; his autem qui sunt de elemétis seu de Generatione, planè consequentem. His denique accedit locupletissimű testimonium Alexandri, quem nos huius sententiæ ducem & auctorem libenter sequimur : is enim in prefatione sua super hunc librum sic ait; Liber hic qui quartue inscribitur Meteorologicorum Arist quidem est, verum ad Meteorologicum negotium non attinet; nam que in ipso pertractatur, huiusce theoria propria non videntur, sed magu quantum ex hu,qua in ipso dicuntur, ratiocinari possumu consequi habet ad libr. de Generatione & corruptione: cum enim in ipsis pertractauerit de quatuor virtutibus tagibilibus, caliditate, frigiditate, humiditate, & ficcitate, oftendens ex combinatione harum virtutum elementa fieri, quin etiam aliquas ip arum asliuas esse, aliquas verò passinas,in prasenti modò libro,quanam sint ea declarat,qua,vnaquaque distarum virtutum facit aut patitur, & que ab ipsis geruntur, ac siunt. Hæc Alexander.

Solutio trium

Sed dicet aliquis. Hic liber inscriptus & habitus est Meteorologidubitationii. cus, etiam ante tempora Alexandri. Esto, sed Alexander improbat talem inscriptionem, nec est inustratú vel adornare libros falsis inscriptionibus, vel cos adscribere alienis auctoribus. Sed cur, inquies, Arist.non meminit huius libri in enumeratione quam fecit in proœmio operis Meteor. An quia eu comprehédit sub opere de elementis & de Generatione? An potius quoniam cum instituisset generalem diuisione Philosophiæ naturalis in principales partes eius, sicut omisit opus de Metallis, ita non est mirandum hunc vnum librum fuisse ab eo prætermissum.Illud verò quod nonnullos deducit ab hac sententia, infirmum sanè est. Aiunt quidam, hunc librum non posse coniungi cú his qui funt de Generat.proptereà quòd Arist. extrema parte ipsius, significat huic libro proxime succedere libros de Partibus animalium, scribens; Queniam hic dictum fuit generatim de costitutione naturáque partium similarium, deinceps agendum esse sigilatim de vnaqueque ipsarum,tum de parcibus dissimilaribus, ad extremu de animalibus que constant ex huiusmodi partibus. Sed hoc argumentum, nec obest nobis, nec prodest his, qui contra sentiunt; non enim illis verbis Arist indicat connexionem successionémque librorum, sed potius seriem, aque ordi-

né rerum cognoscendarum, quasi diceret. Cum hic declaratæ fuerint nonnullæ affectiones quæ insunt partibus animaliú, eum qui vellet totam hanc materiam ad extremum vsque prosequi, oporteret speculari hæc vel alia quæ ibi proponuntur, alioquin hic liber proximè anteit libros de Partibus animalium; ergo subsequitur libros de Metallis & de Anima, quonia isti volunt libros de Anima preire cos qui funt de Partibus animalium. Cum autem contendunt hunc librum proximè coniungi cum aliis Meteorologicis, hinc necessariò cocluditur libros de Metallis, & de Anima, priores esse libris Meteorologicis, quod nemo non videt falsum, & absurdum esse. Sed de his satis, veniamus ad libros de Anima & de Plantis.

De ordine quo libri qui pertinent ad scientiam animalium, ab De ordine li-Aristotele scripti aut euulgati fuerint, ponam in medio, quæ potui brorum 200 ex variis locis eius, coniectura consequi. Primus locus assignari de-dostrină anibet libris de Historia animalium, quibus Aristoteles tradidit su-malium. dem & adumbratam notitiam animalium, quam quia non demon-Arando, sed veluti narrando exposuit, appellauit historiam. Secundus locus dandus est libris de l'artibus animalium. Tertius, libello de Incessu animalium. Quartus, libris de Anima. Quintus, libro de Sensu & sensili, de Memoria & reminiscentia; de Somno & vigilia; de Somniis; de Diuinatione per somnum; de communi Motu animalium. Sextus, libris de Generatione animalium. Septimus, libro de Longitudine & breuitate vitæ; & de Iuuentute & se nectute; Vita & morte, ac Respiratione. Quòd libri de Historia animalium primiomnium locari debeant, ex eo manifestum est, quod mos est Aristoteli primum generalem & crassam notitiam rerum, quas diligenter tractare vult, proponere: tum subtilem & accuratam earundem cognitionem tradere. Deberi autem secundum locum libris de Partibus animalium, declarat epilogus illius operis, & libri qui est de Motu animalium, vbi Aristoteles, repetens, quæ ab eo tractata fuerant de animalibus, semper memorat primo loco libros de Partibus animalium. His autem proxime succedere libellum de Incessu animaliù indicat Arist, extremis verbis quarti libri de Partibus animaliú, scribens; Quoniam actum fuit de partibus animalium, sequi, ve de his que incessus animalium deserviunt, disseratur. Huic libello consequens esse opus de Anima, declarant vltima verba huius libelli quæ sic fere habent; De partibus cum aliu, tum his qua faciunt ad incessum animalium, hoc se habet modoziu autem sic determinatu, proximim est de anima comemplare Hoslibros de Anima subsequitur liber de Sensu & senfili; quod ostendit Aristoteles in principio eius, coniungens ipsum cum libris de Anima. Huic libro de Sensu & sensili adnectendus est

liber de Memoria & reminiscétia; vt videre licet ex fine libri de Sensu & sensili. Porrò, librum de Memoria & reminiscentia, sequuntur hi qui funt de Somno & vigilia, de Somniis, de Diuinatione, & de communi Motu: post quos proxime numerantur libri de Generatione animalium, id quod liquidò perspicitur ex epilogo libri de Motuanimalium, qui sic habet; De partibu igitur vniuscuius que animalium, er de anima, pratereà de sensu er memoria, er somno, er communi motu diximus, reliqui autem & de Generatione dicere. Quod autem liber de Longitudine & breuitate vitæ; de Iuuentute & sene cute; de Vita & morte, atque respiratione, extremum locum teneant, aperte docet Arist. extrema parte libri de Longitudine & breuitate vita, vbi sic ait; Dicta est caussa de magnitudine & breuitate vita, reliquum autem nobu confiderare de innentute & seneclute , vita & morte , his enim determinatio, finem veique habebit, qua de animalitus methodus. Si igitut hi libri terminant do Arinam animalium, necesse est his anteire cos qui sunt de Generatione animalium. Hoc igitur ordine videtur Arist. cos libros qui continent scientiam animalium, aut scripsisse, aut in publicum edidisse. Sed quæret aliquis, an ordine doctrinæ libri de Anima piæpo-

nima, ordine nendi sint his qui sunt de Partibus animalium, nec ne ? Equidem ve-

doctrina, po- hementer assentior Alexandro, qui censet libros de l'artibus raimasu libru qui lium, ordine doctrinæ priùs explicandos esse, quam libros de Anima; sont de Par- huius viriauream orationem hic adscribemus; sic enim ait in primo thu anima-libro suo de Anima.cap. 2. Fere autem assecuturu ea qua de anima traduntur, O rationes, qua ad eim substatiam pertinent, trastaturum, animaduertere prater catera opus eft id, quod in natura ambitiose elaboratum eft. Cum enm qualu, o qua res fit natura didicerimm, nobisque, persuaserimon quocumque opere, vel admirabili, quod intercedete arte confectura fit, longe maiori admiratione digna effe effecta natura: facile fide prastabimm iu , qua à nobu de anima substantia recensenda sunt Nihil enim magis in causa est ot cu de anima disseritur, ambiguis difficultatibm inuoluamur, quam quod difficilimum est illim potrfeates functionesque in qua de ipsa dicuntur consentanea, es cocordi ratione comungere, quasi omni corporea virtute diminiora, & maiora effe existimentur. Quare fi ca qua commode er aprè de anima substantia proferuniur , contradi-Etionibui implicare non volumus, primo loco ipse possidentis animă coi poris apparatus contemplandus oft, & internarum inuicem externarumque partium cu splo wenustatus & pulchritudinus concentu,lex & dispositio coquirenda. Simul anim atque hac ipsa fosculati fuerimue; haudquaquam vlterius admirabile, 29° nostra epimone maim esse videbitur, ut en corpore suprà quam opinari possumen, mirabiliter atque ambitiose diffosito anima tot in se motioni principia possides,

continentur. Auerroe's idem sensit & scriptum reliquit in principio Meteororum, idem quoque recta ratio fundet: nam fi anima est actus corporis organici, ergo corpus organicum ordine generationis, est priùs quam anima ac proinde priùs declarari ac cognosci debet. Deinde si in explicandis disciplinis, incipiendum est ab his quæ sunt magis nota & manifesta nobis, corpus autem organicum cum cadat sub sensus nostros, est nobis magis conspicuum & familiare quam anima, cur non doctrina corporis animati & partiú cius præponenda erit sciétiæ animæ?& Arist in 1.de Part, animal, disputat an sit Physici agere de omni anima, qua re innuit doctrinam anima non ab eo fuisse præpositam libris de Part, animalium, sed magis postposiram: Sed Auicenna, nobis dissentiens, vult libros de Anima priores esse his qui sunt de l'artibus animalium, tribuens eis sextum locum inter partes Philosophiæ naturalis ; eo maxime argumento, quod anima sit persectior corpore, & finis eius: & sicut est præcipua causa ipfius animalis, ita in eo cognofcendo priorem atque potiorem esfe debere, verum dupliciter peccat Auicena, primum, quia putat in do- Opinio Anicendis rebus perpetuò tenendum esse ordinem natura ac perfectio- conne refelimis, cùm Arist. clamet in 5. Metaphys. tex. 1. non à primo & rei principio aliquando inchoádum esse, sed vnde quis facilitàs discat. Deinde quoniam facir scientiam animæ, partem quandam Physicæ diuersam à doctrina animalium; cum Arist. velit esse vnam methodum animalium, quæ comprehendat libros de Anima & de Partibus animalium, & alios quos suprà enumeranimus, ve apud eum videre licet in procemio Meteororu, & in fine libr. de Logitudine & breuitate vice.

De Plantis autem ita dicendum est, Aristotelem pritis tractasse de Libri de Aanimalibus, qu'àm de platis. vbi enim commemorat hos libros, fem-nimalibus per anteponit libros de Animalibus, his qui sunt de Plantis, ve po-pracedunt orper anteponit noros de Antinanous, sus qui tunt de l'antes, ve podine dell'i-test cognosci ex his que scribit ipse in proæmio Meteororu, in lib. na libres de de Senfu & sensili, vbi loquitur de saporibus, & in fine de Longitu- Plantis, dine & breuitate vita, idque Aristoteles non temere, sed consulto fecit:etenim ordine doctrinæ priores sunt libri de Animalibus, quàm de Plantis; nam licet plantæ quia sunt corpora magis simplicia, videantur elle natura priores animantibus, tamen horum doctrina antegredi debet, proptered quod facilior & manifestior est, & multum præbet adiumenti ad capeffendam scientiam platarum: operationes enim animæ, partes item & instrumenta plantarum, deprehendunrus, cognoscuntur & nominantur per analogiam quanda ad ea que cernuntur in animalibus, hoc autem perspicuum fit ex verbis Theophrasti; que in primo de Historia plantarum sic habent; Nec illust latere non decer, quid proportione outelligi debent, at in animalium genere, ad ac



scilicet redigenda, qua quàm simillima, persectissimaque continentur. ad summam, omnium qua in plantarum genere spectantur, similitudo, petenda ex iis est qua in animalibus insunt, quo ad sieri possit. I gitur hac ita determinare libeat. De partibus igitur Philosophiæ naturalis, earúmque partium ordine ac dispositione ita dictum sit. nunc pauca de viilitate ac voluptate, quæ ex Physicæ studio capitur, strictim attingamus.

De viilitate & incunditate Philosophia naturalis.

CAP. IX.

Vtilitates Philosophia naturalis T s 1 Physica, quoniá est scientia speculatiua, non propter aliud sed per se, susque gratia quærenda & experenda est, nihilominus tamé plurimas atque maximas commoditates & ornamenta præbet omnibus disciplinis. Primùm,

vtilis est Metaphysice; propter cognitioné primi motoris,& intelle-Aus humani, & propter cognition é atque contéplation en motuum cœlestiú, quæ viam sternit Metaphysico ad peruestigandam scientiã Intelligentiaru. Tum Medicinæ; propter doctrinam elementorum, facultatum naturalium,stirpium, & corporis humani;& quia l'hysicus aperit primas causas naturales sanitatis & ægritudinis, quod pulchrè docer Arist. in lib. de Sensu & sensili cap. 1. scribens his verbis; Naturalis auté est, & de sanitate, & infirmitate prima cognoscere principia; nec enim (anitatem, nec infirmitatem possibile fieri carentibus vita. Quare fere naturalium plurimi, & Medicorum, qui magis Philosophice artem prosequintur, illi quide finiut ad ea,qua de Medicina,hi verò ex iu qua de natura "incipiunt qua de Medicina. Posteà, conducit disciplinis Mathematicis; Astronomiæ quidem propter notitiam cæli; Perspectiuæ, propter scientiam luminis, coloris , ac eorum quæ attinent ad afpectum ; Muficæ verò; propter intelligentiam soni, vocis, eorumque quæ spectant ad facultatem auditus. Deinde, Philosophiæ morali, propter scietiam hominis, potentiarum eius, affectuum & operationum. quocirca Aristoteles in tractandis rebus moralibus multa fumit ex libris Phylicis, præsertim iis qui sunt de Anima. Denique, multum seruit Theologiæ; etenim multa sunt in lib. Geneseos, Ecclesiasta, Iob & Psalmorum, planè Physica, quæ ignarus Physicæ, benè intelligere non poterit. in Theologia etia scholastica, quàm plurimas tractari quæstiones Physicas, manifestú est. Postremò, veilis est cunctis artibus, tú quia omnis ferè ars in id comparata est, vt vel imitetur naturam, vel cam adiuuet & perficiat ea quæ natura per se non potest efficere, tum etiam quia subiectum & materia omnium formarum artificialium, est corpus naturale. Sed immensum esset, non modò dicendo amplificare, **fed** 

sed enumerado percésere Physicæ vtilitates, quæ latissimè ad omnes disciplinas & omnes humanæ vite cómoditates vsússque permanant.

De voluptate autem, quæ corum animos afficit qui verè puréque Quanta vophilosophantur, quis pro co, ac res est, dignè eloqui valeat? Aristot. sudio Philoin 1.de Part.animal.cap.5.multis verbis egregiè declarat quantas vo- sophie nainluptates adferat Physica, his qui rerum naturalium causas studiose ralin. accuratéque contemplantur; quem locum hortor onnes vt totum diligenter legant, admirabiles' enim in animis legentiù amores erga Audium cultumque Philosophiæ naturalis excitabit: & in 10. lib. Ethicorum ita scribit; Videtur Philosophia mirabiles quasdam, tum sinceritate, tum fabilitate continere voluptates. Cic. etiam in 2.lib. Acad. quæst. cum dixisset res Physicas non firma comprehendi scientia, sed variis Philosophorum opinionibus, huc atque illuc probabiliter agitari, subjungit hæc; Neque tamen iftas quaftiones Physicorum exterminandas puto:est ensm animorum ingeniorumque naturale quoddam quasi pabulum,consideratio contemplatióque natura; erigimur, elatiores fieri videmur, humana despicimus cogitantesque supera atque calestia, hac nostra, vi exigua, er minima contemnimus; indagatio ipsa rerum, tum maximarum, tum etiam occultissimarum, habet oblectationem, si verò aliquid occurret quod verisimile videatur, humanisima completur animui voluptate. Sed quoniam exposita sunt quæ generatim& vniuerse pertinere videbantur ad disciplinam Philosophiæ naturalis, nunc propiùs accedentes ad ea quæ in hoc opere tractare constituimus, pauca quædam explanabimus quæ proximè attingunt doctrinam octo lib. Phys. & primum omnium declaranda eft inscriptio horum octo librorum, quæ sic habet, weel The quoinie άπροάσεως, hoc est de Physico auditu.

Declaratur inscriptio odo librorum Physicorum, qua est wugi της Φυσικής ἀκροάσεως, hec est de naturali auditu; & disputatur de libru aeroamaticu & exotericu.

CAP. X.

V 1 D significet hæc inscriptio, & cur præcipuè attributa fuerit octo libris Physicis, quales ité sint libri exoterici & acroamatici, non satis conuenit inter omnes interpretes Aristot. Ego primum quidé exponam opiniones alioru,

tum etia sententiam mea adscribam. Auerro es, ait positu suisse (de naturali auditione) pro eo quod est, de naturali sermone, sed quia accidit setmoni vt audiatur, per metaphora, loco sermonis dictum est de auditione. Nam plerumque vt est apud Arist. in 3. lib. Rhetoricorum, maior quædam vis ac suauitas est in verbis translatis quàm in pro-

Digitized by Google

priis : ac tamen etsi naturales sermones non modò his octo libris, sed

aliis etiam omnibus explicentur, tamen his præcipue hoc nomen tribuitur, quoniam sunt quasi ianua ad cæteros, vt quibus contineatur veluti radix & fundamentum vniuersæ Philosophiæ naturalis; Oppugnatur itaque ve habent se elementa adalia corpora, sic etiam huiusmodi · libri ad reliquos huius disciplinæ. Hæc Auerroës. Sed multis non probatur hac interpretatio Auerr. talem enim metaphoram, non folùm non putant venustam & iucundam esse, verùm etiam maximè duram insuauémque, ve non sie vérisimile Arist. qui ab omni propermodum, in doctrinis tradendis, genere translationum abhorreat, earumque vsum in scientiis non semel reprehedat, translatione tam rudi & inustrata vsum esse in principio & inscriptione huius operis. Quis enim ferret eu qui sic loqueretur, de naturali risu, vel odoratu, vel gustatu; significare volens, de colore, odore aut sapore? Sed expositionem Auerr, non esse penitus absurdam & remotam à ratione, perspicuum erit ex his quæ dictari sumus extremo loco. Albertus Magnus tractatu 1. Phyl.cap. 4. de inscriptione huius operis ita scribit, Dicitur autem liber Physicorum, eò quòd ipse in universali totum comple-Statur negotium Physicum. Dicitur etiam de Physico auditu,quia ibi tanguntur ea qua auditu plus quam demonfratione sciuntur de Physicis, hoc est principia Physica universalia, en quibm babent probari alia, propter qued aliquando intitulatur de principiis Physicis. Hac Albertus. In cuius expositione, non video cur dicat que de principiis traduntur in his libris, sciri magis. auditu quam demostratione. An non Arist. ea quæ pertinet ad principia, firmissimis atque pulcherrimus confirmat atq; comunit rationibus?vt quòd non sint infinita; quòd non vnú tantummodò, quòd inter se cotraria; quod opus sit præter duo cotraria, tertio quasi subiecto veriusque; quod materia sit ingenerabilis & incorruptibilis; quòd natura agat propter finé. Deinde, cut principuè auditu sciuntur principia, ac non etiam per alios sensus? Postea, hic titulus ( de Physico auditu) non tantum pertinet ad duos primos libros, sed etiam ad alios sex in quibus disputatur de motu, maximè in 6. lib. in quo multa certissimis & exquisitissimis demostrationibus explica-

Refellitur Albertm.

Opinio Al-

berti.

Opinio D. Thoma.

tur, vt eas Proclus, ob euidentia & necessitaté concludendi, quodam libello renocarit ad formulá rationú Mathematicarum, D. Thomas initio suorú comment, quid sentiat de huiusmodi inferiptione, exponit his verbis; Hic autem est liber Physicorum, qui etiam dicitur de Physico auditu, quia per modu doctrina ad audientes traditm fuit. Hæc ille. Sed meritò quispiam dixerit, tradi per modum doctrinæ audientibus, esse commune aliis libris, vt etiam in libros Logicos, Physicos, & Metaphylicos couenire pollir; nisi quis inscienter cotendat hos duntaxat octo

octo libros ab Aristot. doceri & in scholis explicari solitos fuisse; qui potest igitur quod est commune omnibus, caussa esse singularis & proprie inscriptionis horum librorum ? Sed neque hanc D. Thomæ interpretationem procul esse à vero, ex iis quæ infrà dicemus,

perspicuum erit.

Alia est opinio Gracorum interpretum, peruulgata illa quidem Opinio Gra-& protata omnibus propè melioris note scriptoribus, duo fuille corum de digenera librorum Arist. Vnum, corum quos έξωτερικούς vocat, quales nifione librofunt Historicz, Poeticz, ac Khetoricz commentationes, demumea lu, in acresquæ leuiter & populariter scripta sunt, nec ad tenue elimata. Alterú, masicos & corú quos appellant ακεταματικούς, Latine auscultatorios, diligen- «κοισικοι. tioris atque limatioris operæ, quibus grauior atque subtilior Philosophiz disciplina continetur; quos ideò putant sic dicros esse, quia fint tam difficiles ad intelligendum, vt fine voce operaque magistri vix percipi & comprehendi possint. Ex horum numero habetur hoc opus, vt ob id etiam talem acceperit inscriptionem. Hanc de scriptorum Arist. divisione sententiam, plurimi & clarissimi viri memoriz prodiderunt: Galenus in fragmento de Substătiis naturalium facultatum, Plutarchus in vita Alexandri, Cicero in s.lib.de Finibus, Ammonius in Logica, Simplicius in procemio Phylicæ, Aulus. Gellius lib. 20. cap. 4. Clemes Alexandrinus in 5. lib. Stromatum, & Alexander in 1. Topicorum lib. Themistius ( sine auctor illius procemij, wt ante dixi, Simplicius fuerit ) hae scribit; Cian autem scriptorum commentationumque suarum species dua baberet, vnam, corum qua exteriora nominabat,quales erant Historica. O Rhetorica meditationes, demum omnia ea, qua minu tum aura ac deligentia, tum intentionis ac fludy requirebant ; alserano, corum qua auscultatoria nuncupabat, in quibus Philosophia remotior fubtiliórque aguabatur, ex quorum numero habetur hoc opus, cui titulus est de Physica anditione; in anscultatoriu, data opera voluit obscurm esse, ratm hunc in modum obster posse rudiora ingenia ab buinsmodi studio quasi reisti deterreeique; utpote quibus futurum fit perinde ac si neque scripta quidem unquam fuffent. Simplicius in 4. Phys. tex. 87. vbi Aristot.ait Physico agendom effe de tempore, his verbis. Primum bene habes dubitare de ipfo per extense rationes, & c. Exponens illa verba (extens rationes) Externa, inquit, dicuntur que sunt communie er concluduntur per probabilie, non autem demonstrativa, nec acroamatica, boc est, non ex accurationis doctrina auditione definipes. Et in 1.de Coelo super text.100.vbi Aristot citat εικύκλια ΦιλοσοΦήματα, Simplicius interpretatur exoterica, hoc est, scripta popularia: Auerroës quoque eundem locum interpretans, ita scribit; Et intendit per extraneos Logicos; sermones enim Logicos vocat sermones extraneous & Philosophiam, que componitur ex ifiu, vocat Philosophiam ex-

Eustratius fuisse libros Aristoselis 4-CTO AMALÍCOS & exeterices.

Quales potes graneam. Quid multa? Eustratius, sub finem primi libri Ethicorum, exponens illa Aristotelis verba (Decuntur etiam de spsa in extrariu disputationibus, nonnulla) in hanc fententiam scribit; Ex operibus Aristotelis, alia ad discipulos eins scripta sunt, qui ad eum audiendum simul conveniebant, que ip le in publicu scholu coram disserebat @ exponebat, alia prinatim ad aliques extrinseces illi argumete accommedata qued unusquisque requisierat. Illa, άκροαματικά, hoc oft, anditoria vel auscultatoria appellantur , quippe qua ad eos qui eu publice audiebat, fuerunt conferipta. Hac auté é Ecotepinà vocantur, quasi dixeris extraria, sine extranea, quia unumquodque ex ipsis, ad prinatum aliquem extra publicum auditorium conscriptum suit. Hæc Eustratius. Ex cuius verbis licer intelligere, diuisione librorum Aristotelis in acroamaticos & exotericos, fuisse Eustratio cognitá & probatam, cumque paulò aliter quam cæteros, quales fuerint libri acroamatici, quales item exoterici, interpretari. Manifestum igitur est, divisionem illam scriptorum Aristotelis in acroamatica & exoterica, & vetustate illustrem,& corú auctoritate qui cam tradiderunt, esse probabilem.

Opinio Ican-

Vnus memoria nostra Ioannes Sepulueda vir doctus ac disertus, mu Sepulueda, huic tam veteri & receptæ opinioni dissentire & repugnare ausus est: Etenim in quibusdam scholiis quæ scripsit in libros Politicorum Arist. à se conversos Latine. libr. 3. cap. 4. huiusmodi partitionem librorum Arist. reprobat his rationibus. Primum, quoniam Arist. interdum vocat exorericos libros, omnium difficillimos, vt in extremo primo libro Ethicorum ad Nicomachum, verba faciens de partibus seu potestatibus animi, citat hoc nomine libros de Anima: & in primo lib.de Moribus ad Eudemum in quæstione de ideis, eo nomine citat libros Metaphysicos his verbis; sed de bac quest multifariam disputatum est in exotericu sermonibus, quique habiti sant de Philosophia, significans proculdubiò nomine Philosophiæ, Metaphysica, quæ per excellentiam vocari solet & prima Philosophia & simpliciter Philosophia; in cuius primo, 7.13. & 14. lib. copiose disseritur de ideis. Non igitur libri exoterici apud Aristotelem sunt libri populariter scripti, cum eo nomine, qui sunt subtiliter & accurate scripti, ab Aristotele censeantur. Ad hæc, Diogenes Laërtius in vita Arist. subtiliter commemorans libros ipsius, corumque divisionem prosequens diligentissime, nullam huius partitionis memoriam facit, ve ea res magno argumento sit, illam non fuisse prætermittendam à Laërtio, si Aristotelica fuisset. Prætereà, si acroamatici libri sunt; quicunque politioré & secretiorem Philosophiæ doctrinam continent, cur id nominis tantum ascribitur his octo libris Physicorum, ac non etiam his, quos de Anima aut Metaphysica Aristot. scripsit accuratissimè? Hæc Sepulucia.

Ego autem (vr meum quoque hac de re iudicium interponam) Vetus Gracenteo non temerè discedendum esse à sententia tam grauium, & il-corum opinio lustrium Philosophorum, quippe que si spectes auctoritatem eius tra Sepuluearque vetustatem, ab Arist. profecta, deinde quasi per manus om- dam. nium Peripateticorum tradita, ad nos víque peruenisse videatur; præsertim cum rationes Sepuluedæ non sint eiusmodi vt nos ab ea debeant abducere. Nam loca Arist. ex primo Ethicorum ad Nicomachum, & primo Moralium ad Eudemum, vbi citans exotericos libros, videtur Sepuluedæ Aristoteles significare libros de Anima & libros Metaphysicæ, multò secus interpretanda sunt. Etenim Arist. (quod facile cognosci potest ex iis quæ scribit Laertius librorú eius prætexens catalogum) de eadem re multos ac varios libros conscripsit, vt de Bono, de Rep. de Anima, de Ideis, nonnullos quidem pingui Minerua, & populariter accommodatéque ad sensum caprumque ctiam hominum vulgarium, alios verò prossiori & limatiori opera, quibus diligenter exponit, maxime reconditas & arcanas Philosophiæ sententias, vt hac varietate scriptorum, omni propè hominum generi satisfaceret, earundem rerum tenuem quidem notitiam impertiens-vulgo, perfectam autem explicationem & scientiam, suis modò referuans auditoribus. Primo igitur libro Ethicorum, per exotericos, non intelligit Arist libros Philosophicos de Anima, quos núc habemus acute, copiose, doctéque scriptos, sed alios magis popula. riter, & ruditer compositos, quod non obscurè indicant verba Arist: quæ sic habent; inquirere exactius (videlicet de anima) magis operasum est, quam conveniat rebus subictis: dicuntur autem de ipsa etiam in exotericis Sermonibus sufficienter quadam, & viendum est ipfis. Accuratara ligitur cognitionem animi, negat esse necessariam Philosopho ciuili; mediocrem verò satis esse, & peti posse ex libris exotericis, in quibus etiam dicumur de anima quædam sufficienter. Illud etiam oftendit Aristorelem scripsisse de Anima non vnos libros, scilicet Philosophie cos, sed etiam quosdam exotericos, qui satis esse possint ciuili ad cognoscendum de anima, quæ sint ipsi necessaria. Illa quoque verba ( sufficienter) & (quadam) non possunt commode referri ad libros de Anima qui nunc extant, in his enim non quædam tantum, sed plurima, non sufficienter aut ruditer, sed copiose subtilitérque disputantur. Vel fortasse per sermones exotericos de Anima, innuit dialogum eius de Animo scriptum ad Eudemum Cyprium familiarem suum, cuius meminit Cicero primo libro de Dininatione, Plutarchus in vita Dionis, & in Consolatoria ad Apollonium & Themi-rifestelu de stius in Paraphrasi super tertium de Anima cap. 37. locus autent ex Anima ad primo ad Eudemum, peruerse accipitur à Sepuluede rotten Aristo- Zademam.

teles illis verbis (in exeterica) & (qui sunt secundam Philosophia) no significat cosdem libros, non enim congruerer cum co quod proximè dixerat, multifariam à se disputatum esse de ideis, sed indicat diversos libros, quosdam exotericos & populares, alios auté Philosophicos. Hoc manifeste significat Aristor.in 13. lib. Metaphys. vbi de ideis in Qui fuerint principio libri scribens, ita ait; Plurima atque diunigata sunt de ipsis etiam libri Aristo- in exotericu sermonibus. Per libros autem de Philosophia, fortasse non selu de Phi- Metaphysicos significat, sed exotericos libros, qui sic inscribebatur, quos tres fuisse scribit Laërtius in vita Arist. sed vel alios cademin-

> scriptione ab Arist. divulgatos esse, vel illos, quos memorat Laertius, plures tribus fuisse, colligi potest ex iis quæ scribit Eusebius in 11. lib. de Præparatione Euangelica, cap. 1. citans quendam locum Arist.ex. 7.lib.eius de Philosophia. Huiusmodi autem libros populares fuisse, cognosci potest ex his quæ ibi affert Eusebius, & Cicer.lib.1. de Nat.

losophias.

Deorum, & in 2. lib. eiusdem operis, citans terriu lib. Arist. de Phylosophia. Vel fortè indicare vult duos lib. de ideis, quos separatime. scripsit Aristor.vt refert Syrianus in extremo suo commentario quoexplanauit librum decimumquartum Meraphysicæ Aristotelis. Prætermissam autem esse huiusmodi partitionem à Diogene, non tantiæstimandum est, vt ob id, plane repudianda sit: quin, etiam si Laërtius negaret esse Arist.tamen deberet apud nos præponderare maior atque grauior auctoritas tor præstantium virorum, qui contrà sentiunt. Titulum verd illum, περί της φυσικής άκροάσεως, præfixú οθοlibris Phylicorum, equidem reor non esse Arist. ducor autem coniectura minime (ve mihi quidem certe videtur) contemnenda. Etenimfi Arist.calem hisce libris dedisser inscriptionem, certe aliquando cos-Titulum illi citatet hoc nomine vbi de his sermonem habet; at cum facit mentio-(de Physico nem illorum, nunquam hoc titulo ipsos nominat, sed appellat vel Anditu) prafixii ofto li- de caussis & principiis, innuens primos duos: vel vniuersales sermobris Phylice. nes de motu, aut simpliciter de motu, significans reliquos sex. Putarum, non effe rem igitur hunc titulum affixum esse huic operià discipulis Arist.vel qui cum posteà subsecuti sunt; aut quia hi libri, tum propter multas magnasque difficultates, tum quia continent principia totius Physicæ, solerent ab Aristot. præcipuè doceri, & ab aliis audiri: aut fortasες, ντ lignificarét huiulmodi libros, quoniá lunt quali ianua & aditus ad cæteros, esse necessariò audiendos & perdiscendòs à magistro. Atque hoc modo interpretatur Pfellus in principio Physicorum. Porrò scripta exoterica, tú aliis de caussis, tú etia, quia Peripatetici ea fortalse paruipéderent, facile omnia fére interciderunt; cu enim populariter,& nonPhilosophice, essent coposita, eámque ob causam à Peripatericis hand megno studio & diligentia conservarentur, quid mirum cft,

Ariston

est, ea penè omnia excidisse? Acroamatici autem libri( quanquam ne hi quidem omnes maiori studio & diligentia conservati, ad nos pernenire potuerunt; quorum tamen nufquam video Arift, facere mentionem præter qu'am in epistola, quam, auctore Plutarcho, rescripsit Alexandro querenti cum ipso de huiusmodi librorum editione. Itaque quotiescunque vnum aliquem de acromaticis nominat, no hoc communi nomine, veluti exotericos, sed suo & singulari quemuis titulo appellat, vt libros de Anima, de Cœlo, &cc. Verùm de inscriptione huius operis fatis dictum est.

Quonam autem modo Arist. solear appellare hos octo libros Phyficorum, quoniam videtur res cognitione digna, ex variis libris eius, breuiter indicandum est. In 1. de Cœlo tex. 20. citans primum librum Qu'am wariè Physicum, inquit; Quemadmodum in primis distum est sermonibus. In 8. cuts Aristo-Physic.tex. 23. volens significare secundum librum Physicorum, ait; bros physicg-Posita enim est natura in naturalibus principium sicuti motus o quietis. In co-rum. dem lib.text. quarto & vltimo, codem modo nuncupat tertium librum Physicorum scribens; Sieut prius dictum est in Physicis; quanquam eundem librum aliter describat in primo de Cœlo, textu 54. dicens; sieut ostensum est in bis que circa principia dicta sunt à nobis. In 2. lib. de Generatione & corruptione, tex. 61. loquens de 4. lib. Phys. sic ait; Quemadmodum in his, qui in principio sermonibus determinasum eff. Sextum portò librum Physicorum variè designat scribens sicut dictum est velin universalibre de moto, ve secudo libr. Post.tex.14. vel; in primie de motu sermonibue, ve in 8. Phys. tex. 68. vel; in his qua de mosu, ve primo de Cœlo 38. vel; in sermenibus de metu, ve 3. de Cœlo tex. 5. & in lib. de Sensu & sensili; vel in his que uninersaliter de natura, ve Libro Physicorum octauo tex. 40. Postremò, in 4. de Cœlo, tex. 28. indicare volens octauum libr.Phylicorum, ait; Quemadmedum dictum est in primis sermonibus. At in 1. de Generat. tex. 14. sermonem habens de codem libro, inquir; sieut dictum est prilis in de motu sermonibue. Duorum autem librorum, hoc est, quinti & septimi libri Physici, nusquam reperio mentionem factam esse ab Arist. Ex his autem quæ memorata sunt, quiuis facile intelligit, illam appellationem (de motu) Arist.tantummodò attribuere 6. & 8. lib. Phys. Illam autem (primes sermenes) communem esse omnium octo librorum. At eam que est (in Physicial vel (in his que à principie) aut (circa principia) propriè dari quatuor prioribus libris Physicis, vt non sine caussa veteres Peripatetici (vt refert Simplicius in proæmio 5. & 6. libr. Phys.) bipartitò diviserint octo libros Phys. affirmantes in primis quinque libris, vel ve placet aliis, in quatuor, tractari de his quæ pertiment ad principia rerum naturalium; in cæteris autem posterioribus,

de his quæ spectant ad motum. Priores autem quatuor pertinere ad doctrinam principiorum verisimile est; nam in terrio & quarto libr. agitur de infinito, lo tempore, vacuo, motus gratia; de motu autem propter pleniorem cognitionem naturæ, in cuius definitione positum suerat eam esse principium motus, id quod apertè indicat Aristoteles, initio tertij libri Physicorum. De quinto libro, vtrum prioribus quatuor, an tribus posterioribus annumerari debeat, incertum est. Mihi quidem videtur aggregari debere ad tres posteriores, tum quia totus est in explicando motu, tum etiam quia sextus liber, incipit à descriptionibus eorum vocabulorum quæ declarata suerant in quinto libro. Sed huius secundi libri, hic sinis esto.

#### FINIS SECVNDI LIBRI.

DE VIA





# DE VIA ET ORDINE DOCTRINÆ PHYSICÆ

#### LIBER TERTIVS.

VÆ ad generalem & rudem quandam, tum vniuersæ Philosophiæ, tum huius quam tractate volumus Physiologiæ præcognitionem pertinebant, ea sunt non, vt opinor, indiligenter superioribus duobus libris explicata. Hoc auté qui illos proximè sequitur tertio libro, propositum nobis est explanare proæmium Aristo-

telis, quod ponitur initio eius operis quod inscribitur de Physico auditu: sic enim nobis persuasimus, quemadmodum illud procemium est tanquam illustre quoddam vestibulum, & magnificus quidam aditus ad ea quæ illis octo libris Physicis edocentur, ita fore, vt eius Proœmij diligens accurataque interpretatio, aperiat quasi ianuam, & facilem det introitum ad ea quæ hoc opere tra-Etanda suscepimus. Que autem hoc tertio libro tractantur, vt hinc, velut intento digito lectori præmonstrentur, hæc ferè sunt. Primò, quid Aristoteles per illa tria vocabula, principia, caussas, & elementa, significare voluerit. Secundò, an omnes scientiz tractant omnia quatuor genera caussarum, & quæ ex his consideret Metaphysicus, quæ Mathematicus, quæ Physicus. Tertiò, an ad perfectam cuiuslibet rei naturalis cognitionem, necessaria sit omnium caussarum, quas ea res habet, præcognitio. Quarto, quid sit notius, secundùm nos & secundum naturam; & cur via procedendi à notioribus secundum nos, dicatur innata nobis. Quintò an idem notius secundùm nos & simul secundùm naturam, reperiatur frequentiùs in Mathematicis disciplinis quam in scientia Physiologiæ. Sextò, an quæ sunt magis vniuersalia sint etiam magis nota secundum nos. Septimò, questio de primo cognito late tractabitur.

# DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS. TEXTVS PRIMVS.

Quarum sunt principia, aut caussa, aut elementa.

Agitur de significatione illorum trium vocabulorum (principium) (causa) & (elementum.)

#### CAPUT PRIMTM.

🟋 V 🗷 sunt in his quinq; primis textibus primi libri Physicorum, continent proæmium, non quidem omniŭ octo 🐧 librorum, fed priorum tátúm duorum,in quo proæmio Aristoteles non incipit à comendatione l'hilosophie naturalis, ostendés dignitaté aut vtilitaté eius, quomodo orsus est Metaphysicam & scientiam animæ; sed primo textu, ait Physico dicendum esse primo loco de principiis rerum naturalium; tum, quia talia principia sunt nobis obscura & occulta; secundo & tertio textu, dat rationem peruestigandi, demonstrandi, & pernoscendi exipsa principia. Ad extremum, quoniam in principiis, alia sunt priora, alia posteriora, & alia magis communia, alia verò minus, precipit 4. & 5. textu, in tractatione illorum eum ordinem atque methodum serua-Opinio Eure, ve à primis maximéque communibus, initium sumatur. Verum, demi & Alequid significare voluerit Arist. illis tribus vocabulis, principia, caussæ, & elementa, non conuenit inter eius expositores. Eudemus & Alexander, vt refert Simplicius, per principium, exponunt efficiens, quoniam definitur primum principium vade motus: per caussam, finem, quia est caussa caussarum, à qua pendent cæteræ caussæ;& formam, que in idem numero recidir cum fine : per elementum, materiam, vipote ex qua cuminsit, res naturales fiunt; quæ est definitio elementi. Hanc interpretationem etiam D. Thomas sequitur. Sed contra hos dici potest, si finis est prima omnium caussarum, & primum mouens, cur non etiam vocetur principium, potius quam efficiens. Prætered, Deus secundum Eudemum & Alexandrum, est principium omnium rerum etiam cœlorum & Intelligétiarum, non quidem ve efficiens, sed ve finis; ergo nomen principij magis videtur couenire fini, quam efficienti: & Arist.1. Metaphy cap. 2 lita scribit; Deue etenim tum cauffa omnibus videtur effe,tum quoddam principiu. Porphyrius vult nomen principij & caussa, æquè patere ac vicissim reciprocari. Sed non recte, nam punctum est principium linez; & terminus à quo, est principium motus, at neutrum propriè dici potest caussa li-

nez, aut motus. Licet igitur omnis caussa possit dici principium, non

⊯andri.

Opinio Porphynj.

tamen

tamen contrà omne principium potest rectè appellari caussa. Sim- Opinio Simplicius, putat nomen principij vniuerse positum fuisse pro omnibus plicio. quatuor caussis, & posteà per nomen causse divisum esse in caussas externas, efficientem & finem; per nomen autem elementi, in caussinternas, materiam & formam. Verum si nomen caussa etiam dicitur vniuerse de quatuor, cur potius vocabulum principij generatim positum fuit pro omnibus quatuor, caussa verò, tantum pro Opinio Aperduobus externis? Auerroës, quem Albertus hoc loco sequutus est, rois & Alvna re tantum differt ab Alexandro, quod formam non caussa, sed beni. elementi vocabulo significari vult. Sed peccat dupliciter. Primum. quoniam hanc suam expositionem attribuit Alexandro, quem ex his que anteadicta sunt, & referuntur à Simplicio, constat aliter fuisse interpretatum. Deinde quia non constat sibi in explanatione illorum vocabulorum;nam 12.Metaphy.com. 23. inquit, Arist. hoc loco, per-nomen caussa, significalle communiter omnia genera caussarum:in 6, autem Metaphy.com.1.vbiArist.simul etiam vsurpat predicta tria vocabula. Auerr. vult principium dici de ofinibus quatuor, caussam interdum etiam de omnibus, sed maxime de agente & fine; elementum autem, non nisi de caussis internis, hoc est, materia & forma. Idem denique in s. Metaphy, in com. 4. seribit hæc tria nomina esse propemodum synonyma, solere tamen ita distingui, ve elementum dicatur de internis caussis, potissimum autem de matesia. Principium verd, maxime de caussis externis, hoc est, efficiente & fine, latius tamen patere nomen Principij quam caussæ; quoniam illud, dicitur etiam de principiis transmutationis, hoc autem minimè. Hzc Auerr. ex quibus intelligitur non semper eum idem sensisse de fignificato illorum nominum. Aduersus aurem omnes has interpretationes, illud meo iudicio multum valet, quod Arist. 1.libr. Phys. vbi agit de materia, forma & privatione, indifferenter appellat hæc vel principia, vel caussas, vel elementa.

Ego igitur, vt aperiam quod sentio, altius repetam. Plato in Philebo, vult caussam & efficiens idem esse re, tantum voce disferre, vt
omnis caussa sit esseciens, vicissim omne esseciens sit caussa. In Timæo autem, citra vllum discrimen videtur vti his tribus vocabulis,
quanquam Plutarchus in 1. lib. de Placitis Philosophorum cap. 3. scribat veteres nomen principij & elementi non distinxisse, vt posted
fecerunt Plato, & Aristapud quos principium, est simpliciter primu,
non ex aliis rebus constatum, vt materia & sorma; elementum verò
est primum quidem in genere compositorum corporum, sed constat
ex aliis prioribus initiis, vt ignis, aër, aqua & terra, idem quoque ait
Galerus in primo de Elementis. Simplicius autem sic nominat Eu-

#### 110 DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS.

demum, qui scribit nomen principij fuisse antiquissimum, elementi verò nomen à Platone inuentum, & ante alios vsurpatum esse: Arist. lib.12. Metaphysicæ, tex. 23. inquit elementa esse ea, quæ insunt in re quæ generatur; caussas verò & principia, esse tum hæc, tum ea quæ sunt extra rem, vti est efficiens, ita, vt elementa sint tria, caussa autem & principia, quatuor. Principia enim interna generationis, sunt materia, forma, & priuatio, his accedit extrinsecus efficiens, nam finis idem numeratur cum forma. At ex his quæ scripta sunt in quinto Metaphy. de distinctione horum vocabulorum, cognoscimus elementum dici de caussis internis; nomen caussæ, & de his, & de etternis; vocabulum autem principij, & de his omnibus, & de eo quod est primum in vnaquaque re, siue sit caussa illius, siue non, vt de puncto comparatione linee, & de termino à quo, ratione motus. In principio libri 6. Metaphysicæ scribens Arist. tam in Mathematicis disciplinis, quàm in aliis scientiis, esse quædam principia, caussas & elementa, videtur accipere nomina hæc pro initiis doctrinæ, quæ sunt propositiones quædam primæ & immediatæ, quæ Græcè dicuntur αξιώματα, Latinè effata, vel dignitates: non enim possunt illa vocabula, ibi significare quatuor genera caussarum, quippe cum res Mathematicæ, aut nullum propriè agnoscant genus caussæ, vt paulò infrà dicetur, aut certe (quod inter omnes ferme conuenit) careant materia efficiente ac fine. Initia igitur scientiarum (cuinsmodi est in Mathematicis; totum esse maius parte: & in Physicis; naturam esse principiú motus & quietis) dicuntur principia, quia sunt prima & immediata. Vnde Arist. 1. Post. text. 5. ide inquit dico primu & principiu; principium aute est demostrationis propositio immediata; immediata verò, qua non est alia prior. Vocantur etiam caussæ ratione conclusionis quam inferut, & cuius pariunt scientiam; denique appellantur elementa, quoniam ex illis componuntur demonstrationes, in eaque tandem retexuntur atque resoluuntur. In tertio autem lib. de Anima, tex. 17. videtur ponere nomen caussæ, simpliciter pro efficiente, scribens in omni natura esse aliquid tanquam materiam, & alterum tanquam caussam, & factinum, & paulò infrà tex.19. ponit nomen principij pro forma vel efficiente, scribens semper honorabilius esse agens patiente, & principium materia. Arist. 4. lib. Metaphy. tex. tertio ita se habere inquit vnum ad ens, vt se habet principium ad caussam, nam hæc inter se distingui ratione, non re. sed quo pacto differant ratione, ibi non dicit, vide tu ibi Alexandrum. At in 5. lib. Metaphy. tex. primo scribit proprium esse principij, esse primum, vnde aut est, aut fit, aut cognoscitur aliquid. Hoc autem loco, equidem arbitror tria hæc vocabula pro eodem fuisse posita, vt verborum Arist, hic sit germanus intellectus

lectus.In scientiis, quarum sunt aliqua initia, vel quæ tractant de rebus habentibus initia, siue voces ea caussas, siue principia, siue elementa (veteres enim alij alio modo hæc appellabant) primum omnium agendum est de illis initiis. Huic interpretationi certissima sides fit ex eo quod in hoc i.lib.Physico.in quo agitur de materia, forma,& prinatione, hæc interdum vocat caussas, alias principia, nonnunquam elementa.quod apertè intelliget, qui considerabit tex. 48. & 65. primi Phylici, quanquam ex toto processu libri id manifestum sir. Neque verò nos mouere debet quòd hoc loco inquit Auerr. nimirum verba synonyma non adhiberi in doctrina demonstratiua: id enim si prorsus siat sine caussa, vitiosum est, sin autem, vt res de qua agitur, magis perspicue, distincte, grauiter, & ornate declaretur, & licet vti verbis lynonymis, & quidem persæpe vsus est Arist. Dixit autem Arist.illud(quarum sunt principia) indicans, vt videtur ferè omnibus expolitoribus, non omnia caussarum genera tractari in omnibus scientiis, sed in quibusdam omnia, in aliis autem minime. Quæ res, ve melius intelligatur, latius explicandum est, quæ caussarum genera ad vnamquamque, scientiarum speculatiuarum pertineant: atque id quidem considerandum est primum in Physica, tum in Metaphysica, postremò in Mathematicis disciplinis.

# Qua genera caussarum tractet Physicm. C A P. 11.

res reducens ipsum propter quid assignabit Physici, materia, forma, ra canssarum.

ipsum mouens, co id cuius gratia. Idem in 8. Metaphy. tex. 12. Cum, inquit, aliquis, quanam sit caussa quaret, quoniam multipliciter caussa dicuntur, omnes continzentes saussa dicere oportet, vt puta hominis qua caussa, vt materia? nepe mestrua; qua vt mouens? semen; qua vt forma? quod quid erat esse qua vt huius gratia? sinu (fortassi autem ha ambaidem sunt) in naturalibus igitur co generabilibus substantijs, necesse est ita procedere, si quis restè procedet: siquidem ha totque caussa sunt. co oportet caussa cognoscere. Auerr. item in secundo Phys. comin. 70, idem consistmat ex eo, quoniam res Physicæ habent materiam, vbi autem materia est, ibi necesse est omnes alias caussa sesse. Id quod secundum Auerroëm verum est in rebus Physicis duntaxat corruptibilibus: nam in cælo, sicut negat Auerroës propriè materiam esse, ita non vult esse aliquam formam cæli, aut esse physicum. Quòd autem persecta cognitio rerum naturaliú

Hysicvs considerat omnia quatuor genera caussarum: Physicus consic enim Arist.scribit in 2. libro Physicorum tex.70. Cu au- siderat omnia
te caussa quatuor sint, de omnibus est Physics cognoscere, en ad om - quatuor genete caussa quatuor sint, de omnibus est Physics cognoscere, en ad om - quatuor geneta caussa quatuor.

# 112 DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS.

requirat notitiam omnium caussarum, ostendi potest hoc argumen-

to. Qualis est natura cuinsque rei, talls debet esse cognitio eius, sed res naturales cum fint generabiles & corruptibiles, indigent omnibus caussis (materia quidem, quoniam est subjectum motus : forma quia est terminus illius, & propter quam res actu est id quod est : efficiente, proptered quod est primum principium vnde fluit motus, finis autem, re ac numero idem est cum forma) ergo cognitio retum naturalium requirit cognitionem omnium quatuor caussarum. Deinceps autem videndum est, cum in vnoquoque genere caussa sit aliquid primum (vt pulchrè oftendit Arist. in 2. libro Metaphysicæ) an Phylicus speculetur omnes primas caussas cuiusque generis. De materia prima, non dubium est quin agat Physicus, vipote de qua & Arist. tractet in 1. de Generat. (propriè autem atque copiose in primo l'hysicorum) & materia prima non existat nisi in rebus l'hysicis, neque vis, & (vt loquuntur alij) caussalitas eius ad alias res pertinere atque permanare possit quàm ad res Physicas. Tota igitur potestas & amplitudo materiæ primæ licet ea pateat latissimè, tamen naturæ rerumque naturalium finibus circumscripta est. De prima verd for-An Physican ma; vltimo fine; primo quoque efficiente, secus est. Etenim cum tria cossideres pri- hac sint idem re, atque Deus (de quo Physicus, aut nihil, aut valde temam forma, nuiter agit ) perfectam eius contemplationem deserens atque relincions, & viti. quens Metaphylico, non possunt illæ tres primæ caussæ tractari permum sium. secte à l'hysico. Dicitur autem Deus prima forma, quoniam est prima substantia, primusque & purissimus actus, expers omnis materia, ac potentiæ, primumque intelligibile, & quia sicut forma ei mareriæ in qua in est, ita Deus toti mundo cui assistit, largitur esse, incolumitatem, distinctionem, vim agendi, ornamentum atque perfectionem. Vocatur primum efficiens, quoniam ab iplo efficiuntur, conseruantur, & reguntur omnia, & cunchis rebus impertitur esse, quibusdam incorruptibile, & immediate, & sine motu; aliis verò corruptibile per caussas secundas, motusque Physicos. Appellatur denique vitimus finis, quoniam illius tandem gratia omnia fiunt, existút, & agút. Physicus igitur primam formam non attingit, quoniam ratio eius penitus abiuncta est, non solum à motu Physico, sed etiam ab omni respectu talis motus: quanquam in 8. Phys. Arist. exponat quædam attributa quæ videntur propria esse primæ formæ, vt esse ætemum, vnum, expers materiæ,& magnitudinis, sed ea Physicus pertractat, quarenus æreinitas metus oftendit primum motorem iis rebus seu attributis necessariò præditum esse debere. De primo essiciente agit Physicus, vt est primum mouens, à quo ceu primo perennique fonte manant omnes morus Physici, & occlum, naturaque depender. Vnde

cum

cum Phylicus agit de ordine naturalium mouentium, vel de perpetuitate motus, solet perducere disputationem vsque ad primum motorem; vt videre licet apud Arift.in 8. Phys. & in extremo secundo libro de Generatione. De yltimo fine, nonnihil scribit in 2. de Anima, textu 34. & 35. & in 2. de Generat. 59. affirmans, omnibus rebus innatum esse appetitum quendam perpetuitatis, vt sic valcant assimilari Deo, eiusque Diuinitatis quodammodò participes fieri; sed quia res naturales sunt à Deo valde dissunctæ & remotæ, non locorum spatiis, sed infinito nobilitatis persection sque internallo, hinc fieri, vt obtinere nequeant perfectam, hoc est, vnam eandémque numero indiuiduorum æternitatem, sed contendant æternitatem speciei, perpetua generatione propagationé que individuorum, consequi & retinere. Verum ad Metaphysicam veniamus.

Principiò, Metaphysicus (vt est apud Auerr. 2. Metaphysicom. 6.& Albertum.3. Metaphy. tractatu 3.cap.1. & lib. 12. Metaphysici tracta-causis agat tui.cap.3.vniuerse agit de omnibus caussis. Nam caussas caussatum, sunt generales differentiæ vel modi entis, vt ens est, siquidem omne ens, aut est caussa aut caussatum; ratio item caussa latius patet quam Physiologia; quippè cum non modò cadat atque conueniat in res naturales, sed etiam in res cœlestes. Hoc licet contemplari in Metaphysica Aristotelis, in qua non semel, sed sæpiùs de caussis disserit. Etenim in 1.libr.Metaphy.difcutit opiniones antiquorum de caussis & principiis. In secundo libro agit de nexu, & ordine caussarum, docens in vnoquoque genere reperiri primum & vltimum, omnésque caussas principio & fine cicunscriptas esse; alioquin fore, vt caussa Metaphysis procederent in infinitum, quæ tamen infinitudo necessariò euertit cosiderat omac penitus tollit omnem vim, rationémque caussæ. In quinto libro nia quatuor exponit significata caussæ, genera, modos, definitiones, & proprieta-genera caussa tes vniuscuiusque. Vnde Arist.transtulisse videtur ad Physicam, quæ rum & prifcripta reliquit de caussis in libro 2. Phys. De quatuor autem primis generis causcauilis, nullam prætermittit Metaphysicus; nam de primo esticiente, fem. prima forma, & vltimo fine, non obscurè tractat Arist, in 12. metaph. Ratio autem primæ formæ,tota planè Metaphylica est, cùm sit primus actus, primumque intelligibile. De primo autem efficiéte, & vltimo fine agit Metaphysicus, modo quodam magis generali & sublimi, quam Physicus, hoc est, non solum respectu rerum naturalium, fed omnium rerum,omniúmque modorum quibus pendent à Deo; nam Physicus considerat primum efficiens, vt dat esse de nouo, per caussas secundas & per motum, rebus Physicis; at Metaphysicus, vt dat esse omnibus siue corruptibilibus, siue non; siue de nouo, siue ab æterno; siue mediate, siue immediate; siue per motum Physicum, siue

De quibus Metaphysic.

alio modo. De prima verò materia, tametsi Physicus tractat, vt est primum subjectum transmutationum naturalium, nihilomingis tamen etiam Metaphysicus agit, prout est substantia incopleta. & pars substantiæ perfectæ,& ens in potentia. Cum enim Metaphysicus difputet de actu & potentia, & de substantia prædicamentali, materia autem prima, sit ens in potétia, atque adeò, vt more loquar aliorum, radix omnis potentialitatis, sítque pars substantiæ prædicamentalis, nó potuit ea præteriri & negligi à Metaphysico:ná quod aliquid sibi persuadent ea tantummodo per se tractari à Metaphysico quæ sunt cogitatione réque separata à materia & motu, superiori libro confutatum est, arque sententiam hanc nostram expressam ab Auerroë inuenies in 7. Metap.com. 9. & 12. lib.com. 6. Verùm quid opus est testibus in re tam aperta? cum Arist, multa scribat de materia prima in libris metaphylicis, maximè verò in 7. & priori parte duodecimi. Sed dices, cut igitur Auerr. in suo prolo. Physico ait contemplationem primæ materiæ, & primi mouentis, esse Physicam; primæ autem formæ,& vltimi finis,esse Metaphysicam? An quia rationes, & caussalitates illarum sunt magis Physicæ, & coniunctæ cum motu, harum verò sunt potius Metaphysica, & plus remota à motu? An etia, quia res Metaphysicæ, hoc est Intelligétiæ, cum ab omni materia motuc; penitus segregatæ sint, propriè non habent nisi duas caussas, nempe primam formam, & vitimum finem; nam licet Deus sit efficiens earum, non tamen Physicum est esticiens, hoc est, per motum, sed per creationem ex nihilo, quæ ratio efficiédi, non est l'hysica. An potiùs,

Dubitatio.

Solutio dubitationis.

maticæ.

Anscientia Mathematica traffent vllum genus caussa.
CAP. 111.

quia Physicus demonstrat per motum Physicum primam materiam esse, primum mouens existere, quibus declaratis, atque parefactis, deinde Metaphysicus introducit nos ad cognoscendam & contemplandam primam formam, atque vitimum finem. Sed de his satis. Restat, vt dicamus de caussis in quibus versantur disciplinæ Mathe-

In disciplinis

Es Mathematica ea ratione vt sunt Mathematica & in doMathematica caussis proprie loqui
eis(proprie
loquendo de
caussis) nulli
genus causse
abiunctas esse à materia, script u est in 2. Phys. 18. & 6. Metaphy. tex. 2.
sublata verò materia, formam quoque auferri necesse est, cum ambæ
sint ad aliquid. Deinde, forma seu caussa formalis, definitur ab Arist.
2. Phys. quod

Digitized by Google

2. Phy f. quod quid erat effe rei: at quantitas quæ tractatur à Mathematico, non est forma quiditatiua rei, quinimmò nec consideratur ab illo vt est accidens substantiæ, nec Mathematicus speculatur essentiam quantitatis, aut proprias & naturales affectiones eius, quatenus fluut naturaliter ex natura quantitatis; cuius rei certum argumentum est, quòd definitiones Mathematica, non sunt definitiones effentiales. fed descriptiones quædam accidentariæ; & affectiones quæ demonstrantur in huiusmodi scientiis, magna ex parte sunt respectus & relationes quædam extrinsecus aduenientes quantitati vel figuræ. quod non eget probatione, quoniam est per se manifestum cosideranti definitiones demonstrationésque Geometricas atque Arithmeticas. Neque verò medium, quod ponitur in demonstrationibus Mathematicis, dici potest esse caussa formalis ratione conclusionis seu affectionis quæ demonstratur. Etenim oportet ipsum esse vnum tantummodo, & proprium, & per se ratione passionis? hæc enim tria conueniunt in veram caussam formalem, at vsu venit quàm sæpissimè apud Mathematicos, vt ad demostrandam affectionem quampiam, accommodentur multa & diuersa media, & contrà. vnum idémque medium adhibeatur ad demonstrandas multas passiones. Præterea, sæpe accidit, vt medium Mathematicum habeat se omninò per accidens ad passionem. An in prima demonstratione Euclidis, vt oftendatur triangulum super lineam datam descriptum esse æquilaterum, nonne prossus est per accidens, quod pro medio assumitur? nimirum, latera illius trianguli esse lineas ductas à centro ad circunferentiam, quas conftat æquales esse inter se ex definitione circuli? Quid? in trigesima secunda demonstratione, produci latus trianguli, ex eoque fieri angulum externum, nonne planè accidit triangulo?& est quiddam externum & aduentitium comparatione eius affectionis, quæ ibi demonstratur de triangulo, nimirum habere tres angulos æquales duobus rectis? Hæc qui videt, non potest fieri quin etiam videat talia media non esse vere formas, seu caussas formales respectu conclusionis. Sed nullum genus caussa propriè tra-& ari in disciplinis Mathematicis, potest etiam confirmari ratione & restimonio Arist. Ratio sit hæc. Res Mathematicæ, abstractæ sunt à motu, ergo ab omni genere caussæ: antecedens per se clarum est; cosequentia patet ex eo quia omnes caussa sunt connexæ aliquo modo cum motu, id quod aperte declarat definitio cuiusque; materia enim est id ex quo res fit:efficiens, vnde est primum principium motus: finis cuius gratia fit aliquid, vel terminus seu extremum motus naturalis non impediti; forma autem, re idem est quod finis, nec potest constare sine materia. Testimonium Aristotelis & quidem ij

Inculentissimú, ad ostendendum id de quo agimus, depromptum est ex 2.lib.Moralium ad Eudemum cap.7. vbi ait in rebus Marhematicis, verè ac proprie non inueniri caussas vel principia, sed tantum ratione quadam & similitudine; quia sicut ex caussa manat affectus, & remota caussa necessariò tollitur effectus, sicapud Mathematicos, initio scientiz ponuntur quzdam generales propositiones, ex quibus posteà deducuntur demonstrationes, & illis sublatis necesse est omnes demonstrationes conuelli & penitus euerti, scribit autem Arist.his verbis; immobilia aute vt in Mathematicu, non per se, sed similitudine quadam principia appellatur hic enim ipfo principio labefactato, labefiere omnes que ab illo principio fluxere demoftrationes oportet, cum ipfe inter fe demonstrationes, altera alteram tantisper non evertant, quantisper illa communic suppositio, unde lucem ista suam habent, non euertisur.

Septem dubitationes.

Verùm, quæ à nobis dicta funt, non vacant dubitationibus, quas hoc loco ponere & diluere oportet.1. Dubitatio est hæc. Arist. initio 6.lib. Metaphysicæ ait in scientiis Mathematicis esse principia, caussas, & elementa, ergo, &c. 2. Arist in 2. Phy. tex. 68. ait in Mathematicis ipfu propter quid reduci ad quod quid erat esse, hoc est, ad caussam formalem, ergo in Mathematicis est caussa formalis.3. Idem in 2. Post.tex.11.ait Mathematicos demonstrare per caussam materialem, quod ostendit exemplo anguli, qui sit in semicirculo, qui demonstratur esse rectus, proptereà quod est dimidium duorum rectorum. quæ demonstratio ducta est ex caussa materiali; nam partes sunt táquam materia totius, casque Arist. 2. Physic. tex. 31. reuocat ad caussam materialem. 4. Mathematicus demonstrat aliquos duos angulos esse æquales duobus rectis, quia fiunt à linea recta cadente in aliam lineam: similiter ostendit aliquem angulum esse rectum, quia efficitur à linea recta, quæ perpendiculariter incidir in aliam lineam rectam, ergo Mathematicus viitur genere caussa efficientis. 5. Bonú, & finis conuertuntur, sed in Mathematicis est bonum & pulchrum; etenim in 13. libr. Metaphysicæ cap. 3. ita scriptum est; Qui dicune Mathematicas scientias nihil de bono vel pulchro dicere, falsum dicunt, dicunt tione dignus, etenim & maxime oftendunt , nam etst. non nominant , cum tamen opera & rationes oftendunt, nonne dicunt de eu? pulchri namque maxime species sunt, ordo, commensuratio, & definitum, qua maxime ostendunt Mathematica scientia. Hæc ibi Auerr. in 3. Metaphys. comment. 3. inquit hunc locum indigere perscrutatione, videtur enim pugnare cum his quæ sunt apud Arist.in 3. Metaphys. vbi ait in Mathematicis no esse fine, aut bonum; qua de caussa Aristippus Sophista, tales disciplinas contemnebat, easque postponebat cunctis artibus, etiam sordidis & illiberalibus. 6. Simplicius tum initio primi libri Phylicorum, tum in 2. Phyl.

Locus Arifto. telis cosidera-

2. Phyl Super tex. 68. contendit oftendere disciplinas Mathematicas habere finem, nimirum vel vhim, & commoditatem quæ ferè pendet ex Mathematicis demonstrationibus, vel exercitationem atque præparationem mentis ad divinas abstractiones. 7. Demonstrationes & scientiæ Mathematicæ, sunt limatissumæ & exquisitissimæ, ergo procedunt ex caussis nam 1. Post, tex. 5. definitur scire, cognoscere rem per caussam propter quam res est; & demonstratio, syllogilmus constans ex caussis conclusionis, ergo in Mathematicis scientiis debet tractari & considerari aliquod genus caussa. Hæc serè sunt, quæ dubitationem afferre possent, ad quæ tamen facillime res-

ponderi potest sigillatim hoc modo.

Ad 1. Res mathematica, dicuntur habere caussas & principia, no, Solutio dubiyr ainnt, ellendi, led cognolcendi, hoc est, habent quædam axiomata tationum. quæ similitudinem & convenientiam habent cum veris & naturalibus caussis, ve ex verbis Aristotelis paulò antè ostendimus. Ad 2. Demonstrationes Mathematica dicuntur reduciad ipsum quod quid est, quoniam resoluuntur tandem in illas generales dignitates quæ magna ex parte sunt definitiones: definitio autem & partes definitionis pertinet ad quod quid est, & caussam formalem, vt traditur 2. Phylitex. 28.1d ipsum autem, quod nunc dictum est de rebus Mathematicis, non obscurè indicat Atist. 2. Phys. 68. hoc pacto scribens; Aut enim ad ipsum quid eft, reducitur ipsum propter quid vitimum in immo. bilibus, ut in Mathematicu, ad definitionem enim recti, aut comensurabilis, aut cumpiam alterius reducitur pliimum. Ad 3. Nomen materiæ dupliciter sumitur. Vno modo propriè, & significat materiam naturalem, ex qua verè fit aliquid per compositionem naturalem, quæ simul cum forma constituit substantiam rei, & talis materia verè facit caussam materialem; hac autem non invenitur in rebus Mathematicis. Altero modo, nomen materiæ latiùs accipitur, nam & subiectum dicitur materia earum passionum quæ insunt in ipso, & omnis pars componens aliquod totum, qualifeunque fuerit ea compositio, siue sensibilis & Physica, siue tantum intelligibilis & abstracta, dicitur materia respectu totius; atque hoc pacto non est negandum reperiri materiam etiam in rebus Mathematicis, nam quantitas Mathematica vocatur materia intelligibilis ab Arist.in 7. Metaphys. 35. videlicet, quoniam scientiæ Mathematicæ versantur circa illam,& affectiones quas demonstrant, inhærent in ipsa; pari ratione, quoniam res Mathematica funt divisibiles in partes, qua, vt diximus, sunt materia totius, mirandum non est, cur demonstrationes quæ sumuntur à partibus, dicantur sumi à caussa materiali. Huiusmodi autem materiem etiam in rebus Metaphylicis reperimus; etenim dicimus defi-

iij

nitionem constare ex genere & differentia, tanquam ex materia & forma. Ad 4. Sicut Mathematicus vsurpat multa vocabula, vt lineas produci, secari, concurrere, quæ significat motum, non quidem verum & naturalem, sed tantummodò imaginarium & intelligibilem; sic etiam vtitur verbis significantibus efficientiam quandam, quæ tamen in sola informatione animi cogitationéque consistit, etenim 'efficientia quæ perriner ad veram caussam esticiente, semper est coniuncta cum motu Physico. Ad 5. Ordo, & commensuratio, prout applicantur rebus, & inhærent in ipsis, reddunt eas bonas & pulchras, verum si ratio ordinis & commensurationis, præcise & seorsim à rebus atque per se considerentur, non habent rationem boni aut pulchri; bonum enim & pulchrum, cum moueant appetitum & amoré, debent actu inesse in rebus, & non sola intelligentia cotineri. Quocirca Mathematicus, qui de ordine & commensuration eagit, abstrahendo ea à rebus, non secus arque intellectuabstrahit quantitatem & affectiones Mathematicas, non potest dici propriè agere de bono & pulchro, nisi quatenus agit de his quæ adiuncta rebus, faciúr eas bonas & pulchras. Ad 6. Aliud est loqui de scientia Mathematica, quæ est habitus quidam inhærens in intellectu, eumque perficies, cuius finis internus, sicut cæterarum scientiarum speculatiuarum, est cognitio veritatis, externus autem, vt placet Simplicio, vel vsus artiŭ mechanicarum, vel præparatio mentis ad Theologicas contemplationes. Aliud verò est loqui de rebus Mathematicis, quà tales sunt, quæ cum abiuncæ fint à materia, & (vt loquuntur) ab actuali exikétia, non potest aut ratio boni, aut vis caussa vllius in eas conuenire. Ad 7. Hæc dubitatio magnam continet difficultatem; valde enim obscurum est, nec satis adhuc diligenter explicatum, an species & forma demonstrationis & scientiæ, quam Arist.describit. 1. Post.reperiatur magis expressa in disciplinis Mathematicis, quam in reliquis scientiis, ita vt demonstrationes Mathematicæ haberi debeant præstantissimæ omnium. Quocirca, quid videatur nobis hac de re, paulò fusiùs & accuratiùs explanandum est.

An prastantissima illa demostratio, qua ab Aristotele describitur priori libro Poster vel solum vel maxime reperiatur in disciplinu Mathematicu. CAP. 1111.

Opinio estis qui censent V L T O R V M est opinio, illud genus demonstrationis qui censent demonstration potissima, quod traditur in 1. Post. aut nusquam, aut mes petissimas certe in disciplinis Mathematicis potissimum inueniri. Quæ opinio praciput re- nititur atque corroboratur his rationibus. Prima ratio est hæc. Arist.

Digitized by Google

in 1. Ehic. cap. 3. & 2. Metaphys. text. 15. significat demonstrationes periri in Ma-Mathematicas esse omnium limatissimas & exquisitissimas, & cum thematicu, vult indicare genus aliquod docendi certum& politum, vel aliquam rationibus. ait demonstrationes Mathematicas esse in primo ordine certituditiora nobis & naturæ, sed talia non reperiuntur nisi in scientiis Maaccommodatam scientiæ, ostendit eo argumento, quod Mathematicæ demonstrationes atque scientiæ, vtuntur hac figura. 5. Doctrinæ Mathematicæ, appellantur per excellentiam resolutiuæ & discitionis consistit in certitudine & euidentia ipsius; hæc autem vtraque excellit plurimum in Mathematicis demonstrationibus, cuius signu est, in demonstrationibus Mathematicis, non esse cam varieratem, atque dissensionem opinionum, quæ reperitur in Physicis & Metaphysicis demonstrationibus. Hæc dicta sint in confirmationem huius sententiæ.

rationem demonstrandi firmam atque robustam, consueuit eam appellare Mathematicam.ergo, &c. 2. Auerro es 2. Metaphys.comm. 15. nis.3. Demonstratio potissima, debet procedere ex his, quæ sunt nothematicis.ergo, Maiorem & minorem huius syllogismi, non solum Auerr. concedit, sed etiam inculcat multis locis. 4. Arist. 1. Post. tex. 31. volens oftendere primam figuram esse maximè scientialem, id est, plinæ; præcipuus autem finis resolutionis est demonstratio potissima, quæ gignit perfectam disciplinam. 6. Præstantia demonstra-

Opimio illa

Cæterùm licet hæc opinio sit peruulgata & à multis recepta, mihi tamen nullo modo probari potest: Censeo enim demonstrationem quinque ratio potissimam quæ depingitur ab Arist.1. Post. aut nullo modo, aut vix nibus probareperiri in scientiis Mathematicis: quam sententiam confirmo his tur, no inueni argumentis, Prima ratio, medium demonstrationis potissimæ, debet ri in Matheesse definitio, siue sit subiecti, siue passionis, vt est apud Arist. in 1. lib. fantissimum de Anima tex. 11. & 2.lib.Post.compluribus locis, sed in demonstra- illud demonrionibus Mathematicis non assumitur pro medio vel subjecti vel strationis gequæsiti, definitio, vt patet consideranti demonstrationes Mathematicas, vt quæ sunt apud Euclidem, vel Theonem, Archimedem, Campanum, & alios.ergo, &c. Quòd si in aliquibus demonstrationibus adhibetur definitio, vt videtur significare Arist. 1. li. de Anima, tex. 11. & 1.lib.Post tex.29.tamen id fit perrard, & non sumuntur definitiones internæ, hoc est, subiecti, vel passionis, in quibus versatur demonstratio, sed externæ & que extrinsecus attingunt id quod demonstra- 💉 tur. Secundum signum huius rei est, quod in Mathematicis scientiis reperiuntur quamplurimæ demonstrationes ducentes ad impossibile, que non sunt demonstrationes simpliciter, sed secundum quid, vt air Arist. 4 Metaph. tex. 9. Sunt item eiusdem theorematis coplures

iiij

demonstrationes, quarum vna non est melior altera, nisi fortè quatenus est breuior, & paucioribus mediis rem conficit, vt inquit Proclus 1, lib, super Euclidem, at potissima demonstratio vna tantum est, sicut etiam definitio, vt scribit Philosophus 6. libro Topicorum, que omnibus aliis demonstrationibus, multis partibus antecellit. Tertia, demonstratio debet constare ex propriis, non ex principiis communibus, quæ in alias demonstrationes transferri queant; at Mathematici, idem principium candémque propositionem vsurpantin multis & diuerfis demonstrationibus: etenim quam sæpe adhibentur pro medio ad conficiendas demonstrationes, illæ propositiones; totum esse maius sua parte, si ab æqualibus æqualia demas, quæ remanent sunt æqualia; lineæ à centro ad circumferentiam sunt æquales, & huius generis aliz quamplurima. Quarta, potissima demon-Aratio constat ex his, quæ sunt per se, & Mathematici demonstrant multa ex his quæ accidunt, vt patet in prima demonstratione Euclidis, vbi ostendit latera trianguli extructi seu erecti super datam rectam lineam esse æqualia inter se, proptereà quòd sint lineæ ductæ à centro circuli ad circumferentiam, accidit autem lateribus trianguli requilateri, esse lineas ductas à centro circuli ad eius circumferentia. Quinta, demonstratio potissima gignit scientiam perfectam, quæ est cognitio rei per caussam propter quam res est, at Mathematicus non demonstrat sua theoremata per huiusmodi caussas; nam medium quod assumitur in prima demonstratione Euclidis, non est caussa rheorematis quod demonstratur, similiter in illa celebri demonstratione, quæ eft 32. primi libri, ostendit Euclides triangulum habere tres angulos æquales duobus rectis, ex eo quia angulus externus qui fit ex larere producto, sit æqualis duobus angulis illi oppositis. Confat autem hoc non esse caussam illius passionis, nam tametsi talis angulus non esset, & priusquam essiciatur ille angulus, iam triangulus est triangulus, & habet prædictam passionem. posset idem declarari pluribus exemplis Mathematicis, que, ne longior sim, enumerare supersedeo. Si autem quæ suprà primo lib. cap. 12. de disciplinis Mathematicis disputatimus, ostendentes perfectam scientiæ rationem eis nequaquam conuenire, coniungantur cum his quæ hoc loco docuimus, magnam opinioni nostræ fidem aftruent.

mum prieris toba mititut pulchra 🕁

Solutio ratio. Argumenta verò quibus contraria nititur sententia, diluuntur hac distinctione. In medio demonstrationis aut consideratur certitudo opinionis, que & euidentia concludendi & demonstrandi secundum nos, & hæe vtraque virtus maxima est in demonstrationibus Mathematicis, subtili quadă quamobre appellantur præstantissima & exquisitissima ab Auerro distinctione. & aliis Philosophis; vel in medio consideramus alias proprietates,

quæ magis attingum & constituunt naturam demonstrationis potillimæ,nimirum ve sie primum & immediatum, ve sie propeium & per le,& vt lit caulla non tantum cognoscendi, sed etiam, vt vocant, essendi, que cum non insint neque cernantur in mediis demonstrationum Mathematicarum, vt ostensum fuit, ideireo iudicantur à nobis non esse potissimæ. Quod autem ex sententia Auerrois didum fuit demonstrationem potussimam procedere ex notioribus nobis & natura, negandum est, nam demonstratio potissima; ve auctor est Themistius, non quid ipsi possimus attendit, sed rectam tenet ad veritaçem viam, naturam rei confiderás & explorans, quamuis illa nobis ignota inconspectáque sit. qua de re alio loco à nobis disputabitur. Quòd si dicas, Themistium 2. Post. cap. 2. suæ Paraphraseos velle, demonstrationem potissimam declarare & quòd res sit & propter quid lit (quod tamen solæ demonstrationes Mathematicæ præstare videntur)respondeo,omnem demonstrationem quæ aperit veram & propriam caussam rei, etiam simul declarare esse illius rei; quippe esse cuiusque rei ve pendet à sua caussa, ita propter illam per le declaratur & cognoscitur. Sed quoniam interdum accidit, vt rem esse, nobis notum sit antequam caussam eius cognoscamus, hinc sit per acidens, ve demonstratio, que posteà procedit ex caussa, non dicatur declarate esse rei, vt pote quod antea notum esset, sed tantùm propter quid ipsius rei, quod nobis erat ignotum. Appellantur autem mathematica scientia, per arrovo μασίαν disciplina, non propter excellentiam demonstrationum, sed ob maximam facilitatem discendi,& ob pulcherrimum ordinem acque mirabilem connexionem demonstrationum inter se. Sunt autem demonstrationes mathematicz certissimz, euidentissimz, & facillimz ratione subiecti, Cur. disciplinempe, quantitatis: quantitas enim est maximè sensata, quippe quæ ne Mathepercipiatur omnibus sensibus; & media seu principia demonstrationum Mathematicarum possunt exponi & declarari, ita vt vel sen- 🚾 sibus ipsis parear, quod fieri non potest in rebus naturalibus aut diuinis. Præterea, principia Mathematicæ non exigunt longam experientiam & diligentem observationem, quemadmodum principia Physica vel Medicina. atque hanc caussam affert Arist.in 6. Ethicorum, propter quam pueri possunt enadere Mathematici, non autem Physici, aut prudentes. Postremò, res mathematicz habent facillimam abhractionem à materia, proptere à quòd quantitas non est alligata & pendens ab aliqua certa & determinata materia, sicut alia accidentia Physica, quocirca facilè potest abstrahi & concipi ab inrellectu. Hinc quoque fit, vt res Mathematicæ nominentur ab Aristorele, entia ex abstractione, videlicer ob facilitatem abstractionis; quodautem facile abstrahitur à materia, facile etiam intelligitur.

Relinquitur igitur, vt his de caussis demonstrationes mathematicz sint certissimæ, euidentissimæ & facillimæ nobis, quamobrem vocantur à Philosophis perfectæ, & absolutæ demonstrationes, loquimur autem in præsentia de disciplinis purè mathematicis, qualis est Geometria & Arithmetica, nam in Astrologia, Perspectina & aliis quæ vocantur mediæ vel mixtæ, secus res haber. Sed de præsenti quæstione hæc satis fint. Deinceps videndum est, an cognitio omnium caussarum quas res habet, ad eius rei scientiam sit necessaria,

An cognitio omnium caussarum necessaria sit ad perfectam scientiam rerum naturalium, or primo agitur de cognitione substantia.

ENTENTIA huius primi textus videtur tota cotineri hoc fyllogismo;omnis doctrina, quæ habet principia, vel quæ agit de rebus habentibus principia, debet primo loco ea declarare, sed talis est scientia naturalis, ergo debet in ea primò explicari principia. Cuius syllogismi Aristoteles hîc no exprimit minore, sed de probatione ipsius dică in extremo hoc capite; ponit autem conclusione & maiorem, cuius etiam costrmationem adiungit his verbis; Tum enim putamus coenoscere unumquodque cum caussas primas cognouerimus, & principia prima víque ad elementa: hoc cít, cú cognouerimus omnes caussas tam externas quam internas, tam proximas quam remotas. Quæ verba magnam habent difficultatem, etenim viri docti in dubium vocare solent, an in cognoscendis rebus naturalibus necesse sit tenere omnes caussas earum. Quem nodum vt nos faciliùs dissoluamus, quædam antè declaranda sunt. Primum, hæc quæstio potest dupliciter intelligi, v el an cuncta genera caussarum pernolcenda sint, hoc est, mareria, forma, efficiens & sinis: vel an in vnoquoque genere omnes caussa ab insima vsque ad supremam tenendæ sint. Deinde res quæ cognoscitur, aut est substantia aut accidens: substantia, vt talis est, per solam definitionem persecte cognoscitur. Accides verò, si per se sumatur, etiam cognoscitur per definitionem, sinautem vt est affectio substantiæ inhærens in ea, per cognitio ali- demonstrationem. Ad hac, perfecta cognitio duobus modis sumianius rei di- tur velabsolute,& omni ex parte, quæ tunc cotingit, cum in re propolita cognita sunt quæcunque possunt cognosci; & quocunque modo possunt. Vel non simpliciter perfecta, sed tantummodò secundum materiam subiectam, aut secudum eam rationem, quæ tractatur in aliqua scientia, vt dicatur perfecta, vel Physice, vel Mathematice, vel Metaphysice, ita vt in tali scietia perfectior cognitio nec requitt

Dapliciter citur perfeeta.

Digitized by Google

requiri debeat, nec possit inueniri. Exempli gratia; hominis perfecta cognitio simpliciter erit, si omnia quæ sunt in homine & de eo dicuntur, sine Physica, sine Metaphysica, sine Theologica fuerint, perfect è cognoscatur: at Physice perfect a hominis cognitio erit, si omnia quæ homini no quidem omni modo, sed Physico modo conueniunt, perfecte congnoscantur. Postremò, in substantia naturali potest cosiderari essentia illius, vel præcise ac uncere, hoc est, solum vr est nuda & pura quiditas, vel prout generatur, existit, & corrupitur. His positis venio ad explicationem quæstionis. Si quiditas rei naturalis præcise definiatur, potest sciri perfecte sine cognitione aliaru caussarum, quam materiæ & formæ, quippe cum hæ duæ caussæ sint tantum essentiales ac internæ:efficiens autem & finis non attingunt substantia nisi extrinsecus, nec ab illis pendet, nisi cum sit, aut existit. Ac de efficiére quidé, hoc aperte sentit, & scriptum reliquit Arist. in 7. Metaphyl tex. 59. dicens; Quando caussa quaritur, interdu quari ea qua eft forma, or quod quid erat effe, aliquado vero eam, qua eft vt efficies or primum mouens. & post hac subdit; Caussa nanque etiam hoc, sed talu quide caussa quaritur, dum quippiam sit vel corrumpitur, illa verò etiam dum est. De Ane ide judicandum est, qui in substătiis naturalibus re ide est quod forma, sed differt ratione; dicitur enim finis prout est terminus generationis, atque motus naturalis non impediti. Sic enim definitur ab Arift. 2. Phyf. 13. & 1. de Partibus anim. cap. 1. in his aute quæ funt instruméta ad aliquem vsum comparata, siue à natura, vt sunt partes animaliu, fiue ab arte, vt malleus, fecuris & ferra, videtur finis diftingui à forma, que costituit huiusmodi res, & inheret in ipsis, v.g. finis ferræ est secare, forma autem eius, est figura quæ cernitur in ferra, vel facultas secandi; quaquam Arist. sepe cosueuit in talibus rebus finem appellare formă & rationem vocans definitiones quæ ducutur à tali fine; vocans, inqua, eas, à forma & ratione, vt videre quisq; potest apud eum, tum in 1.de Anima 16.tú in extremo libro 4. Meteorologico: Vnde si huiusmodi instrumeta careat vsu, nec queat præstare id propter quod instituta fuerut (vt si serra secare nequeat, aut oculus videre) quanqua retineant eandem naturam & substantia, tamen solent ab eo dici æquiuocè talia. Vniuerse auté finis ita describitur ab Arift. Cuius gratia aliquid fit. ex quo apparet, neq; fine neq; efficiens aliter pertinere ad substătiam rei, nisi prout versatur in generatione motuque naturali. Potest idem confirmari hoc argumento. legimus apud Arift, in libris Posterioru, definitionem non significare esse aut non effe; & quæstionem quid est res distingu res fir, & item, effe cuiuscunque sentétiis necellario coficitur

rei mudam & abiunctam à motu seu existentia, tantum continere debeat eas causas quæ talem essentiam constituunt: essiciens autem & sinis, cum non pertineant ad essentiam, nisi prout sit vel existit, remoueri debeant à definitione.

Sed dicer aliquis, etiam in pura quiditate rei naturalis continentur aliqua prædicata Metaphysica, vt actus vel potentia, substantia vel accidens, quæ si Physicus consideret, transibit sines subiecti sui, sinautem omittat & ignoret, non perfect è definiet quiditatem naturalem. Vernim soluitur hoc, nam si Physicus in definienda re naturali, exposuerit omnia prædicata essentialia eius quæ sunt Physica. tameisi prætermittat alia quæ non sunt Physica; tamen perfunctus erit munere suo, nec ab eo quicquá prætereà iure desiderari poterit, talisque definitio censenda erit persecta, non quidem simpliciter, sed Physice; nam absolute & omni ex parte esse non poterit, nisi cognita & explicata fuerint quæcuque insunt in quiditate, quod fieri non potest sine scientia Metaphysicæ, sine cuius opera nulla res potest in aliis scientiis perfecte cognosci. quamobrem vocatur regina scientiarum, & omnes disciplinæ, pendent ab ipsa, tum quia docet primas caussas, hoc est, Intelligentias & Deum, à quibus manant & pendent res omnes, tum etiam quia declarat attributa quædam fusa per cunctas res, ve est, ens, substantia, accidens, actus, potentia. Sed de his latiùs disputatum fuit superiori libro. Atque hac ego puto caussam esse, cur Plato in 7. lib. de Repub. scribat cæteras doctrinas non simpliciter demonstrare, sed procedere ex multis suppositionibus, solam autem Dialecticam, hoc oft, Metaphysicam, simpliciter, & sublatis cunotis suppositionibus, res ipsas contemplari atque demon-Arare. Quas ergo caussas requiret cognitio puræ quidditatis, satis ostensum est. Si autem consideretur quiditas rei naturalis vt versatur in generatione, existentia, ceterisque motibus & affectionibus Physicis, quemadmodú ita pendet ab omnibus caussis internis iuxta & externis, sic etiam non nisi per omnes perfecte cognosci & explicari potest; generatio enim & interitus, sine materia constare non possumt, vbi autem materia est ( quod antè confirmauimus testimonio Auerr.) necesse est alias caussas etiam requiri; ac ve de existentia loquar, ea profecto indiget forma, à qua proxime, intime & continenter fluit; materia, qua nititur & suftentatur; efficiente, à quo primum manauit vel à quo extrinsecus coseruatur; denique fine, cuius gratia constat, qui finis est perfecta operatio, congruens ei naturæ quæ sic existit; & quia Physicus non contemplatur essentiam rerum naturalium pute ac præcise (hoc enim videtur potius elle quiddam Metaphylicum quam Phylicum)led considerat cam mobilem, sensibilem

Explicatio fententia Platonis bilem, existentem in rebus, hinc fit, vt in definiendis rebus naturalibus, inferat etiam caussas externas, motum, & affectiones Physicas.

Ad id autem de quo addubitari solet, an in cognoscenda qualibet canssascuinsre sint pernoscendæ caussæ primæ, vt prima forma, vltimus finis, & que generie primum efficiens, expedite respondendum est, si loquamur de co-qualibet re gnitione persecta, non sumpliciter, sed de ea, quam potest & debet persoscenda, quælibet scientis tradere, non esse id necessarium; nam Mathematici scircopona. in rebus fibi subiectis explicandis & demonstrandis accurate verfantur, fine vlla prænotione aut etiam mentione primarum caussarum, hoc est, Dei, & Intelligentiarum. Quod si Physicus interdum sermonem habet de Deo, id sanè facit, quia Deus, est primum mouens à quo profiscuntur & pendet omnes motus naturales. Sinautem loquamur de cognitione rerum, quæ sit omnibus expleta partibus cunctisque numeris absoluta, proculdubiò affirmandum est, ficut quælibet res habet esse à prima caussa, ita sine cognitione eius perfecte sciri non posse, quod facile concedet, qui attendet animum ad definitionem ipsius, scire, quæ traditur ab Arist. hoc modo; scire est rem per caussam cognoscere, propier quam res est. non minus autem, quin etiammagis, quælibet res suum esse acceptum referre debet caussis vniuersalibus & primis, quam particularibus & proximis. Verum de cognitione substantiæ hæc dicta sint, deinceps agendum est de accidentibus.

Definitio accidentis duplex est, vna essentialis, altera caussalis; illa De cognitiocontinet genus accidétis & proprium subiectum eius, cuius generis per secidentis sit hæc definitio, eclipsis, defectus luminis in luna; vel tonitru, sonus qui fit in nube. Hæc auté quæ dicitur caussalis, sumitur ex caussis externis, vt si priori definitioni adiungas, ob interpositum terræ; posteriori autem ob extinctionem ignis; censegur autem à Philosophis perfecta definitio accidentis, quæ complectitur essentialem & caussalem hocest, que continet omnes caussas per se illius accidentis; nam cum accidens non intrinsece ac per se subsistat ceu substantia, sed à multis caussis extrinsecus pendeat, rectè faciunt, qui tales causlis adhibent in definiendis accidentibus. Vnde Arist. 8. Metaphys. text. 12. scribit rationem accidentis, quæ est definitio essentialis, sine caussa non esse manisestam. Caussa verò, à qui bus pendet accidens, vt minimum funt tres;materia, quæ est subiectum in quo inest; forma, hoc est, Genus, vel Categoria ad quá pertinet; esticiens, à quo efficitur & conservatur. Non desunt etiam quædam accidentia, quæ ab omnibus caussis pendent, quare in perfecta definitione corum, omnes pariter caussa cognoscenda & explicada sunt; quod videtur Galenus in definiendo pulsu egregiè præstitisse ad hunc modum;

An primas.

Pulsus est actio peculiaris, primum cordis, deinde arteriarum, que dístensione & contractione mouentur à facultate vitali, vt caloris innati mediocritas conseruetur, & spiritus animales gignantur in cerebro. De accidentium autem demonstratione, quid sentiendum sit facile est ex his, quæ nunc dicta sunt intelligere. Etenim cum Aristot. in 2.Post.compluribus locis auctor sit, medium perfectæ demostrationis, idem esse quid & propter quid passionis quæ demonstratur, ita, vt idem medium mutato tantum situ & formula verborum adhiberi queat, & tanquàm definitio, ad declarandum quid sit talis paf sio, & tanquam medium ad demonstrandum propter quid insit subiecto.Hæc igitur cùm ita se habeant, palàm est, vt perfecta definitio accidentis ducenda est ab omnibus caussis, à quibus per se ac necesfariò pendet, ita quoque perfectam demonstrationem eius ex cunctis caussis petendam esse. Nec verò nos moueat, quòd Aristot. definiens scire, air ipsum esse cognoscere rem non per caussas, sed per caussam.nam tametsi multæ caussæ concurrunt ad definiendum, vel demonstrandum accidens, omnes tamen vnius caussa integra, perfectæ atque absolutæ locum tenent, quanquam non rarò accidit vt in definiendis atque demonstrandis rebus quædam caussæ taceantur, quòd sint per se manisestæ & à quouis facile intelligatur. A tque hoc quidem est iudicium & sententia nostra de præsenti quæstione.

Elegans copresenti questione dispulozus.

Cæterùm, quæ latiùs hîc disputata sunt, quò faciliùs vniuersa corum, que in prehédi & teneri queant, possunt breuiter ita colligi. Definitio puræ quiditatis, tantum materiæ & formæ, at quiditatis, vt est mobilis sata sant, epi- & in rebus naturalibus existens, omnium quatuor caussarum cognitionem requirit. Accidentis definitio duplex est: vna tantùm essentialis, quæ solo genere & proprio subiecto accidentis quod definitur, continetur; altera çaussalis, quæ præcipuè ducitur ex caussis externis, efficiente, inquam, & fine, sed perfecta definitio accidentis censetur, essentialem & caussalem complectens, solo situ differens à perfecta demonstratione. Demonstratio autem accidentis ex omnibus caussis, sumenda est à quibus per se ac necessariò pendet accidens. Porrò primæ caussæ cuiusque generis, si quæratur persecta simpliciter cognitio rerum, necessariò tenendæ sunt; sinautem quæratur perfecta cognitio, non absolute, sed aliqua ex parte, vel secundum aliquam scientiam, non est necessarium illas caussas cognoscere, vt fit in Mathematicis, aut certe tantum scire oportet quantum pertinent ad illam scientiam, id quod in Physica contingit, quæ agit de Deo, vt est primum mouens. Verum de præsenti quæstione satis sit dictum.

> Nunc doceamus cur Aristot, non expresserit aut probauerit minorem

norem illius fyllogismi, nimiru, res naturales habere principia, hoc enim à principio promisimus nos esse dicturos ad extremum. Porphyrius, vt hic refert Simplicius & Auicena(vt inquit Auerr. 1. Phyf. comment. vltimo) putarunt non esse munus Physici, sed potius Me- cur Aristotaphysici, demonstrare res naturales compositas esse & habere causfas. At hoc non placet Simplicio & Auerroi, nam vt Physicus super- turales habesedeat demostrare id, perinde quasi per se notum atque manifestum re caussas & sir, tamen non potest inueniri alia ratio vel, vi aiunt, medium ad de- Principia. monstrandum, hoc, quam Physicum, quod quide medium est transmutatio: quicquid enim transmutatur simplex esse non potest, sed habet materiam, quæ transmutationi subiiciatur, & formam secundùm quam transmutatio sit:ab hoc medio Physico cæteræ rationes, quæ ad idem ostendendum afferuntur, siue Physicæ, siue Metaphyficæ fuerint,lucem atque robur accipiunt. Verùm Theophrastus, vt ait Simplicius, res naturales habere principia cófirmabat hoc argumento; omne corpus est compositum, quod autem compositum est, habet partes & principia ex quibus componitur; sed res naturales funt corpora vt clarum est; ergo funt compositæ & habent principia ex quibus constant. Hæcille. Sed hæc demonstratio non caret dubitatione.nam çùm triplex sit compositio; vna ex substătia & accidente; altera ex partibus quas vocant integrales, seu quantitatiuas; tertia, ex partibus essentialibus, nempe ex materia & forma; primam & secundam compositionem certum est inueniri in omni corpore naturali, tam cœlesti quam sublunari; tertia autem, vt perspicuú est inesse in cunctis corporibus sublunaribus, ita obscurum & dubium est an ea insit in cœlo. Auerroës enim faciens substantiam cœli simplicem, non assignat ei talem compositionem, is igitur diceret prædictam ratione Theophrasti, aut esse intelligenda tantum de duabus prioribus cópolitionibus, aut non habere locú in omni corpore naturali. Aristor igitur hîc no probauit res Phys. habere principia; vel omittens tăquam cuiuis notu, vel quia fuse in processu huius 1. libri ab ipso declarandú erat. Verùm hæc ad expositioné & intelligétiam primi text. sint satis, deinceps ad explanandu secundu tex. veniamus.

# Explanatio textus secundi primi libri Physicorum. C A P. V I.

ECVNDVS textus primi libri Phylicorum lic habet; Innata est ex notioribus nobis via ad notiora natura. Similem sententiam permultis locis apud Aristotelem reperire licet; veluti 1. lib. Ethicorum cap. 4. libro 5. Metaphysicæ text. 1. lib. secundo de Anima text. 12. præcipuè autem 7. Metaphysicæ text. 10. Apud Aristotelem

Relinquitur igitur, vt his de caussis demonstrationes mathematicz sint certissimæ, euidentissimæ & facillimæ nobis, quamobrem vocantur à Philosophis perfectæ, & absolutæ demonstrationes, loquimur autem in præsentia de disciplinis purè mathematicis, qualis est Geometria & Arithmetica, nam in Astrologia, Perspectiua & aliis quæ vocantur mediæ vel mixtæ, secus res haber. Sed de præsenti quæstione hæcsatis fint. Deinceps videndum est, an cognitio omnium caussarum quas res habet, ad eius rei scientiam sit necessaria,

An cognitio omnium caussarum necessaria sit ad perfectam scientiam rerum naturalium, or primò agitur de cognitione substantia.

ENTENTIA huius primi textus videtur tota cotineri hoc fyllogismo;omnis doctrina,quæ habet principia,vel quæ agit de rebus habentibus principia , debet primo loco ea declarare, sed talis est scientia naturalis, ergo debet in ea

primò explicari principia. Cuius syllogismi Aristoteles hîc no exprimit minoré, sed de probatione ipsius dică in extremo hoc capite; ponit autem conclusione & maiorem, cuius etiam costirmationem adiungit his verbis; Tum enim putamus cognoscere vnumquodque cum caussas primas cognouerimus, er principia prima víque ad elementa: hoc est, cú cognouerimus omnes caussas tam externas quam internas, tam proximas quam remotas. Quæ verba magnam habent difficultatem, etenim viri docti in dubium vocare solent, an in cognoscendis rebus naturalibus necesse sit tenere omnes caussas earum. Quem nodum vt nos faciliùs dissoluamus, quædam antè declaranda sunt. Primum, hæc quæstio potest dupliciter intelligi, v el an cuncta genera caussarum pernoscenda sint, hoc est, mareria, forma, efficiens & sinis: vel an in vnoquoque genere omnes caussa ab insima vsque ad supremam tenendæsint. Deinde res quæ cognoscitur, aut est substantia aut accidens: substantia, ve talis est, per solam definitionem persecte cognoscitur. Accides verò, si per se sumatur, etiam cognoscitur per definitionem, sinautem vt est affectio substantiæ inhærens in ea, per demonstrationem. Ad hæc, perfecta cognitio duobus modis sumianins rei di- tur velabsolute, & omni ex parte, quæ tunc cotingit, cum in re proposita cognita sunt quæcunque possunt cognosci; & quocunque modo possunt. Vel non simpliciter persecta, sed tantummodò secundum materiam subiectam, aut secuidum eam rationem, quæ tractatur in aliqua scientia, vt dicatur persecta, vel Physice, vel Mathematice, vel Metaphysice, ita vt in tali scietia perfectior cognitio nec requiri

citur perfe-Eta.

requiri debeat, nec possit inueniri. Exempli gratia; hominis persecta cognitio simpliciter erit, si omnia que sunt in homine & de eo dicuntur, siue Physica, siue Metaphysica, siue Theologica fuerint, perfecte cognoscatur: at Physice perfecta hominis cognitio erit, si om. nia quæ homini no quidem omni modo, sed Physico modo conueniunt, perfecte congnoscantur. Postremò, in substantia naturali potest cosiderari essentia illius, vel præcise ac sincere, hoc est, solum vr est nuda & pura quiditas, vel prout generatur, existit, & corrúpitur. His positis venio ad explicationem quæstionis. Si quiditas rei naturalis præcise definiatur, potest sciri perfecte sine cognitione aliaru caussarum, quàm materiæ & formæ, quippe cùm hæ duæ caussæ sint tantum essentiales ac internæ:essiciens autem & sinis non attingunt substantia nisi extrinsecus, nec ab illis pendet, nisi cùm fit, aut existit. Ac de efficiére quidé, hoc aperte sentit, & scriptum reliquit Arist. in 7. Metaphyl tex.59. dicens; Quando caussa quaritur,interdu quari ea qua est forma, o quod quid erat esse, aliquado vero eam, qua est ve efficios o primum mouens. & post hæc subdit; Caussa nanque etiam hoc, sed talu quido causa quaritur, dum quippiam sit vel corrumpitur, illa verò etiam dum est. De ine idé iudicandum est, qui in substatiis naturalibus re idé est quod forma, sed differt ratione; dicitur enim finis prout est terminus generationis, atque motus naturalis non impediti. Sic enim definitur ab Arist. 2. Phys. 23. & 1. de Partibus anim. cap. 1. in his auté quæ sunt instrumeta ad aliquem vsum comparata, siue à natura, vt sunt partes animaliu, siue ab arte, vt malleus, securis & serra, videtur finis distingui à forma, quæ costituit huiusmodi res, & inhæret in ipsis, v.g. finis ferræ est secare, forma autem eius, est figura quæ cernitur in serra, vel facultas secandi; quáquam Arist. sæpe cosseuit in talibus rebus finem appellare formă & rationem vocans definitiones quæ ducutur à tali fine; vocans, inquá, eas, à forma & ratione, vt videre quisq; potest apud eum, tum in 1.de Anima 16.tú in extremo libro 4. Meteorologico: Vnde si huiusmodi instrumeta careat vsu, nec queat præstare id propter quod instituta fuerút (vt si serra secare nequeat, aut oculus videre)quanqua retineant eandem naturam & substantia, tamen solent ab eo dici æquiuocè talia. Vniuerse auté finis ita describitur ab Arist. Cuim gratia aliquid sit.ex quo apparet, neq; finé neq; efficiens aliter pertinere ad substatiam rei, nisi prout versatur in generatione motuque naturali. Potest idem confirmari hoc argumento. legimus apud Arist.in libris Posterioru, definitionem non significare esse aut non esse; & quæstionem quid est res, distingui ab ea qua quæritur an res sir, & item, esse cuiuscunquo rei, disserre à substatia eius: ex quibus sentétiis necessariò coficitur, yt quonia definitio declarat essentiam.

rei mudam & abiunctam à motu seu existentia, tantum continere debeat eas causas quæ talom essentiam constituunt: essiciens autem & sinis, cum non pertineant ad essentiam, nisi prout sit vel existit, remoueri debeant à definitione.

Sed dicer aliquis, etiam in pura quiditate rei naturalis continentur aliqua prædicata Metaphysica, vt actus vel potentia, substantia vel accidens, quæ si Physicus consideret, transibit sines subiecti sui, sinautem omittat & ignoret, non perfect è definiet quiditatem naturalem. Verilm soluitur hoc, nam si Physicus in definienda re naturali, exposuerit omnia prædicata essentialia eius quæ sunt Physica, tameisi prætermittat alia quæ non sunt l'hysica; tamen persunctus erit munere suo, nec ab eo quicquá prætereà iure desiderari poterit, talisque definitio censenda erit persecta, non quidem simpliciter, sed Physice; nam absolute & omni ex parte esse non poterit, nisi cognita & explicata fuerint quæcuque insunt in quiditate, quod sieri non potest sine scientia Metaphysicæ, sine cuius opera nulla res potest in aliis scientiis perfecte cognosci. quamobrem vocatur regina scientiarum, & omnes disciplinæ, pendent ab ipsa, tum quia docet primas caussas, hoc est, Intelligentias & Deum, à quibus manant & pendent res omnes, tum etiam quia declarat attributa quædam fusa per cunctas res, vt est, ens, substantia, accidens, actus, potentia. Sed de his latius disputatum suit superiori libro. Atque hac ego puto caussam esse, cur Plato in 7. lib. de Repub. scribat cæteras doctrinas non simpliciter demonstrare, sed procedere ex multis suppositionibus, solam autem Dialecticam, hoc oft, Metaphysicam, simpliciter, & sublatis cunotis suppositionibus, res ipsas contemplari atque demon-Arare. Quas ergo caussas requiret cognitio puræ quidditatis, satis ostensum est. Si autem consideretur quiditas rei naturalis vt versatur in generatione, existentia, ceterisque motibus & affectionibus Physicis, quemadmodú ita pendet ab omnibus caussis internis iuxta & externis, sic etiam non nisi per omnes perfecte cognosci & explicari potest; generatio enim & interitus, sine materia constare non possumt, vbi autem materia est ( quod antè confirmauimus testimonio Auerr.) necelle est alias caussas etiam requiri; ac ve de existencia loquar, ea profc&ò indiget forma, à qua proxime, intimè & continenter fluit; materia, qua nititur & sukentatur; esficiente, à quo primum manauit vel à quo extrinsecus coscruatur; denique fine, cuius gratia constat, qui finis est perfecta operatio, congruens ei naturæ quæ sic existit; & quia Physicus non contemplatur essentiam retum naturalium pute ac præcise (hoc enim videtur potius elle quiddam Metaphylicum quam Phylicum) led confiderat cam mobilem, lenlibilem

Explicatio fententia Platonis bilem, existentem in rebus, hinc fit, vt in definiendis rebus naturalibus, inferat etiam caussas externas, motum, & affectiones Phylicas.

Ad id autem de quo addubitari solet, an in cognoscenda qualibet cansas cuinsresint pernoscendæ caussæ primæ, ve prima forma, vleimus finis, & que generie primum efficiens, expedite respondendum est, si loquamur de co-qualibet re gnitione persecta, non simpliciter, sed de ea, quam potest & debet persoscenda, qualibet scientia tradere, non esse id necessarium; nam Mathematici scircopona. in rebus sibi subiectis explicandis & demonstrandis accurate verfantur, fine vlla prænotione aut etiam mentione primarum caussarum, hoc est, Dei, & Intelligentiarum. Quod si Physicus interdum sermonem habet de Deo, id sanè facit, quia Deus, est primum mouens à quo profiscuntur & pendet omnes motus naturales. Sinautem loquamur de cognitione rerum, quæ sit omnibus expleta partibus cunctifque numeris absoluta, proculdubiò affirmandum est, ficut quælibet res habet esse à prima caussa, ita sine cognitione eius perfecte sciri non posse, quod facile concedet, qui attendet animum ad definitionem ipsius, scire, quæ traditur ab Arist. hoc modo; scire eft rem per caussam cognoscere, propier quam res est. non minus autem, quin etiammagis, quælibet res suum esse acceptum referre debet caussis vniuersalibus & primis, quam particularibus & proximis. Verum de cognitione substantiæ hæc dicta sint, deinceps agendum est de accidentibus.

Definitio accidentis duplex est, vna essentialis, altera caussalis; illa De cognitiocontinet genus accidétis & proprium subjectum eius, cuius generis perfesta. sit hæc definitio, eclipsis, defectus luminis in luna; vel tonitru, sonus qui fit in nube. Hæc auté quæ dicitur caussalis, sumitur ex caussis externis, vt si priori definitioni adiungas, ob interpositum terræ; posteriori autem ob extinctionem ignis; censegur autem à Philosophia perfecta definitio accidentis, que complectitur essentialem & caussalem hocest, que continet omnes caussas per se illius accidentis; nam cum accidens non intrinsece ac per se subsistat ceu substantia, sed à multis caussis extrinsecus pendeat, rectè faciunt, qui tales causlis adhibent in definiendis accidentibus. Vnde Arist. 8. Metaphys. text.13. scribit rationem accidentis, quæ est definitio essentialis, sine caussa non esse manisestam. Caussa verò, à quibus pendet accidens, vt minimum funt tres;materia, quæ est subiectum in quo inest; forma, hoc est, Genus, vel Categoria ad quá pertinet; esticiens, à quo efficitur & conservatur. Non desunt etiam quædam accidentia, quæ ab omnibus caussis pendent, quare in perfecta definitione corum, omnes pariter caussa cognoscenda & explicada sunt; quod videtur Galenus in definiendo pulsu egregiè præstitisse ad hunc modum;

An primas.

Pulsus est actio peculiaris, primum cordis, deinde arteriarum, que dístensione & contractione mouentur à facultate vitali, vt caloris innati mediocritas conseruetur, & spiritus animales gignantur in cerebro. De accidentium autem demonstratione, quid sentiendum sit facile est ex his, quæ nunc dicta sunt intelligere. Etenim cum Aristot. in 2. Post. compluribus locis auctor sit, medium perfectæ demostrationis, idem esse quid & propter quid passionis quæ demonstratur, ita, vt idem medium mutato tantum situ & formula verborum adhiberi queat, & tanquàm definitio, ad declarandum quid sit talis paf sio, & tanquam medium ad demonstrandum propter quid insit subiecto. Hæc igitur cùm ita se habeant, palàm est, vt perfecta definitio accidentis ducenda est ab omnibus caussis, à quibus per se ac necessariò pendet, ita quoque perfectam demonstrationem eius ex cunctis caussis petendam esse. Nec verò nos moueat, quòd Aristot. desiniens scire, ait ipsum esse cognoscere rem non per caussas, sed per caussam.nam tametsi multæ caussæ concurrunt ad definiendum, vel demonstrandum accidens, omnes tamen vnius caussa integra, perfectæ atque absolutæ locum tenent, quanquam non rarò accidit vt in definiendis atque demonstrandis rebus quædam caussæ taceantur, quòd sint per se manifestæ & à quouis facile intelligatur. A tque hoc quidem est iudicium & sententia nostra de præsenti quæstione.

Elegans copræsenti que stione disputata sunt, epilozus.

Cæterùm, quæ latiùs hîc disputata sunt, quò faciliùs vniuersa córum, que in prehédi & teneri queant, possunt breuiter ita colligi. Definitio puræ quiditatis, tantum materiæ & formæ, at quiditatis, vt est mobilis & in rebus naturalibus existens, omnium quatuor caussarum cognitionem requirit. Accidentis definitio duplex est: vna tantùm essentialis, qua solo genere & proprio subiecto accidentis quod definitur, continetur; altera çaussalis, quæ præcipuè ducitur ex caussis externis, efficiente, inquam, & fine, sed perfecta definitio accidentis censetur, essentialem & caussalem complectens, solo situ differens à perfecta demonstratione. Demonstratio autem accidentis ex omnibus caussis, sumenda est à quibus per se ac necessarió pendet accidens. Porrò primæ caussæ cuiusque generis, si quæratur persecta sim. pliciter cognitio rerum, necessariò tenendæ sunt; sinautem quæratur perfecta cognitio, non absolute, sed aliqua ex parte, vel secundum aliquam scientiam, non est necessarium illas caussas cognoscere, ve fit in Mathematicis, aut certe tantum scire oportet quantum pertinent ad illam scientiam, id quod in Physica contingit, quæ agit de Deo, vt est primum mouens. Verum de præsenti quæstione satis sit dictum.

> Nunc doceamus cur Aristot, non expresserit aut probauerit minorem

norem illius syllogismi, nimiru, res naturales habere principia, hoc enim à principio promisimus nos esse dicturos ad extremum. Porphyrius, vt hic refert Simplicius & Auicena(vt inquit Auerr. 1. Phyf. comment. vitimo) putarunt non esse munus Physici, sed potius Me- Cur Aristotaphysici, demonstrare res naturales compositas esse & habere caus-banit res na. fas. At hoc non placet Simplicio & Auerroi, nam vt Physicus super-urales habesedeat demostrare id, perinde quasi per se notum atque manifestum re caussas & sir, tamen non potest inueniri alia ratio vel, vit aiunt, medium ad de- Principia. monstrandum, hoc, quam Physicum, quod quide medium est transmutatio: quicquid enim transmutatur simplex esse non potest, sed habet materiam, quæ transmutationi subiiciatur, & formam secundùm quam transmutatio sit:ab hoc medio Physico cæteræ rationes, quæ ad idem oftendendum afferuntur, fiue Phyficæ, fiue Metaphysicæ fuerint,lucem atque robur accipiunt. Verùm Theophrastus, vt ait Simplicius, res naturales habere principia cofirmabat hoc argumento; omne corpus est compositum, quod autem compositum est, habet partes & principia ex quibus componitur; sed res naturales funt corpora vt clarum est; ergo funt compositæ & habent principia ex quibus constant. Hæcille. Sed hæc demonstratio non caret dubitatione.nam çûm triplex sit compositio; vna ex substătia & accidente; altera ex partibus quas vocant integrales, seu quantitatiuas; tertia, ex partibus essentialibus, nempe ex materia & forma; primam & secundam compositionem certum est inueniri in omni corpore naturali, tam cœlesti quam sublunari; tertia autem, vt perspicuu est inesse in cunctis corporibus sublunaribus, ita obscurum & dubium est, an ea insit in cœlo. Auerroës enim faciens substantiam cœlì simplicem, non assignat ei talem compositionem, is igitur diceret prædictam ratione Theophrasti, aut esse intelligenda tantum de duabus prioribus copolitionibus, aut non habere locu in omni corpore naturali. Aristor igitur hîc no probauit res Phys. habere principia; vel omittens taquam cuiuis notu, vel quia fuse in processu huius 1. libri ab ipso declarandú erat. Verùm hæc ad expositioné & intelligétiam primi text. sint satis, deinceps ad explanandu secundu tex. veniamus.

# Explanatio textos secundi primi libri Physicorum. C A P. V I.

ECVNDVS textus primi libri Physicorum sichabet;Innata est ex notioribus nobu via ad notiora natura. Similem sententiam permultis locis apud Aristotelem reperire licer; veluti 1. lib. Ethicorum cap.4.libro 5. Metaphysicæ text.1 lib.secundo de Anima text. 12. præcipuè autem 7. Metaphysicæ text. 10. Apud Aristotelem

autem & Peripateticos, notius secudum naturam, natura vel natura, idem planè fignificant, quod notius fimpliciter, vel notius fecudum rationem, vt ex supradictis locis colligi potest. Sed quoniam de eo

quod est notum secundum nos & secudum naturam multa præclara Deer quod est notiss simpliciter vel fe-

scribit Aristot. 6. lib. Topicorum, cap.1. non alienum fore putaui si verba eius hîc adferiberem. Primum igitur docet quid sit notius nobis & simpliciter, hac modo; Dupliciter cotingit accipere notive, aut nobis, cundum nos, aut simpliciter. Simpliciter igitur notine est qued prius est posteriori, vt punctu, pulchra Ari- linea; Co linea, superficie; Co superficies, solido; quemadmodum Co unitas, nupotelu scietia. mero prius enim & principium omnu numeri similiter autem & elementum, fillaba. Nobie autem è conuerfo quandoque accidit , nam maxime folidu magie sub sensio cadit, quam superficies; or superficies, quam linea; or linea, quam signum; quare multitudo magis hususmodi cognoscit nam illa quidem quomodolibet, hac autem subvili, 🖝 fæcundo intellectu comprehendere oportet. Deinde vtra docendi ratio sit melior per notiora nobis, an secundum naturam, declarat his verbis; Simpliciter igitur melius, per priora, posteriora tentare cognoscerere, na magio scientific tale est; verum ad cos, qui impotentes sunt cognoscere per talia, necessaria forte pela qua illu cognita sunt, facere orationem. Posteà, ostendit ea quæ sunt nota secundum naturam, esse certa, definita, & immutabilia; quæ autem sunt notiora secundum nos, esse incerta & indeterminata, nam inquit; Alia aliu, & non omnibus eade cotingit notiora effe, quin etiam eisdem alia interdum & alia magu nota,nam à principio quidem sensibilia, instructioribus autem factis contrà, quare nec eide homini semper idem notius est. Ex quo Arist. colligit perfectas definitiones & orationes scientificas assignandas esse non per ea quæ singulis. quibulque sunt notiora, quippe quæ sint varia & indefinita. Postremò, explicat quod est notú simpliciter, quibus hominibus sit etiam notum & quibus non, ita scribés; Fortasse autem, co qued simpliciter nosum, no est id quod omnibue notum, sed quod bene dispositis intellectu, quemadmodum & simpliciter salubre, quod est salubre in , qui bene affectum habet corpm. Hæc Arist.in 6. Topicorum. Similiter ferè scribit in 1. Post. tex. g. ad hunc modum; Priora verò sunt & notiera bifariam, non enim idem prius aut notine natura & ad nos dice aute ad nos priera & notiora, que sunt propinquiora sensui, simpliciter autem qua longias sunt, sunt autem longisime quidem ipsa maxime universalia, proxime verò ipsa singularia. Ex omnibus au-Regula inter- tem locis, que nunc commemoranimus, licet nobis elicere certam & noscendinota generalem regulam Aristotelicam internoscendi ea quæ sunt nobis Secudum not, nota, ab his quæ sunt nota secudum naturam, quæ est hæc. Quæcunfunt nota se- que cadút sub sensum, vel sunt propinqua sensibus, sunt nota nobis: cundum na- quæ verò à sensibus remota sunt, habentur ignota; & quò magis minúlque lenlus nostros attingút vel refugiút, eò magis minúlve nota

INTAIN.

Digitized by Google

aut ignota iudicari debent. At nota secundum naturam vel simpliciter, censeri debent quæcunque sunt priora, & à quibus pendent alia: è contrario verò qua sunt posteriora, & manant atque pendent ab aliis, funt ignota secundum naturam. Quamobrem caussæ partes, fimplicia,magis vniuerfalia, funt priora & notiora fecundum naturam; effectus verò, totum, compositum, & singularia, posteriora & minus nota: & quamuis hæc quoque possint dici aliquo modo notiora secundum naturam, quatenus sunt perfectiora illis & tanquam finis corum, tamen in præsentia non loquimur de prioritate natura, quæ est secundum persectionem vel intentionem eius, sed de eo, quod dicitur prius esse ordine generationis & temporis. Sed dicet Dubitatio. aliquis Aristotelem in 1. de Anima text. 8. affirmare vniuersalia aut nihil esse aut posteriora esse singularibus; ergo qui facit ea secundum naturam priora singularibus, aperte contradicit Aristot. Verum soluitur hoc, nam vniuersale actu & (vt dicunt) formaliter sumptum, aut nihil cst per se in rebus existens, abiúctum à singularibus, vt Platonem sensifie multi opinantur; aut vt est vniuersale vi mentis, abfractum ab individuis, posterius est singularibus, quippe cum nihil aliud sit, quàm notio quædam & similitudo singularium, quam ex corú comparatione & conueniétia intellectus noster expressit. Vide que in hanc sententiam eleganter scribit Themistius, exponens supradictum textú octayum primi, lib de Anima in sua Paraphrasi, At si vniuersale sumitur pro natura(hanc multi appellant fundamétum vniuersalitatis) vt animal pro natura sensitiua, viuens pro animata, corpus pro corporea, hoc pacto manifestum est magis vniuersalia priora esse minus vniuersalibus, nam illa sine his, hæc aute non posfunt esse sine illis: quod autem tale est, Arist. vocat prius simpliciter in postprædicamentis; & 8. Physicorú libro. Vide quæ hac de re do-& scribit.D. Tho. prima part. q. 85. ar. 2. in responsione ad primum.

Confutantur qui aliter exponunt notum secundum naturam, & docetur cur via procedendi à notioribus secundum nos, dicatur esse nobis innata vel naturalis.

ČAP. VII.

I igitur notum secudum naturam apud Arist significat id, quod paulo antè ostédimus ex multis locis eius; ergo fallitur Auerro es interpretás potius secundum natura, id quod natura prius cognosceret, si intelligeret ea quæ facit: non quia putet natura more Stoico esse intelligenté, vt ei falsò exprobrat quida recentiores interpretes, sed quia facit Aristot. vti metaphora &

### DE PHILOSOPHIA NATVRALI

analogia nimis dura & insolenti. Errant eriam, qui notius secundum

naturam exponunt id, quod habet naturam per se magis cognoscibilem & intelligibilem: etenim compositum notius esset secundum naturam, quàm materia prima, contrà quàm docet Aristot, hoc loco. Compositum enim cum in se cohibeat formă & actum, qui est causfa atque ratio intelligendi, vt dicitur 9. Metaphyf. text. 20. proculdubio habet natură magis intelligibilem, quàm materia prima, quippe quæ sit ens in potentia & vt scriptum est 7. Metaphys.text. 45.)per se ignota: at materia notior est secundum naturam quam compositum, cùm sit prior eo &eius principium&caussa.lli quoque decipiuntur, qui per notius secundum naturam putat significati id, quod est simplicius. Siquidem color & alia sensibilià accidentia sunt simpliciora, quàm substantia composita, cùm tamen hæc sit notior secundum naturam & ignotior secundum nos: illa verò è cotrario notiora secundùm nos,& ignoriora secundùm naturam; sed cur hæc via procedendi à notioribus nobis ad notiora secundum naturam vocetur nobis innata vel naturalis, deinceps exponamus. Non dicitur talis via pro-Cur via pro- cedendi naturalis, quòd similis sit modo, quem natura tenet in procedendià no- creadis rebus, quinimmò ei penitus cotraria est. Etenim natura in finsieribus seu- gendis operibus suis progreditur à simplicibus ad composita, à causlis ad effectus, nos è contrario in iisdem cognoscendis procedimus. dim naturam Nec vocatur naturalis, quoniam sit conueniens naturæ ipsarum revocator, nobis rum. Nos enim multa priùs cognoscimus, quæ, si natura rerum spectetur, posteriùs cognosci deberent, siquidem antè percipimus accidens, quàm substantiam, ar substantia per se ac suapte natura prior est quàm accidens. Nec appellatur naturalis, quòd sit congruens atque consentiens naturali appetitui hominis, quo is duce natura vehitut atque ducitur ad sciendum. Homo enim naturaliter expetit scire no quocunque modo, sed per caussas, talis enim scientia est perfectio intellectus humani explens atque saturans naturalem appetitum eius. Itaq; homo naturaliter experit res cognoscere, per ea quæ sunt priora & notiora secundum naturam ceu per caussas, potius quam per ea quæ sunt notiora secundum nos, veluti per effectus. Nec denique nuncupatur naturalis, quòd ita sit homini insita & insixa, vt ab ea nunquam diuelli & separari possit. Nam quamuis rudes & indocti, cum primum aggrediuntur ad cognoscendas res, hanc intelligendi

rationem sequantur, tamen, qui sunt sœcundo & subtili ingenio & in scientiis exercitati, cognoscunt res conuenienter naturæ ipsarum, & quod secudum naturam prius atque notius est illis quoque prius & magis notum habetur. Cuius rei simile quiddam cernimus in his quæ pertinent ad gustatum; nam yt alia aliis dulcia & iucunda vi-

naturalu.

dean-

deantur, tamen id, quod verè ac simpliciter est dulce, videtur etiam tale non quidem omnibus, sed his, qui stomachum non habent labefactatum & corruptum, sed bene affectu arque constitutum. Talis igitur via procedendi, est atque dicitur nobis naturalis, proptereà quòd cum primum duce magistráque natura accedimus ad cognoscendas & contemplandas res naturales, excitati aspectu & admirabilitate earum rerum quas hic mundus continet, ita procedimus, vt primo quidem appulsu mentis incurramus in notitiam effectuum compositorum & accidentium; tum magis animo exardescentes ad interiorem & perfectiorem earundem rerum scietiam capessendam, quasi per gradus quoldam progredientes tandem perueniamus ad caussarum rerum simplicium & substăriæ comprehensionem. Cuius rei hanc ego quidem certe caussam esse arbitror. A principio enim donatur nobis à Deo animus, immortalis ille quidem & capax omnium disciplinarum, sed rudis expérsque scientiarum, & vt pulchrè inquit Arist. ceu tabula quædam nuda, in qua nihil omninò pictum est. Quamobrem idem Aristot.scribit illum esse in potentia ad omnia, nec aliam esse naturam eius quam veluti potestatem & habilitatem quandam ad percipiendas omnes res, cumque locum esse formarum, non actu, vt Plato existimabat, sed tantum potestate. Is autem animus tanta necessitudine & tam naturali connexione iungitur atq; copulatur cum sensibus, vt dum est in hoc corpore, nec sine adminiculo fenfuum vitam fuam agere & tueri, nec nifi per cosdem fenfus, cognitionem & scientiam rerum possit adipisci. Itaque vt in homine vitam hanc morralem agente, esse intellectiuum, non potest separari ab esse sensitiuo, sic etiam functiones partis intelligétis, non possunt ab actionibus facultatum sentientium penitus disiungiatque segregati. Atque hinc extitisse illas nobiles & illustres sentétias, quæ in scriptis Aristot.non secus, ac stellæin cælo mirabili spledore collucent; deficiente sensu, etiam deficere scientiam corum quæ pertinent ad illum fensum; omnes scientias & artes ex sensibus, memoriis, experimentisque ortum habere; intellectum nostrum nihil vrquam speculari sine permixtione phantasmatis. Cogitata & intelligentias animi nostri non esse quidem phantasmata, vel, vt Latinè loquar cum Cicerone, visa, veruntamen non posse constare sine illis:si igitur prima humanæ cognitionis acquisitio fit per sensus, necesse est ea priùs ab homine cognosci quæ priùs atque vehementiùs mouent sensus, issque obuia & samiliaria sunt, eiusmodi autem sunt fingularia, accidens, compositum, effectus, &c.

Ex his autem liquet, falsum esse id quod Plato habuit pro certo & explorato; nostrum scire nihil aliud esse, quàm quoddam reminisci.

Digressio id. Nam (vt de hoc nomihil etiam nunc attingamus) si animus nostet tra Platone, olim habuit scientiam omnium rerum, quam posteà dum est in corstram non esse pore per disciplinam, institutionem, exercitationemq; reminiscitur, reminiscenta. cur ad reminiscendum adeo egenus sensibus, ve his sublatis nulla queat scientia comparati? Nos enim experimur, cum quidpiam reminisci volumus quod antea cognouimus, non valde indigere aut vti opera sensuum exteriorum; & sine his no solum posse, sed interdum ctiam fieri solere multarú rerum reminiscentiam sola vi & ope imaginatricis vel cogitatricis facultatis. Deinde, qui fit, vt nemo vel priusquam addiscat scientias, aliquo modo meminerit se quondam illas tenuisse, & per obliuionem amisisse? Vel postquam scientias didicit, cas tanquam antè cognitas & perceptas recognoscat? Ad hæc, quemadmodum animus hominis, quia est immortalis non solum videt res præsentes, sed prouidet etiam futuras, multámque cogitationem & curam suscipit posteritatis, cur si idem animus suit ante corpus florens scientia cunctarum rerum maximisque circunfluens bonis, cur inquam, non itidem cernitur in eo aliqua certa cognitio, cogitatio, memoria, aut denique vestigium aliquod præteritatum & antiquarum rerum, quas olim gessisse & tenuisse dicitur? Cur nullus in co mœror & dolor de tantorú bonorum amissione? Posteà si més nostra haberet naturaliter sibi insitas scientias omnium rerum, non posset esse capax errorum & falsarum opinionum. Erenim, quod per le atque naturaliter inest, non potest murari in contrarium, sic enim Arist. 2. libro Ethicorum docet virtutes non esse natura nobis innatas, quoniá nemo prauus & improbus euadere posser, siquidé quod natura ingeneratu est, nulla consuetudine tolli potest, vt licet millies lapidem sursum iactites, nunquam tamen assuescet per se tendere fursum propter naturale pondus atque granitatem. Sic etiam in 3. de Cœlo 67. oftendit Arist. nullam esse definitam à natura figuram elementorum, vt ad omnes figuras facile conformari & accommodari queant. Et iterum, Peripatetici disputant primam materiam per-Le mullam habere formam quam fibi præcipue & sua natura vendicet, vt possit esse receptaculum omnium formarum etiam contrariarum. Postremò, aut coniunctio animi cum corpore, est naturalis aut præter naturam; si præter naturam, quo pacto efficitur à natura & à Deo? cur semper codémque modo contingit? Nam quæ præter naturam sunt, & rarò & per accidens eueniunt. Cur dissolutio prædiclæ vnionis, quam mors efficit, est adeo præter naturam & violenta, vt nos & metus futuræ mortis sollicitet, & dolor præsentis discruciet? sin auté talis coniunctio animi cum corpore est naturalis, tatum abest vt possir tam insigne animo detrimentum afferre, hoc est, obliuionem:

nionem omnium scientiarum, vt ei debeat magnam adiungere perfectionem maximumque præbere adiumentum ad suas actiones risè obeundas. Forma enim, quæ est actus naturalis materiæ, sicut per ynionem cum materia perficitur in esse, sic etiam perficitur in operando. Id quod lustranti animo cunctas res naturales in omni coniunctione formæ cum materia perspicuum erit. Hæc auté quæ contra Platonem à nobis explicata sunt, docet etiam D. Thom. in 1. par. q.84.art. 3. Sed de his rebus quoniam sunt extra materiam proposicam, & ab instituto nostro remota, plura dicere non conuenit. Quoniam igitur intellectus noster ita cohærer cum sensibus, ve per oos ceu interpretes & nuncios rerum omnium intelligendi materiam accipiat, nihilque sit in illo quod non in his aliquo pacto priùs fuerit, hine fit, vt quæ sensibus nostris magis propinqua nota & familiaria lint, vt effectus, totum, compositum, accidés, ea quoque priùs ad incellectú perferantur, eig; priùs innotelcant. Que verò sensibus posteriùs cognita, aut penitus ignota fint, vt caussa, partes, res simplices & intima cuiulq; rei substătia, eò tardiùs atq; difficiliùs ad mentis nostræ intelligentiá perueniát. Ergo, cur ca que ordine naturæ posteriora sunt, plerunque sint nobis notiora iis, quæ sunt priora secundum natură & cur via procedendi ab illis ad hæc vocetur nobis innata & naturalis hoc modo explicatú sit. Nunc videamus, an in rebus Physicis fint aliqua, que cadem fint nota nobis & secundum naturam.

In rebm naturalibus permulta reperiri qua fint nota nobis fimul aque secundum naturam. CAP. VIII.

RISTOTELES hoc 2. tex. ait non eadéesse nota nobis & simpliciter; in primo auté lib. Post tex e similar - - sentetiam, verum aliis verbis, scribens hec innice opponi, hocest, quæ sunt nota nobis,esse ignota secundum natu-

ră,& contrà, que sunt nota secundum natură, esse nobis ignota. Que sententia quo pacto intelligeda sit, pluribus verbis aperiedum est, ne quis putet fieri nunquam posse ve cadem sint nota secundum nos & secundum naturam. Peruulgata est opinio apud Philosophos, in rebus naturalibus aut nihil aut perpauca reperiri, quæ nobis sint nota pariter ac secundum naturam, proptereà quòd rerum effecta & accidentia, que nobis manifesta sunt, habentur ignota secundum naturam; è contrario autem substantia & caussa, que sunt note secundùm naturam, nobis sunt ignotæ. At verò in disciplinis Mathematicis, aut omnia aut certe pleraque sunt nota nobis iuxtà atque secun-

dum naturam. Étenim demonstrationes Mathematicæ procedunt

ex primis principiis, quæ nobis sunt manifestissima, veluti; totum maius esse sua parte; &, si ab æqualibus æqualis demas, quæ remanent sunt æqualia. Eadem quoque sunt nota secundum naturam, quippe cùm fint caussæ eorum, quæ posteà demonstrantur à Mathematicis. Atque hoc ipsum videtur Auerr. sensisse multis locis scriptum & testatum relinquens. Verùm opinio hæc (aut ego penitus fallor) multos adhuc fefellie, vel inscitia vel negligentia perserutandæ veritatis; etenim vtrumque reor esse falsum, sed de Mathematicis posteriùs disseram; nunc tribus rationibus ostendam multa in rebus In reburby. Phylicis eiulmodi esse, vt simul nobis nota sint, atque secundùm nasien no pan- turam. Primò, naturæ magis vniuersales sunt notiores nobis & seca reperiri, cundum naturam, quam minus vniuerfales; vt corpus, quam viuens; Inclusted the vivens, quam animal; animal, quam homo; ergo, &c. antecedens fedem notano cundum veramque partem perspicuè verum est. Nam quòd magis dim natură, vniuersalia sint notiora nobis, Arist. testatur hic tex. 4. & aliis compluribus locis, de quo etiam consentiunt omnes propemodum interpretes eius:ídque confirmat experientia, nam aspicientes id quod è longinquo accedit ad nos, priùs agnoscimus esse corpus quoddam quàm animal, & animal priùs quàm hominem. Infantes etiam (vt hoc loco inquit Arist, primum quidem appellant omnes homines vniuerse ac indistincte patrem, fæminas matrem, posteà verò vtrunque speciatim distingunt. Ratio item hoc docet, nam signa & accidentia rerum vniuersalioru sunt nobis notiora, cum enim insint in pluribus rebus, frequentiùs cadunt subsensus; ex quo fit, yt illis magis obuia, familiaria & manifesta sint: paucioribus quoque signis opus est ad percipiendum magis vniuersale, vr aliquid esse corpus, viuens aut animal, quàm ad cognoscendum minus vniuersale, vt esse hominem vel Petrum. Quod autem magis vniuersalia sint notiora fecundùm naturam, vel ex eo intelligi potest; quia simpliciter priora sunt minus vniuersalibus, eorumque principia; & quoniam minus perfecta sunt, à quibus natura incipiens procedit ad minus vniuersalia, tanquam perfectiora. Itaque in procreatione hominis, primùm effingitur in fœtu natura viuentis, tum animalis, ad extremum hominis, vt scriptum est ab Atist.in 2.de Gener.animal. cap.3.Sed considerandum est hoc loco id quod D. Thom. scribit in 1. parte, q.85. art.3. Nam cum vellet docere magis vniuerfalia esse prius cognita nobis, quam minus vniuersalia, præmittit hanc obiectionem; Non sunt cadem (inquit) prius nota nobu, & secudum naturam, sed magu universalia sunt prius nota secundum naturam, quam minus universalia, quippe cum illa sint priora simplicater bu , ergo non possunt esse nobu quoque prius cognita:

Quam

Quam obiectione deinde solués in respossone ad primu argumentu scribit hæc, Ouplex est ordo natura, Vnu secundu via generationu & teporis, secundu qua via, ca qua sunt imperfecta & in potetia, sunt priora, & hoc modo magu comune est prius secudum natura; qued apparet manifeste in generatione hominis@animale,nam prius generatur animal qua homozot dicitur in libris de Generatione animaliu. Alim est ordo perfectionis sine intétionis natura, sient altus simpliciter est prior secundum naturam quam potentia, co perfectu prius quam imperfectum, & per hunc modum minus commune est prius secundum naturam quam magu commune, vt homo quam animal. Natura enim intentio non fiftit in generatione animali, fed intendit generare hominem. Hac Diuus Thomas:ex cuius verbis posset quispiam fortasse suspicari eum verba illa Aristotelis; Non sunt eadem nota nobis, & secudum ordinem natura; interpretari non de ordine naturæ qui est secundum generationem, sed de eo qui est secundum perfectionem, ex quo fieri ve magis vniuersalia non sint simul nota nobis & secundum naturam, quod tamen à principio aggressi sumus ostendere : sed nobis in præsentia quid D. Thom. senserit de intellectu illorum verborum Aristot, non cst curæ. Illud quidem pro certo affirmare possumus. Arist. hoc loco non loqui de prioritate perfectionis, sed generationis, & temporis. etenim docere vult primas caussas, primaque principia rerum naturalium esse nobis obscura & ignota, tametsi secundum ordinem naturæ manifesta sint, & magis certa, quam ea quæ formantur & efficiuntur ex illis: quod si loquatur Aristoteles de ordine generationis, magis vniuersalia, erunt nota nobis & secudum naturam, vt dictum. est supra. Sinautem de ordine persectionis; totum compositum & secundum nos, & secundum naturam erit notius quam partes & principia eius. Quocirca virouis modo sumatur priùs secundum: naturam, vel ordine generationis, vt nos fumimus, vel ordine perfe-&ionis, vt sumit D. Thomas, verum est, quod instituimus demon-Arare, in rebus Phylicis multa reperiri quæ lint nota nobis & secundùm naturam. Scio Alexandrum, vt refert Simplicius, ipsumque Simplicium in expositione huius secundi textus, conatos esse hanc nostram rationem soluere: sed qui eorum verba legent, facilè intelliget infirmă esse eorum solutionem. Deinde, potest hoc ipsum confirmari alia ratione. Ea quæ vocatur obiecta sensuú exteriorú, vt color, sapor, odor, ex se fundut atque mittunt species quasda ( ita enim fert communis omnium penè Philosophorum opinio) per quas à sensibus percipiuntur. His igitur formis (quas multi appellant species intentionales) priora sunt obiecta tam secudum naturam, quam fecundum nos; secundum naturam, quoniam sunt çaussæ illarum; secundum nos, proptereà quòd obiecta viurpantur iensibus, eorum

autem species intentionales minime. Illa nemo sanz mentis negawir vnquam, has verò nec pauci nec indocti viri, de medio sustulerunt. Constat igitur in hoc exemplo idem esse notius secundum nos, & secundum naturam. Vide D. Thom. 1. parte, quæst. 85. in fine art. 3. Postremò, idem potest comprobari hoc modo. Multa sunt tam in Physica quam in Medicina, qua habent effectus quosdam admirabiles, nobisque abditos & occultos. Etenim complura funt medicamenta, quæ vel extrinsecus admota corpori humano, vel in ipsum intromissa, operantur intus permulta, quæ per se latent nos, præuidentur autem atque cognoscuntur ex suis caussis, quæ palàm adhibitæ sunt, itaque Medicus certò prænoscit,& prædicit tales effectus euenturos, manifeste cognoscens caussas à quibus illi proficiscutur. Vbi manifestum est, talia medicamenta & secundum nos & secundum naturam esse notiora quam ipsorum essecta. Sed quid dicendum est ad illa verba Arist. Non sunt eade nota nobu, or simpliciter? Mihi quidem videntur habere locum non in omnibus rebus Physicis, sed in multis, maxime verò in primis caussis primisque principiis rerum naturalium; de quibus ibi sermonem habet Arist. siquidé eiusmodi funt, vi cum ordine naturæ præcedant cæreras res Physicas, à nobis tamen posterius cognoscantur, & quæ ab ipsis esse habent, prorsusque pendent, vri corpora & accidentia Physica, ad corum cognitiomem nos perducant. Sed de rebus Physicis dictum est fatis. Nunc' disquirendum est, An in mathematicis disciplinis, idem maxima ex parte, ceu multis visum est, sit notius secundum nos & secundum naturam.

An demonstructiones assorbematica maxima ex parte constent ex hu qua sunt nota nobis, of secundum naturam. C A P. 1%.

VERROES in primo Phyl. comment. 2. & in primo de Anima comment. 11. in commentariis etiam magnis super libros Post. atque in quæstionibus Logicis, ait demonstrationes Mathematicas constare ex propositionibus quæ sunt notæ nobis & simpliciter, & cùm ipse putet demonstrationem simpliciter, quam facit tertiam quandam speciem demonstrationis longè principem omnium, consici debere ex his quæ sunt nota secundum nos & secundum naturam, assirmat talem speciem demostrationis nusquam reperiri aut crebriorem aut perfectiorem, quàm in disciplinis Mathematicis. Multi quoque expositores Arist. (quod is ait tum hoc loco, tum in primo Post. 12. non esse eadem nota nobis & simplicitet) consent, id maximè locum habere in scientia naturali; in do-strinis

ctrinis autem Mathematicis idem plane notum esse nobis & simpliciter. Est itaque multorum Philosophorum opinio demonstrationes Mathematicas procedere ex præmissis, quæ sint tam secundum nos, quam secundum naturam notiores conclusione. Quam sententiam equidem arbitror aut falsam esse, aut certè recta quadam explanatione, vel potius correctione indigere; quare faciendum mihi putaui, vt quid ea in re verum aut falsum esse ducerem, libere ac sincere explicarem. Primum igitur opinor, medium quod adhibetur in demonstrationibus Mathematicis, si propriè & subtiliter remipsam expendamus, nec secundum naturam, nec secundum nos esse notius conclusione; id quod facile cognosci poterit ex his paucis, quæ subijciam. Primò, si medium Mathematicum esset notius secundum na- Medium deturam conclusione, hoc ideò accideret, quia tale medium esset pro-monstrationis pria caussa eius, quod demonstratur; at suprà fuit ostensum Mathe-Mathematimaticos non demóstrare ex propriis & naturalibus caussis, ergo, &c. ..., non esse Deinde, Mathematicus non considerat naturam ac essentiam quan-perse ac simtitatis, nec affectiones eius, prout habent esse reale sluens ex natura secundum naquantitatis; sed tantumodò prout habent esse intelligibile, & prout turam, coclupossunt éuidenter ac certò sciri, quocunque modo id contingat; er-sione. go Mathematicus non curabit, an medium sit prius secundum naturam, nec ne; sed an sit euidens, certum & aptum ad demonstrandam propositam conclusionem. Prætereà, apud Mathematicos vna demonstratio non habetur potior quam altera, quoniam habeat medium prius secundum naturam : quinimmò id nusquam, & à nullo Mathematico considerari & perpendi soler, sed ea demonstratio melior ducieur, quæ simpliciter oftendit rem, quam quæ ex suppositione : & quæ directe seu ostensiue, quam quæ indirecte, vel ducendo ad impossibile : ad extremum, quæ per pauciora media conficit rem propositam, quàm quæ per plura, quocunque modo id siat, siue per media priora secundum naturam, siue posteriora. Posteà in 32. demonstratione, quæ est in 1. elemetorum Euclidis, ostenditut tres angulos trianguli esse æquales duobus rectis, proptereà quòd angulus « externus, qui fit ex latere eiusdem triaguli producto, æqualis sit duobus anguli internis sibi oppositis. Hoc medium perspicuè constat non esse prius secundum naturam, eo quod demostratur; quin etiam mihi quidem videtur esse posterius secundim naturam, nam productio lateris, & ortus illius anguli externi, necessariò consequitur structuram trianguli constituti. Similiter in 1. demonstratione eiusdem libri Euclides docet latera eius trianguli quod super datam lineam constitutum fuit, esse inter se æqualia, proptereà quòd sint lineæ ducar ex centro ad circunferentiam; quis non videt cum hoc medium

omninò per accidens affectum sit ad id quod demostratur, non posse dici prius secundum naturam conclusione? Etenim plane accidit triangulo æquilatero, quod super lineam datam constitutum est, includi in circulo, & latera eius sic describi, vt existant lineæ à centro ad circunferentiam illius circuli ductæ. Quod autem à nobis oftensum est in his duabus demonstrationibus Mathematicis, si quis ad reliquas demonstrationes animum aduertat, idem penè in omnibus comperier. Postremò, quæ sunt verè priora secundum naturam, sunt per se definita, & pauca numero, & habent necessariam atque naturalem cognationem, connexionémque cum his rebus, quibus dicuntur priora; at medium Mathematicum non cst definitum Tecundum natură,& est multiplex, nam quod ostenditur per vnú medium, potest etiam probati per alia multa,& in conversione demonstrationú, vbi ex medio fit conclusio, & ex conclusione mediu (quod fieri cernimus tum sæpealibi, tum in primo Euclidis in proposit. 18. & 19.) nullo modo fieri potest vt in vtraque demonstratione medium secudùm naturam, sit notius conclusione. Amplius, in 27. propositione eiusdem libri, Euclides demostrat aliquas lineas esse parallelas, quoniam in eas incidens alia linea reca facit angulos coalternos æquales sibi inuicem, quonam modo tale medium rectè dici potest prius secundum naturam conclusione, aut esse caussa, cur lineæ quidpiam sint parallelæ vel æquidistantes, cùm potius id videatur esse tanquàm effectus, & quidpiam consequens, & per accidens se habens ad id, quod demonstratur, paruique referat quò linez alique sint parallelæ, yt in eas cadat alia linea recta, & tales anguli coalterni existant, nec nelltag; reor ordinem, qui est in demonstrationibus Mathematicis nó fuisse ductú ex naturali prioritate aut posterioritate earú rerum, quæ demostrantur; sed ex maiori, minorsve facilitate doctrinæ, atque ordine inventionis. Etenim Euclides eas demostrationes priomu propositio- res esse voluit, quæ vt demonstrentur, non egent declaratione aliarum:cæteræ verò demonstrationes, no possunt & facilè explicari, & intelligi,nisi priùs illæ demonstratæ, cognitæque fuerint. Quaru igitur cognitio adiumentum allatura erat ad explicationem & cognitioné aliaru, eas demostrationes priori loco ponere & declarare voluit:& quauis cadé propositio per alia quoque media ostédi potuisset, tamen elegit quæda faciliora, ac eiusmodi, vt in his teneri & conservari posset perpetua & cotinuata series atque conexio omniú demonstrationu. Hac etiam de causa factu existimo, ve Euclides multas propolitiones cosultò omiserit, vipote quibus opus suturu non erat ad explicationem aliarum demonstrationum, quæ si fuissent interpolitæ, admirabilem Mathematici ordinis continuatione interturbassent.

& dispositionű atque demonstrations Encledis.

propositiones demonstrare supersederit.

tur bassent. Nam cur obsecto putamus Euclidem tantum demonstrare v oluisse super datam lineam rectam triangulum æquilaterum confitui posse, cum idem quoque de aliis speciebus trianguli ostendi queat, & quidem ostensum fuerit à Proclo? nisi quia demonstratio quæ fit de triangulo æquifatero, vtilis futura erat ad explicationem dem onstrationémque aliarum propositionum; quæ autem siunt de reli quis triangulis minimè.

Quod autem in demonstrationibus Mathematicis, medium non Media demofit etiam notius secundum nos conclusione, manifestu est ex equia strationis Ma Arist. docet in 1. Post. tex. 5. id esse priùs atque notius secundum nos, thematica, quod est propinquius sensibus. at si cui rudi & indocto Geometriæ fecundim nes proponatur quarta, & quinta demonstratio Euclidis, antequam ex-notinu concluplicatæ & demonstratæ fuerint, vna non erit notior & manifestior sione. quàm altera. non enim vna est propinquior sensibus nostris quàm altera:vtraq; igitur per se æquè obscura & ignota nobis erit. Dicitur autem vna propolitio Mathematica secudim nos esse notior, quam alteranon per se ac simpliciter, sed ob dispositionem, ordinémque do arinæ, quem instituit Euclides: secundum quem ordiné priùs debet cognosci à nobis quarta propositio, quàm quinta: quoniam hæc demonstratur per illam, vt necesse sit cum venitur ad quintam, antè cognită fuisse quartă, atque hoc modo vna propositio Mathematica, quam altera, & medium demonstrationis, quam conclusio potest appellari prius & notius secundum nos, non per se, sed propter doctrinæ,& demonstrationű ordiné ab Euclide institutű atque descriptű. Ergo ex his, quæ hoc loco disputata sunt à nobis, clarissimum est, medium quod ponitur in demonstrationibus Mathematicis, per se ac simpliciter, nec secundum nos, nec secundum naturam esse notius conclusione, ac proinde falsam esse peruulgatam illa opinionem eorum, qui putat demonstrationes Mathematicas procedere ex notioribus secundum nos & simpliciter. Quanquam potest hæc sententia aliquomodo adduci ad bonum sensum; nam licet propria cuiusque possi verè didemonstrationis principia non sint notiora vtroque modo ea coclu- a demonstrafione, quam inferunt; tamen prima illa initia, & axiomata Mathematica, qua in vestibulo Geometria exponuntur & posteà in plurimis redere set nodemonstrationibus adhibétur, sunt vtroque modo notiora; secundú tieribus seennaturam quidem, quoniam sunt prima, immediata & indemonstrabi- dim nos & lia,ex quibus cæteræ propolitiones Mathematicæ oriuntur, pendét, secundôm nar atque demonstrantur, secundú nos autem, quia citra demonstrationem vllam nobis manifesta sunt, aut per solam cognitionem terminoru,ex quibus costant; velut illa, totum esse maius sua parte; & si ab æqualibus æqualia demas, quæ remanent sunt æqualia; &, quæ cúque

sunt æqualia vni terrio, sunt æqualia inter se; vel per solam descriptionem, aut leuem quampiam expolitionem, cuiulmodi sunt definiriones trianguli, circuli, &c. Possunt igitur demonstrationes Mathematicæ dici constare ex notioribus secudum nos & simpliciter, quatenus omnes, vel immediate vel mediate oriútur ex illis primis principiis, & in ea tandem resoluuntur, quæ principia sunt (vt diximus) vtroque modo notissima. Itaque si demonstrationes Mathematica comparentur cum Phylicis, secundum prima & generalia principia, ex quibus ducuntur, quoniam prima & generalia principia Phylica siue incomplexa; vt prima materia & primum mouens) siue complexa; (ve naturam esse principium morus in eo, in quo est, &c. &, moru esse actum entis in potentia, prout in potentia) sunt quidem notiora secundum naturam, verum non secundum nos, quam affectiones Physicæ & sensibiles quæ de rebus naturalibus demonstrantur: ideò secundum huiusmodi comparationem, atque considerationem primorum principiorum, scientiz Mathematicz, & Physicz, recedici possunt demonstrationes Physicæ procedere ex notioribus secundú naturam, non autem secundum nos, Mathematica autem ex his, qua sunt veroque notiora. Sed de hoc satis dictum sit.

Expenditur interpretatio secundi sextus & aliorum sequentium, tradita à D. Thoma & Alexandro Aphrodiseo.

CAP. X.

On est hîc racendum D. Thomam aduersari Auerroï & Græeis expositoribus, qui volunt hoc 2. tex, 2b Arist, ostendi viam declarandi & demonstrandi principia rerum naturaliŭ, quæ latent nos, per ipsa composita, quæ sunt quidem secundum naturam illis posteriora, sed nobis notiora. Nam inquit D. Tho. rationem demonstrandi qua vri debet Physicus, explicari in 2. libr. Physi etenim in 19. tex.libri 2. Phylicorum datur via definiendi res Phylicas per materiam & formam, in 70. textu eiusdem libri modus demonstradi, nimirum per omnes caussas. Quocirca putar ipse à 2. textu hoc, víque ad sextum, doceri ordinem servandum in explicatione principiorum; vt videlicet incipiamus à principiis maxime vniuersalibus, quoniam sunt notiora nobis, idque probari hoc syllogismo. Procedendum est à notioribus; sed confusa, id est, magis vniuersalia, sunt notiora nobis; quapropter incipiendum est à magis vniuersalibus. Huius syllogismi maior tangitur tex. 2. minor 3. conclusio 4. & sequentibus planius explicatur minor. Sed contra D. Thomam illud dici potest, si principia rerum naturalium sunt nobis ignota, indi-

indicanda fuit via & ratio aliqua ea cognoscendi, quam viam Atistipse ingredi & insistere velit in huiusmodi principiis manifestandis; eiusmodi autem viam prædocere, maioris erat momenti, quam declarare ordinem seruandum in principiorum tractatione:in secundo autem libro Physicorum Aristoteles docer rationem definiendi & demonstrandi res naturales; non autem yiam cognoscendi principia rerum naturalium, nam cum horum scientiam 1. libro Physicorum tradidisset, absurdum suisset tradere posteà in 2 libro modum & rationem ea sciendi. Deinde si per (confusa )in tex.3. accipit vniuersalia, necesse crit quod sequitur; Ex his autem nota fiunt principia & elementa, su qui dividunt hat; intelligere de fingularibus, vel de minus vniuersalibus: at quomodo inferius, & minus vniuersale est elementú superioris, cum è contrario res habeat? Ampliùs, si per viam procedendi à notioribus secundum nos ad notiora secundum naturam, intelligit ordiné & viam demonstrandi, non congruit preceptum cú doctrina. Aristoteles enim procedit à principiis primis & maxime vniuersalibus, quæ sunt priora secundum naturam, quam principia minus vniuersalia, nam prima materia prior natura est quam hominis, vel equi, vel alius cuiusuis rei materia: huiusmodi autem principia vniuersalissima, non sunt notiora secundum nos quam principia minus vniuerfalia; prima năque materia non est notior, quinimmò longè ignotior nobis, quam materia hominis vel equi; nec primum mouens, quàm secunda & particularia mouentia.

Alexander autem, vt hic refert Simplicius, voluit Arist his textibus docere viam & rationem cognoscendi prima principia rerum naturalium: hancautem viam non aliam esse, quam vt per quasdam vniuersales quæstiones seu pronuntiata quædam generalia, quæ cú disinnctione efferuntur, gradatim veniatur in notitia principioru naturalium, generales autem illæ quæstiones, quæ per disiunctioné enuntiantur, sunt huiusmodi. Principia rerum naturalium, aut esse vnum, aut multa:aut esse finita,aut infinita:aut mobilia,aut immobilia; & si multa atque finita, aut plura, aut pauciora tribus: aut omnia inter se contraria, aut non omnia; per has enim quæstiones cernimus Arist. in 1. Physicorum processisse ad explicationem primorum principiorum, quæ funt tria, duo quidem inter se contraria, forma & privatio, terrium verò subiectum illorum contrariorum, materia prima. Cùm igitur Arist.in 2. tex. ait procedendum esse à notioribus nobis ad ca quæ sunt nota secundum naturam, Alexander interpretatur progrediendum esse à tractatione illarum quæstionum vniuersalium ad demonstrationem seu explicationem principiorum naturalium: predietas autem quæstiones inquit esse notas secundum nos, tum quia

constat ex terminis vniuersalibus & notis, quales sunt vnum, multa, finitum, infinitum, mobile, immobile, contrarium: tum etiam quia virtute continent illud primum principium; quodlibet est, vel non est; quod nemini hominum sanæ mentis obscurum, aut dubium esse potest. Nam hoc disiunctum principium, aut est vnum, aut multa; reuocatur ad hoc, aut est vnum, aut non est vnum; idémque contingit in aliis disiunctis. Similiter cu in 3. tex. Arist. inquit primum manifesta nobis fieri confusa, posteriùs autem his qui diuidunt hæc elementa & principia, Alexander exponit de illis vniuersali bus disiun-Ais, quæ appellatur confusa, tum quia sunt vniuersalia (omne autem vniuersale potest vocari confusum, proptereà quòd multa continet potentia, hoc est, confuse ac indistincte) tum etia quia ipsum dissun-& u per se dici potest confusum, quonia neutram parté dissunctionis determinate enuntiat de re subiecta, sed alterutru indefinite; ex huiusmodi auté dissunctis diligenter explicatis, euadút manifesta principia rerum naturaliú per divisioné illorum disiúctorum hoc pacto. Principia rerum naturalium necesse est aut esse vnum, aut multa; sed non vnum; ergo multa: deinde si multa, aut finita, aut infinita; sed non infinita; ergo finita: tum fi finita, aut plura, aut pauciora tribus; fed neque plura neque pauciora tribus; ergo tantum tria: postremò, vel omnia inter se contraria, vel nullum; sed neque nullum, neque omnia; ergo quædam contraria, quædá non: ex quibus omnibus tadem efficitur tria esse principia rerum naturalium, duo contraria inter se, terrium autem subiectum illorum contrariorum. Ad extremum, cum Arist.scribit in tex.4.procedendum esse ab vniuersalibus, Alex.intelligit in explicatione illorum disiú&orum, que viam muniunt ad intelligentiam principiorum naturalium, incipiendum esse à dissunctis vniuersalioribus, quale est illud, principia aut esse multa, aut vnum; hoc enim dissunctum latius pater, quam illa, aut esse finita, aut infinita; aut contraria, aut non. Atque hæc quidé est interpretatio Alex. quam Philoponus in commentariis suis aliquo modo sequutus est. Sed ea folum non probatur Simplicio, mihi autem videtur & subtilis,& necabsurda, nec inerudita, nec planè aliena verbis Arist. nec denique ab ipsius Simplicij explanatione multum diuersa.

EXPLANATIO TEXTVS QVARTI.

Quapropter ex universalibus ad singularia procedere oportet,

CAP. XI.

RISTOTELES in primo textu docuit scientiam rerum naturalium persectè tradi non posse, nisi antè earum rerum caussa & principia cognoscantur. Sire enim (vt in priori libro Fosteriorum Analyticorum scriptum est) est rem per caussam cognoscere,

cognoscere, propter quam res est. Quocirca Philosophum naturalé, doctrinam l'hysicæ ab explicatione caussarum & principiorum exordiri oportet. Verum, quia principia rerum naturalium, velut materia prima, forma, & priuatio nec sunt nobis manifesta, quòd sensibus nostris minime subirciantur, nec tamen, quia sunt prima principia demonstrari possunt eo demonstrationis genere quod ex caussis ducitur, Aristoteles in 2.tex. monet nos, hanc vnam nobis reliqua esse viam & rationem cognoscendi & declarandi principia, si ex iis quæ funt nobis nota & conspicua (licet ea sint principiis posteriora, minúsque secundá naturam nota) corum, quæ ad principia pertinent, cognitionem indigamus Quæna auté sint hæc nobis nota, quæ nos ad principiorum notitiam perducere queant, indicat tertio textu, affirmans ea esse ipla corpora & composita Physica, quæ quoniá multis accidentibus & mutationibus sensibilibus affecta sunt, sensus nostros mouent, nobísque perspecta & cognita sunt. Ex horum autem compositorum manifesta in multis rebus transmutatione, Arist.in 1. lib.Phy.doctrinam principioru peruestigauir, docens eiusmodi principia necessariò esse mobilia, multa, finita, cotraria: denique esse tria, materiam, formam & prinationem, Sed cur Aristot, tex. 3, non dixit composica, sed confusa? An Aristoteles quidem συξχείμενα, vel potiùs συντεθειμένα, hoc est, composita, errore autem scriptorum vel typographorum, propter vocum similitudinem mendose suppositú est συγκεχυμένα, id est, confusa. Quamquam Simplicius, & vetus & Græcus Aristotelis interpres legit confusa & non composita. An igitur confula dixit, vt vna voce non modò compolita naturalia, led etiam vniuersalia, quæ potestate atque confusè multa continent, denotaret? An porius composita vocauit confusa, quoniam multa in se vnite & confuse cohibent? Homo enim, cum sit vnum corpus vnumque compositum naturale, in se tamen continet materiam primam, elementa, partes similares & dissimilares, varias item potentias animæ alentis, sentientis & intelligentis. Sed ad expositionem quarti textus, quem nunc interpretandum suscepimus, propiùs veniamus.

Aliud est via doctrinæ, & aliud ordo doctrinæ: via doctrinæ est ratio declarandi & probandi ex iis quæ nobis manifesta, certa, & co- Alind of via gnita sunt, ea quæ sunt obscura, dubia & ignota. Est autem via do-destrina, arinæ multiplex, quæ enim obscura & incerta sunt, interdum proba. alind orde dotur demostratione vel ex caussis vel ex essectis ducta: aliquado probabilibus modò & Dialecticis rationibus: nonnunquá inductione, exéplis, similitudinibus alissque argumentationis generibus. Ordo autem doctrinæ, est ratio ordinandi & disponendi ea quæ in scientiis tractantur, ve à partibus ad totum, à simplicibus ad coposita, à caussis

ad effecta, à magis vniuerfalibus ad minus vniuerfalia progredismur atque hunc ordinem doctrinz, Philosophi partiuntur in compositiuum, diuisiuum, definitiuum, & resolutiuu. Aristoteles igitur cum in 2.863. textu aperuisset viam percipiendi doctrinam principiorum

naturalium, docens eiulmodi principia non aliter quam ex iplis conpositis & effectis naturalibus, quæ nobis perspecta & nota sunt, demonstrari posse, hoc quarto textu tradit ordinem doctrinæ, quem in principiis tractandis servare oportet. Sed eius sententia potest hoc Tyllogifmo comprehendi; bonus doctrinæ ordo poscit, vt à notioribus procedamus ad ignotiora; sed magis vniuersalia sunt nobis notiora qu'am minus vniuersalia; ergo procedédum est à magis vniuersalibus ad minus vniuersalia. Huius syllogismi maior propositio, declarata est in secundo textu, minor ab Aristotele probatur in textu quinto. Conclusio autem ponitur hoc textu quarto. Nec verò Aristoteles præcepto suo non ipse paruit, & quod verè docuit, diligenter præstitit. Nam in primo libro Physicorum, primò de principiis disputat ea quæ sunt magis generalia, tum quæ sunt magis propria: primum enim docet principia esse multa, tum esse finita, posteà esse contraria, deinde esse tria, ad extremum quid illorum triú vnumquodque sit, propriè ac subtiliter exponit. Lius autem quod hîc ait Aristoteles, procedendum esse à magis vniuersalibus ad minus vniuersalia, simillimum est, quod ipse scribit primo libro Physicorum textu 57. his verbis; Est secundum naturam, communia primum dicentes, deinde circa unumquedque propria speculari. Et in tertio libro Physicorum textu 2. Posterior (inquit ) est de propris speculatio ea que de communibut eft. In primo autem libro de Partibus animalium, argumentatur communia priùs exponenda esse quam propria, & magis vniuersalia quam minus vniuersalia: nam cum communia sint in omnibus iis quæ illis fubiiciuntur, vr animal in homine, leone, equo, &c. nifi Car magis communia priùs explicentur, necesse erit ea sigillatim in cuiuslibet particularis tractatione (vt quæ sunt animalis, in doctrina hominis, prisis tractă-equi & leonis)edoceri, & quod absurdissimum est, eadem sæpissimè repeti. Auetroës in prologo super libros Physicorum, & super libros Posteriorum scribit, nisi communia priùs in scientia tractetur quàm propria, fore, vt doctrina demonstratiua vitietur atque corrumpatur. Etenim quæ sunt magis vniuersalium, cum non de illis, sed de minus vniuersalibus, quibus non per se nec primò conueniunt, demonstrantur, efficiuntur demonstrationes vitiosa, quippe qua non constant ex prædicatis per se, primis & propriis. Sed dicet aliquis, cùm certum sit singularia excludi à scientiis, quomodò Aristoteles hoc tex. 4. ait in scientia principiorum procedendum esse ab vniuer-**Calibus** 

wninerfalia da sint.

salibus ad sirigularia? Respondeo Aristotelem & hic & alibi nomen singularis accipere, pro co quod est proprittim & minus vniuersale, præsertim autem pro specie vitima qua Logici vocant speciem specialissimam, nam quod est verè singulare; veluti Petrus & Paulus, no Est, vt inquit Auetroës, pars demonstratiue doctibe, licer principiu sit cam acquirendi, ex singularibus chim sensu cognitis memoria conferuatis, experientia demique exploratis colligitut vintier falé, cutus eft scientizevt mithtis verbis docer Ariffoleles in principio Metaphysicz, & in fine libit fecundi Postetiorum: in quo libro tex. 17. zit facilius definiti fingulare quam vinuerfale, proculdubio intelligens per fingulate, id qu'od est minus viritierfale, vel portius ipfain specien Altimam, nam vere sittettarium neque definitiones neque demon-Arationes esse constat. Verum non est hoc loco prætereundum id, quod tecte moner Auerroes initio Meteororum, duplicem effe ordi- Duplen ordo nem do China, vinum necellicatis, alterim ob melius; fecundilm illu doffrina, alordinem, priora posterioribus, & magis vniuer alia minus vniuersa- ter necessialibus præponenda funt: & vocatur (necefficatis) quia nisi quid obstet tis, alter ob & ratio doctrina bene conflictiva & ipfa rerum natura necelfariò deposcit, vi rerum magis vnimersalium tractatio minus vnimersalium return tractationem antecedat, cum illæ fint his priores & notiores nobis, & fint ciulmodi, vt nifi prænofcantur, non politint que funt mimis vniuerlalia perfecte cognosci. Alter auté ordo doctrina, qui vocatur propter melius, tune fernatur, cum que minus voillerfalla & posteriora sunt, præponuntur & prius tractantur, quam magis vniuerfalia & priora: idque duas ob caussas fieri solet. Vel quando minus vinuerfalia funt perfectiora & præftahtiora magis vniuerfalibus, quam ob caullam putant nonnulli Aristotelem in secundo lib. de Amina, priùs egille de visu qu'am de tactur, licet tactus, & natura pifor fit, & latius patear quam vifus. Vel quando minus viinerfalia fund notiora nobis, atque ob hanc cauffam priùs egil Aristoteles de animalibus quam de plantis, vi supra lib. secundo ostendimus: & Métaph. que agir de maxime vniuerfalibus, ordine doctrine posterior est cateris scietiis qua in rebus minus vniuersalibus versantur. Semper enim præclaram illam Aristorelis sententiam, quæ est initio libri quinti Metaphylica, in memoria habere opotter, in doctrinis non à primo & rei principio aliquando inchoandum elle, sed vnde Pakhra forquis facilitis discat. Ergo huius quarti textus hac erit propria & ger- mile inmana fententia, in tradenda principiotum doctrina, primò de prin-fistella. cipiis elle disputanda & docenda ea, quæ vniuerse & generatim de ipfis queruntur, deinde que speciatim & proprie corum naturam

attingunt, explicanda.

Cur magu universalia sint nobu notiora, & quomodo his Sumatur nomen universalis.

CAP. KII.

causa, cur magis uninetiora nobie.

Avss A M autem, cur magis vniuersalia sint nobis notiora, quàm minùs vniuerfalia, vt hoc quarto textu docet Aristoteles, nunc perscrutari volumus. Sed vt rem in pauca contranerfalia fint ham, eius rei caussam hanc ego esse arbitror, quòd magis vninersalia, sunt in pluribus singularibus, issque magis sensibilibus, vepote quorum accidentia priùs, crebriùs & fortiùs feriunt sensus nostros: etenim quantò agens è longinquiori loco potest agere in ipsum passum, tantò valentius censetur ad agendum: accidentia autem sensibilia corporis & animalis è remotiori loco & citiùs mouet sensum quam accidentia hominis vel Socratis vt pater in eo, quem è longinquo cernimus aduentantem ad nos, prius agnoscimus eum esse corpus vel animal quàm hominem, aut Socratem, vt quemadmodú in ipsis sensibilibus, singularia rerum magis vniuersalium, vt corporis & animalis funt notiora fenfui, quàm fingularia minùs vniuerfalis, vt hominis & Socratis, sic etiam in his quæ sunt intelligibilia, magis vniuersalia sunt intellectui notiora, quàm minus vniuersalia. Na quamuis actus videatur esse ratio & caussa propter quam aliquid sit intelligibile simpliciter (vt innuit Arist.9. Met. tex. 20.) tamen, vt aliquid sit nobis intelligibile, præcipua ratio est, vt sit sensatum, ex quo fit vt quæcunque à sensibus nostris valde remota sunt, vti res diuinæ ea nobis sint perdifficilia cognitu de quo vide quæ scribit Arist.primo libro de Partib.animal. cap.5.& 2.de Cœlo tex. 17. atque primo libro Metaphys.cap. 2. è contrario autem faciliora sunt ad intelligédum quæcunque priora vicinioraque sunt sensibus nostris: de quo poteris videre, quæ scribit Arist. 1. Post. tex. 5. & 6. lib. Topicorum Quod auté paulo suprà diximus magis vniuersalia esse notiora nobis,accipiendum est cum adiunctione, videlicet, ferè & vt plurimum, interdu enim secus accidit, nam proximum genus equi & asini, vttoque quidem vniuersalius est, verum innominatum est, & vtroque minus notum nobis. Lege quæ Arist. scribit 7. Met. tex. 28.

Quomodo intellizendum fit magu vni-

Cæterùm cùm dubitatur inter Philosophos, an magis vniuersalia, sint notiora nobis quam minus vniuersalia, no est dubitatio de quauerfalia est libet cognitione, sed de crassa & confusa, nam de distincta conuenit notiora nobis, inter omnes, siquidem minus vniuersale non potest distincte & perquam minus fecte cognosci, nisi antè cognita fuerint magis vniuersalia, que diuniumsalia. cuntur de ipso, quippe cum sint quasi partes & principia eius. Nec quæritur de quacunque cognitione hominis absolute, sed tantum de

intel-

intelle&iua:nam cùm in homine multò ante vigeat cognitio sensitiua,quàm intellectiua,non est dubium quin singulare, quod sensibus vltrò occurrit & subiicitur notius sit homini quàm vniuersale, quod expressú ex his que à sensibus percepta sunt, multò post ab intellectu cognoscitur. Neg; hic sermo est de vniuersalibus, vt vocant in causfando; quo nomine appellant Deŭ, & Intelligetias, quonia funt cauffæ vniuerfales & communes omnium rerum, huiusmodi enim reru notitia magna difficultate, & no nisi post multam cognitionem aliarum rerum sensibilium, mortalibus contingit. Nec quæstio est de vniuersalibus in prædicando sumptis (vraiunt) formaliter, hoc est, quatenus sunt vniuersalia, sic enim magis vniuersalia aut posteriùs, aut certe simul cognoscuntur cu minus vniuersalibus; exepli caussa, genus ea ratione, vt genus est, no potest bene cognosci, nisi vel ante vel simul cognitis speciebus eius, idémque contingit in quolibet superiori, & magis vniuersali comparatione corum quæ subiiciuntur ipsi. Nec loquimur in præsentia de magis voiuersalibus, prout sunt partes & principia minus vniuersalium, vt de animali quatenus est pars hominis, componens definitioné eius, que est, animal rationale, fic enim posterius & minùs nota nobis sunt, quàm minùs vniuersalia: nam sicut totum sensibile confuse priùs notum est sensui quam partes eius, ita totum intelligibile priùs manifestu fir intellectui, quàm partes & principia ipsius, atque hoc quidem significat Arist. in sex. 5. scribens; nomen, id est, definitum, quia est quoddam totum, notiùs esse nobis, quàm rationem, hoc est, definitionem, proptereà quòd distincte cotinet partes illius. Licet igitur priùs nos cognoscamus animal simpliciter, quam equú: priùs tamen cognoscimus equú, qua cognoscamus animal esse partem & principium equi. Postremò, nonambigitur de magis vniuerfali, quatenus confideratur fecundum totam suam amplitudinem, & vt ita dicam, continentiam potentialem, an sit prius & magis notum nobis, quam minus vniuersale, nam quatò quidpiam est vniuersalius, tantò prædicta continentia & amplitudo maior, magísque varia, & multiplex est; ac proinde etiá obscurior · atque difficilior ad intelligendum: nam cum multo plura magisque differentia inter se subiiciantur generi, quam speciei infimæ, quis no videt longe difficiliorem esse cognitu continentiam & potestatem generis, quam speciei? Relinquitur igitur, cum Arist.hoc loco affirmat magis vniuersalia esse notiora nobis, id esse intelligendu de magis vniuerfalibus, quatenus funt naturæ quædam, quæ actu infunt in pluribus, hisque magis sensatis fingularibus, & sunt affecte cospicuis quibuldam atque illustribus accidentibus, que, ye ante dixi, prius, yehementius atque frequentius feriunt lenfus noitros.

k ij

Explicantur dubitationes dua circa id qued diffum fuit (magn universalia esse notiona nobis.)

Quomodo intellizendu m stotelis in 1. Metaphysica maximè vnimersalia esso difficillima, eptima D. Thoma in-Perpresasio.

E D existit hoc loco no parya dubitatio, quo pasto Arist. sibi constet, nam hic asserit magis vniuersalia esse notiora nobis; in 1. autem Metaph. c. 2. contrà sentit, scribens maxime vnisi illud Ari- uersalia, quoniam à sensibus remotissima sunt, esse nobis cognitu. difficillima: idémque confirmat in 1. libro Posteriorum textu 5. D. Thomas interpretans illum locum ex 1. Metaphy. & respondens ad hanc dubitationem inquit, duplicem esse cognitionem maxime mobis cognitis vniuersalium, cuiusmodi est ens & alia transcendentia. Vna incoplexã & confulam, secundú quam magis vniuersalia dicuntur in 1. Phy. ab Arist. esse priùs, & magis nota nobis. Alteram complexam & sciétificam, secundum quam omnes proprietates maxime vniuersalium per demonstrationem distincte cognoscuntur, atque secundum huiulmodi cognitionem, affirmat D. Thom. magis yniuerlalia esse difficiliora minus vniuersalibus. Sed præstat hic adscribere verba ipsius yt eius sententia ab omnibus planiùs intelligatur. Cùm igitur supradictam dubitationem in medium produxisset, ad eam respodens ita Scribit; Sed dicendum eft, quod magir universalia secundim somplicem apprehenfiogen sunt primo nota , nam primo in intellectum cadit ens , ve Auicenng dicit, & prins in intellettum cadit animal, quam home. Sieut enim in esse natura, qued de potentia in actum procedit, prim est animal, quam home, it in generatione scientia priùs in intellectu concipitur animal, quam homo. Sed quantum ad inneftigationem naturalium proprietatum Or causarum , prins sunt nota minus communia, co quad per caussas particulares qua sunt unius generu vel speciei peruenimus in caussas uniuersales. Es sutem que sunt universalis in causande, sunt posterius note quesa nos,licet fint prins nota secundum naturam: quant universalia per pradicationem fint alique mede prine quead nes nota, quam minus universaliamen prine tame funt nobie nota quam fingularia nam cognitio sensus, qui est cognossitium fingularium, in nobis pracedit cognitionem intellectivă, qua est universalium. Arque hæc quidé D. Tho. Sed posser quispiam occurrere D. Tho. in eo quod ait distincta cognitione magis voiuerfaliu este difficiliore, quam minus vniuersaliu, nam sicut se habet esse reru, ita se habet distincta & perfecta cognitio earum; led esse minus vniuetsaliú pendet à magis vniuerfalibus, vt esse hominis ab animali, ergo distincta cognitio minus vniuerfalium pendet ex distincta cognisione magis vniuersalium camque præsupponit, quare difficiliot crit, etenim difficilius est cognoscere plura quam pauciora; distincta auté cognitio, verbi

verbi gratia, hominis, continet non modò cognitionem rationalis, fed etiam animalis, ad cognitionem verò animalis, non est necessaria cognitio hominis. Verum D. Thom. responderer huic obiectioni, bipartitò distinguens cognitionem distinctam alicuius rei, verbi gratia, animalis. Vnam quidem, per quam animal distincte cognoscitur, non modò secundum proprium & præcipuum gradum animalis, sed etiam secundum omnes gradus superiores, & prædicata, quæ infunt in animali, vt secundum gradum viuentis, corporis, substantiz, entis, atque bæc quidem cognitio tanto difficiliorest in minus vniuersalibus quam in magis vniuersalibus, quanto illa continent plura quam hæc. Alteram verò, per quam animal distincte quidem cognoscitur secundum proprium & præcisum gradum animalis & passiones, que animali, quà tale est, conveniunt, at secundum superiores gradus solum crasse & confuse cognoscitur, atque hoc quidem modo etiam Phylica tradit distinctam cognitionem rerum naturalium secundum gradus Physicos, secundum autem gradus superiores Metaphylicos, qui insunt in rebus naturalibus, minime: etenim Phylicus explicate docet naturam hominis, animalis, viuentis, denique corporis naturalis; at corporis simpliciter vel substantiæ vel entis nequaquam; huiulmodi autem cognitio distincta longe dissicilior est in maxime vniuersalibus, quam in inserioribus, tum propter maximam amplitudinem eorum, tum etiam quoniam cum non dicantur vniuoce, difficillimum est videre, an significent natura quampiam communem omnium rerum, nec ne; quomodo ens habear pafsiones, quomodo contrahatur & determinetur, & descendat ad inferiora, & alia innumera horum similia, quæ de ente disputari possunt: nam cum nec natura entis, nec affectiones eius per se cadant sub sensus nostros, quemadmodum cotingit in homine & animali, ideò necelle est scientiam entis cæterorumque transcendentium nobis arduam & difficilem elle, id quod aperre docet nos experientia, nusquá enim plures aut graviores difficultates invenimus, quàm in tra-Carione transcendentium, quam recte dicere possumus, sicut est in prouerbio, obscuriorem esse numero Platonis. Hinc igitur manise-Rum est, quomodo diluenda sit obiectio, quæ contra solutionem D. Thom allata est; quanquam non ignoro alios esse, qui existimét Ariflotelem in supradicto loco Metaphysicz no loqui de vniuersalibus in prædicando, sed de vniuersalibus in caussando, vti sunt Intelligétiz, quarum cognitionem mortalibus difficillimam esse, nemini dubinm eft. Sed D. Tho. vtramque interpretationem amplexus est, docens locum Aristotelis & de vniuersalibus in caussando, & de vniuerfalibus etiam in prædicando, aliquo modo intelligi posse; præsertim k iii

autem de maximè vniuersalibus velut est substantia, ens, cæteráque transcendentia; quam sententiam ego libenter sequor. Nunc locum alterum huius similem, qui est in 1. lib. Post. textu 5. explicemus.

Porrò idem D. Thomas in 1. Post. exponens quintum tex. vbi Arist. ait; quæ longiùs absunt à sensu, vt maximè vniuersalia esse minùs nota nobis: quæ verò propinquiora funt nostris sensibus velut singularia, notiora esse nobis; affirmat Arist. ibi non comparare inter se ea quæ percipiuntur tantum ab intellectu, sed ea, quæ simpliciter à nobis percipiuntur siue per sensum, siue per intellectum, & quoniam sensitiua cognitio in homine prior, frequentior, & facilior est, quam intellectiva; hinc necessariò fit, vt singulare, quod sensu percipitur, priùs magisque notum homini sit, quàm vniuersale, quod sola métis intelligentia comprehenditur: at si ea sola quæ intellectu percipiuntur, nec sub sensus cadunt, inter se conferamus, in istiusmodi rebus magis vniuersales sunt nobis notiores, vt Arist. docet 1. libro Physicorum. Sed diceret quispiam contra D. Thom. quamuis singulare sit homini notius, quam vniuersale, cur tamen inter vniuersalia, ea quæ funt magis vniuersalia dicuntur magis distare à sensibus, & nobis esse minus nota? cum contra res habeat, vt scribit Arist. in principio Phys. & ibidem in suis commentariis scriptum reliquit D. Thomas; vel igitur recurrendum est ad superiorem solutione illius loci Metaphysicæ, quam ex D. Thom.erutam paulò ante explicauimus, vel alia interpretatio huius loci Aristotelis aptior, atque verisimilior quæréda est. Auerroës 1. lib. Post. commento 12.ait Aristotel.in illo tex.5. non comparare intelligibile cum sensibili, vel vniuersale cum singulari, verum sit notius aut sensui, aut intellectui, ve exposuit D. Thom. fed comparare inter se ea, quæ sunt intelligibilia, & docere illud intelligibile, quod est rei sensibilis, esse notius nobis secundum intelle-Aum, quam intelligibile eius rei, quæ est remota à sensibus; exempli caussa, quoniam accidens, effectus, totum, compositum, sunt res quedam sensibiles, at substantia, caussa & principia non cadunt sub sensus, ideireo prædicata intelligibilia & vniuersalia illarum rerum sunt notiora nobis, qu'am prædicata harum posterior u rerum, & inter ipsas caussas quò magis procedimus ad vniuersaliores, tantò obscuriores & difficiliores cognitu eas reperimus, donec perueniatur ad vniuersalissimas caussas, videlicet primam materiam & primum moués, quarum caussarum cognitio nobis est longè difficillima. Aristotelem igitur Auerr putat in 1. Phys. loqui de vniuersalibus in predicando, in r.autem Post. de vniuersalibus in caussando, etenim caussæ & principia rerum magna ex parte latent sensus nostros, quocirca magna etiam difficultate animo & ratione cognoscuntur, atque co ma-

gis

gis, quò magis proceditur ad caussas priores atque vniuersaliores. Si quis autem est cui non probentur huiusmodi interpretationes, is, si quidem poterit, meliores afferat, quas fortasse nihil negoti, erit eruere ex his quæ dicta sunt paulò suprà vbi docuimus magis vniuersalia partim esse nobis cognitu faciliora, partim difficiliora minùs vniuerfalibus. Nam si Aristoteles eo loco de maximè vniuersalibus in caus-Cando loquitur, res est manifesta, sin autem de maximè vniuersalibus in prædicando cuiusmodi sunt transcendentia, licet hæc secundùm crassam & rudem quandam cognitionem satis sint nobis nota, eorum tamen subtilis & limata cognitio est nobis valde obscura ægréque parabilis.

Restat nunc difficultatem altera quæ nascitur ex eo loco Arist, qui est in 2. Post. vbi ait faciliùs definiri singulare quam vniuersale, breniter enodate. Intelligit antem A ristoteles eo loco per singulare non id, quod est propriè singulare, huius enim neque definitione nec demonstrationé esse ipse non semel, nec vno loco ostendit: sed ea voce significat, vt minus vniuersale, vel propriè, vt ego puto, ipsam speciem infimam, vel vt Græci vocant atomá, hoc est, in alias species indiuisibilem. Tres sunt apud Arist. vi e inuestigadi definitione, vna per diuisionem, altera per compositionem, seu resolutionem, tertia per Tres via indemonstratione. Priores duas ipse dedit in 2. Post. tex. 17. Tertia au · uestigandi detem tradidit in codem libro, vbi docet quo pacto per demonstratio-finitiones. nem ostendi & colligi queat ipsum quod quid est. Via quæ est per diuisionem à summis descendendo per media vsque ad infima, adeò manifesta est omnibus, ve explicatione non egeat. Tertia verò quæ est per demonstrationem, maximè conducit ad colligendas definitiones accidentium. Ná in perfecta demonstratione, mediú cótinet propria caussam eius accidentis, quod demonstratur: quare si medio adiungatur definitio quid nominis, vel definitio essentialis eiusdem accidentis, quæ aut est in promptu cunctis, aut certe nullo negotio cofici potest per supradictă viă diuisionis, tunc paululum commutata verborum formula, medium cum tali adiunctione euadet in perfe-Cam definitionem caussalem filius accidentis, quæ res vel vnius exépli appolitione perspicua erit. Quæritur cut eclipsis accidat lunæ?demonstratur eclipsim accidere lunæ propter interpositionem terræ, si quis prætereà sumat definitionem quid nominis seu essentialem ipfius eclipfis,quæ eft priuatio luminis in luna , ex his omnibus conficiet perfectam definitionem eclipsis, quæ est desectio luminis in luna ob interpolitionem terræ, idem potest declarari aliis exemplis, sed quia ex hoc vno quod posui, res planè intelligitur, superuacaneum est vei pluribus. Hoc igitur significare vult Arist.in 2. Post. vbi multis

locis scribit, ipsum quod quid est non proprié demonstrari, veruntamen per demonstranonem aliquo modo ostendi & colligi posse, & idem esse propter quid, atque ipsum quod quid est, eius quod demo-

stratur. Vide quæ his de rebus scripta sunt in 1. & 8. tex. 2. libri Post. Secunda via, quæ est per compositionem, vel resolutionem hoc modo le habet. Cu definiédu est aliquod superius, iubemur spectare definitiones omniŭ inferioru eius, in quibus remotis his quæ funt propria cuiusq; inferioris, oratio quæ remanet comunis omniu, erit propria definitio illius superioris; vel aliter, oportet considerare quid habeat illa inferiora comune essentialiter cu aliis rebus, que non continentur sub illo superiori, & quid habeant proprium quatenus participant illo superiori, & per quod differunt ab aliis que cunque nonsubiciuntur illi superiori, nam oratio, quæ constabit ex his, quæ sunt communia, & ex eo quod est proprium illorum inferiorum, quatenus participant ipso superiori, erit propria definitio illius superioris. Sed hoc præceptum faciliùs intelligetur propolito aliquo exemplo. Esto animal, quod per hanc viam resolutionis definiendum sit, primum sumatur definitio hominis, quæ est substătia corporea, viuens, sentiens, rationalis; & definitio bruti, quæ est substantia corporea, viuens, senties & rationis expers, è quibus definitionibus posteà detrahatur quod est proprium hominis, rationale, & quod est proprium bruti, rationis expers; oratio, quæ relinquitur est germana definitio animalis, hoc est, substantia corporea, viuens & sensus particeps; vel aliter, considerandum est quid habeant commune spocies animalis, cum aliis rebus, quæ no funt animalia, quid item habeant proprium, quaterus animalia sunt, per quod differat à non animalibus; & commune quidem est, esse substantiam corpoream viuentem, proprium-Quemodo in- autem habere sensum; oratio quæ constabitur tum ex illis communitelligenda sit, bus, tum ex hoc proprio erit persecta definitio animalis. Ex his auté illa Ariffote- clarum est fore longe difficiliùs per hanc viam resolutionis definireque est in 2. magis vniuersale qu'am minus vniuersale, tum quia per hac viam de-Lib. Poft, text, finitio superioris colligitur ex definitionibus inferiorum ante cogni-17 facilim est tis; tum etiam, quia multò plura, & niagis diuersa inter se subiiciundefinire fin- tut magis vniuersali, quam minus vniuersali, propter quam varietatem accidit, vt sub magis vniuersalibus lateant equiuocationes. Ergo sicut per viam diuisionis facilius est definire superiora, quàm inferiora, quoniam illa priù a occurrunt ei, qui per dinisionem à summis descendit ad infima, & quoniam definitio superiorum paucioribus rebus absoluitur; sic è corrario ascendenti ab imis ad summa per viam resolutionis promptior atq; facilior est definitio minus vniuersalis,

quam magis vniuerfalis : ex quo patet, quomodo verum sit illud di-

gulare quam univerfale.

**ctum** 

Eum Arist. quod vertebatur in dubiú, facilius esse definire singulare, quàm vniuersale, ex quo effici posse videbatur magis vniuersalia non esse nobis cognitu priora & faciliora (vt in proæmio Physicæ Ari-Hoteles air) quam minus vniuerfalia. Verum hoc Arist. præceptum & nostram explanatione mirifice illustrabunt atque costrmabunt verba Themistij, quæ apud ipsum 2.Post. super tex. 17. ita habent; Ex iie delucet loge facilius speciem individuam finiri quam genus, ca enim, qua singu-Laribus in Junt communia, magis quam qua speciebus, perspicua sunt. Desinitio species ex singularibm, definitio generis ex speciebus colligitur. Pratereà euidentior species quam generis homonymia est, proptereà quod secundum speciem senfibilia dicuntur que facile dignoramm homonyma funt,nec ne,vt hominem pi-Aum à vero, homonymia generum non nisi per collatione ad speciem discernitur; ideo animal pictum homonym as, animal vocatur, quia & bomo pictus homonymas bono intelligitur. Hac Themistius. Sed de his satis; etenim contradictionem, quæ in variis locis Arist. inesse videbatur, his quæ dicta fuerunt à nobis, omni ex parte sublatam esse arbitramur. Quare absoluta huius proœmij Physici Arist. explanatione nihil amplius requiri, mihilque obstare videretur, quominus huic tertio libro finem imponeremus, nifi hic admoneret nos vetus & communis omnium penè tam scriptorum, quàm professorum consuetudo, ve hoc loco etiam de primo cognito verba faceremus. Cuius quæstionis explicatio, tametsi huic loco plane aliena & intempestiua est, eaque proprie pertinet ad libros de Anima, à nobis tamen in præsentia nullo modo prætermittenda est, tum quia huius controuersiæ disceptatio est per se grauis, illustris atque imprimis scitu digna, tum etiam ne à veteri & peruulgata consuetudine aliorum temerè discessisse videamur. Cum enim sit adhuc disputatum, quid sit nobis priùs & magis notum, his affine ac proxime consequens viderur, vt quid sir nobis primum emnium cognitum disseratur.

Introducitur quaftio de primo cognito & exponitur opinio Scoti. CAP. XIIII.

V Æ 5 T 1 0 est, quid nam sit homini primò cognitum. No axplicatursiagitur hîc de qualibet cognitione hominis, etenim apud tulm quafioomnes constat, secundum cognitionem sensitiuam primu nis,que ef de omniuab homine cognosci singulare. Nec questio est de primo cognito

sognitione distincta, sed de rudi, crassa 🗮 vt vocant) consusa, nec de cognitione complexa alicuius propositionis, sed de simplici apprehensione rerum, nec quæritur quid sit primò cognitum primitate dignitatis, aut perfectionis, quis enim nescit hoc modo lon-

gè primam omnium esse cognitionem Dei? Sed quæriter de eo, quod est primò notum homini primitate originis vel durationis, vel temporis.nam cum intellectus hominis non sit eternus sempiternam habens rerum cognitionem, sed aliquando cœperit & esse, & intelligere, meritò ambigitur: quid nam primum occurrat, & se offerat intellectui ad intelligendu. Postremò no vocatur in dubium, quid sit primò notum huic, vel illi homini, id enim cùm singulare, cotingens; & per accidens sit, respuit scientia, sed cum multa sint intelligibilia, quæ possunt ab intellectu apprehendi, dubitatur hoc loco; quod inter illa aptum sit per se ac suapte natura primum mouere intellectum & ab eo cognosci. Ergo verus intellectus propositæ quæstionis hic est, quid sit illud, quod per se aptum est primitate temporis, vel originis, primum cognosciab homine per cognitioné intellectiuam simplicem & confusam. Ego in hac controuersia tă graui & difficili-enitar quoad eius fieri poterit, tum commemoradis, refellendísque opinionibus aliorum, tum etiam aperiédo & confirmando sententiam no-Aram, quicquid difficultatis est expedire, & huic tam obscuræ quæstioni lucem aliquam afferre. Quicquid ab intellectu nostro cognosci potest, id necesse est esse aut singulare, vt Petrus, aut vniuersale vt animal. nursus si est vniuersale, aut esse maxime vniuersale vt ens, aut minime vniuersale vt species infima, aut medium inter hec vt corpus viuens, animal. Ex hac varietate rerum extitit magna varietas opinio. num de primo cognito. Sed nemo adhuc, quod ego sciá, opinatus est quidpiam corum, quæ media interiecta sunt inter ens & speciem vltimam esse primum cognitum. Quare tres tantum relinquntur opiniones, vna eorum, qui singulare, altera qui ipsum ens, tertia qui speciem infimam volunt esse primò cognitum, à qua opinione libet mihi nunc ordiri.

Opinio Scocognitum.

Scotus 1. Sent. dist. 3. quæst. 2. ait inter vniuersalia, speciem specialisti, specië spe- simam, cuius singulare fortiùs mouet sensum, esse nostro intellectui esse primum primò cognitam; idque confirmat hocargumento. Agentia quæ naturaliter agunt, nisi quid obstet atque impediat, producunt effectum quam possunt perfectissimum. Etenim naturale agens ex necessitate agit, quare aget secundum vltimű suz potentiz, sed agentia que producunt coceptum, vel speciem intelligibilem in intellectu possibili, videlicet intellectus agens & phantalma, naturaliter agut, si quidem intellectus agens non ex cognitione, aut electione, sed per modum naturæ operatur illuminando phatasmata ad modum luminis quod illustrans colores facit eos aliquo modo visibiles: de phatasmate autem, quod naturaliter agat, nemini dubium est, nec potest singi quidquam, quod huiusmodi agentibus obstet, quominus efficiant quod

vi sua possint efficere, ac si quid impediméti accideret, id per accidens esser. Ex his concludit Scotus primum omnium in intellectu nostro produci perfectissimum coceptum, qui non potest esse alius qua conceptus speciei specialissimæ, nam sicut species vltima perfectior est quam ea prædicata, quæ supra ipsam sunt, quippe cum ca contineat tanquam partes sui, & plus habeat actus, minus autem potetia, ita conceptus species infima perfectior erit, quam coceptus superiorum, hic igitur ante omnes alios producetur in intellectu, ac proinde primò cognitum erit species specialissima.

Hanc sententiam Scoti, eius sequaces comprobantaliis rationi- Opinio Scoti bus. Primò cùm intellectus noster ex se indifferens sit ad omnia in- octo aliu Scotelligibilia, quippe qui vt in tertio de Anima scriptum est, sit in pura tifin rationipotentia ad omnia, veluti tabula nuda in qua nihil pictum est ; illud matur. intelligibile quod est magis intelligibile, magisque aptum mouere intellectum, id magis & priùs ab eo intelligetur, sed species specialissima est huiusmodi, ergo,&c. Minoris probatio patet ex eo quod ait Aristoteles libro nono Metaphysicæ, actum esse rationem & caussam intelligendi. Cùm igitur species vltima sit magis actu, quàm vllum aliud vniuersale superius, erit quoque magis atque priùs intelligibilis. Deinde Metaphysica est posterior aliis scientiis secundùm ordinem doctrinæ & secundum nos, ergo termini Metaphysici qui sunt maxime vniuersales, vt ens, substantia & accidens, erunt posteriores secundum nostram cognitionem, ex quo sequitur speciem vltimam, que est minus vniuersalis, esse priorem cognitu secundùm nos. Posteà, cùm intellectus intelligat res abstrahendo eas à singularibus, cuius crit facilior abstractio, eius quoque erit facilior & prior cognitio, sed speciei vltimæ, quam generum facilior est abstractio; nam species vltima non deber abstrahi nisi ab individuis, quorum maxima est conuenientia & similitudo, genus autem abstrahendum est ab individuis & speciebus, in quibus inest diversitas essentialis, ergo,&c. Prætereà, illud vniuersale est magis & priùs notum intellectui, cuius singulare fortiùs mouet sensus, proptereà quòd intellectiua cognitio oritur ex sensitiua, sed singulare speciei specialissimæ fortiùs mouet sensus:ergo,&c.Minor probatur ex eo, quia idcirco aliquid est sensibile, quoniam est singulare existens hîc, & nunc;vt docet Aristot. in primo Metaphy.cap.primo, sed indiuiduú speciei specialissimæ est maximè singulare, vt patet, erit igitut etiam maxime sensibile. Amplius totum est notius partibus suis, & definitum his, per quæ definitur; vt est apud Arist. in hoc proæmio Physicorum tex. s. sed species vltima est veluti totu quodpiam ratione predicatorú magis yniuersalium, & definitur per ca, ergo erit nobis no-

tior. Ad hæc, Azift. in. 1. Metaphy. ca. 2. & in. 1. Post. tex. 5. inquit maximè vniuersalia esse difficillima cognitu, faciliora autem esse minus vniuersalia,& quæcunque sunt propinquiora singularibus: sed species vltima est minime omnium vniuersalis & omnium maxime propingua singularibus, ergo, &c. Item, si cum intellectui, verbi gratia, occurrit homo, primum omnium in eo cognosceret ens, vt volunt Thomista, & non primò cognosceret ipsum esse hominem, ergo antequam deueniret eo, ve cognosceret ipsum esse hominem, oporteret pertransire omnia prædicata, quæ sunt media inter ens & homine, quamobre à cognitione entis ad cognition é hominis multu réporis intercederer, quod est cotra experientia, ergo &c. Postremo, si ens esset primò cognitu, vrique primu cognosceretur ab intellectu confuse, sed ens non potest cognosci cofuse, nam id dicitur confuse cognosci quod ita cognoscitur, vt partes & principia eius non penetrentur, & quasi introspiciantur ab intellectu, sed ens non habet partes & principia, propter quotum ignorationem, cum à nobis apprehenditur, dici possit apprehendi confuse, ergo ens non potest confuse cognosci, quare non erit primum cognitum. Atque hæc quidem dicta sint pro expositione & confirmatione opinionis Scotisticæ.

Verum huic sententiæ non solum infense adversantur Thomislæ quibus perpetuum certamen est cum Scotistis, sed ea quoque grauiter oppugnat Guilielmus Ochmus vir cæteroquin non abhorrens à doctrina Scoti. Is enim in 1. libro Sent. dist. 3. quæst. 5. redarguit prædictam opinionem partim soluens rationes Scoti & quasdam in eum retorquens, partim docens singulare esse primò cognitum; nos igitur quo pacto alij tentent soluere supradictas rationes Scoti, hic breuiter subsiciemus.

RationesSco-Rarum diluuntur,

Ad primam respondent, eam rationé, tripliciter esse contra Scotú. si, & Scoti- Primò quia eadem ratione posset concludi, primum produci conceptum speciei vltimæ non confusum sed distinctum, nam si agens naturale primum producit perfectissimum effectum, sed distinctus coceptus speciei yltimæ est perfectior, quam confusus; ergo is primum producetur in intellectu, quod est contra Scotum & per se falsum. Deinde sensibile multum distans priùs cognoscitur ab intellectu (etiam secundum Scotum) sub prædicatis magis communibus ve corporis & animalis, quam sub minus communibus vt hominis & Socratis, ergo non semper species vitima est primum cognitum. Sed ipfe diceret, id contingere tunc per accidens, nimirum propter nimiam distantiam nam si sensibile esset in debita distantia, priùs mouerer intellectum ad cognoscendum prædicatum speciej vltimæ quá prædi-

prædicata superiora. Contrà, omne agens naturale ex maiori difranția priùs agit & fortius, etiam in minori distanția priùs & fortiùs aget; vt si essent dup ignes, vnus maior, qui è longiori spario posset comburere aliquid, alter verò minor, qui ex tali diftantia no poslet comburere illud; si ambo ignes ponerëtur in æquali distantia refpectu eiusdem passi; non dubiú est, quin prior & maior ignis fortiùs & priùs c bureret quàm minor. Similiter si sensibilia rerum vniuersaliorum, è longinquo priùs monét intellectum quam sensibilia speciei vltimæ, ergo etiam cum prope sunt ac in cadem distantia, prius mouebunt : vel aliter, sensibilia rerum magis vniuersalium mouent intellectum in ea distantia, in quamouent sensibilia speciei vltima, nam si mouent in maiori distantia, multò magis mouebunt in minori, veluți si aliquis ignis potest è loginquo comburere quidpia, multà magis poterit comburere è propinquo: at non è conucrfo: no enim sensibilia speciei vltimæ possunt mouere intellectum ex ea distantia, ex qua possunt mouere ipsum sensibilia rerum magis vniuersalium, ergo hac apta sunt priùs mouere intellectum, quàm illa; nam secundum Arist, prius est, à que non convertitur subsistendi consequétia. Prætereà inquit Ochmus, si ratio Scoti valet, cocludet primo cognitum esse singulare, quippe cum sit perfectius quam vniuersale, etenim singulare continet in se vniversale, & per se existit in natura, quamobrem etiam Arist in Categoria substantiæ, primam substantiam longe præfert secundis. Ad hæc, etia prædicta ratio Scoti ob id reprehendenda est, quia cum ipse ait amno agens naturale primum producere perfectissimu effectu; aut intelligit simpliciter perfectissimum, & hoc falsum est, nam ignis no statim producit calorem perfectifimum qui est vr octo, sed primum calorem imperfectum, deinde perfectiorem, tandem perfectissimum; aut intelligit perfectissimum non absolute, sed quem potest in illo principio efficete, at sic non concludit ratio Scoti, nam dicet Thomista perfectissimum conceptu, qui poteft primum effici in intellectu nostro esse conceptu entis, non autem speciei vltimæ, vt quemadmodum virtus formatiua hominis in principio no producit perfectissimum effectum, hoc est, formam hominis, sed primum formam viuentis, tum animalis, tandé hominis, ita se habeat intellectus agens in efficiendo conceptu entis corporis, animalis & hominis. Ad secundam respondent. Cum Scotistæ ainnt intellectum nostrum per se indisferentem esse ad omnia intelligibilia, id posse accipi dupliciter: vuo modo, quoniam intelle-Aus noster ex se non habet actum vllum intelligibilem, & hoc veru est: acero modo, quoniam intellectus indifferenter & citra vllum discrimen prioritatis & posterioritatis recipit quodlibet intelligibi-

le, & hoc partim falsum est, na vt materia prima, licet per se indifferés sit ad omnes formas naturales, tamen non accipit eas indifferenter & sine ordine, sed prius (auctore Auerr. 1. Metaphysicæ comm. 27.) accipit formas magis vniuersales vt elementorum & mixtoru, deinde magis particulares ve viuentium & animalium, ita quoq; se res habet in nostro intellectu; partim est contra ipsos Scotistas, nam si intellectus indifferenter se habet ad omnia intelligibilis, ergo primum cognitum non magis erit species vltima, quam quodlibet aliud vniuersale. Quod autem ad cofirmationem huius rationis adiunctú est, nimitum speciem vltimam esse magis intelligibilem, quia est magis actu & perfecta, nihil valet, alioquin Deus, qui est purissimus actus énsque perfectissimum esset primum intelligibile secudum nos. Etenim aliud est loqui de eo, quod est simpliciter intelligibile, & aliud de eo quod est intelligibile secundum nos, nam illud existit tale, proptereà quòd est actu ens perfectum, hoc autem, quia est sensatum, hoc est, propinquu & familiare nostris sensibus. Ad tertia ita respondent.Primum, Metaphysica dicitur esse postrema secundum nos, nó propter cognitionem illorum terminorum maxime vniuersalium, sed propter doctrinam Intelligentiarum, quæ est principalis pars eius habes obscurissimos atque difficillimos explicatus. Deinde Metaphysica non est difficilis secundum incomplexam & rudem notitiam illorum terminorum maxime vinuersalium, sed secundum coplexam & distinctam scientiam earum veritatum, quæ circa illos existunt : nam fieri potest, vt termini alicuius propositionis per se sint manifesti, veritas auté eius propositionis sit perqua obscura : etcnim cœlum, astra, par & impar voces sunt nemini non manifestæ, at sint astra cœli paria, nec ne, quis obsecro mortalium plane cognitú & exploratu habet? l'retereà, si termini vniuersaliores sunt posteriores secundum nos, ergo male præcipit Arist. in hoc proæmio Physicæ, ordiendum esse à magis vniuersalibus, quia sunt notiora secundu nos; huc accedit, quòd in tractandis disciplinis priùs explicanda esset do-Arina speciei quam generis, & libri de coelo deberer præcedere octo lib.de l'hyfico auditu:quod qui non videt esse contra omnem ordinem doctrinæ, nihil planè videt. Ad quartam. Negadum est simpliciter difficiliore esse abstractione magis vniuersaliu, quam minus vniuerfaliu;nam, verbi gratia, animal potest considerari dupliciter, vel ve genus quoddam est, & sic difficilior est abstractio eius quam hominis, si quidé genus, ve genus est, debet abstrahi non solum ab indiuiduis, sed etiam à speciebus, quæ sunt multæ & variæ; homo autem & quæuis species vltima tantum abstrahitur ab individuis:vel considerari potest animal, ve natura quæda, quæ in plutimis individuis exi-Stit.

Ait, vt in hoc & illo & aliis animalibus, & fic tantum abest, vt fit difficilior abstractio eius ab indiuiduis, vr etiam promptior atque facilior sit; etenim cum indiuidua animalis plura sint quam hominis, & accidentia illius sint magis sensibilia quàm huius, palàm est phantalmata animalis esse paratiora, ve ab ipsis abstrahatur natura vniuersalis animalis, quam sunt phantasmata hominis: & cum Scotus etiam putet vniuersale fieri ab intellectu agente & phantasmate, intellectus autem agens per se indifferens sit ad fingendum quodlibet vniuersale, determinetur autem per phantasina ad affectionem huius vel illius, hinc necessariò fit, ve eius vniuersalis prior atque facilior sit abstractio & effectio, cuius habemus plura, acriora & magis familiaria phantasmata : huiusmodi autem constat esse animal potiùs qu'am hominem. Ad quintam. Hæc ratio supponit quidpiam, quod est falsum, etenim falsum est ideò aliquid esse sensibile, quia est fingulare, nam singularitas reperitur in Deo, Intelligentiis, substantiis, alissque rebus similibus, quæ tamen sunt à sensibus nostris remotissimæ & cognitu difficillimæ. Ad sextam. Animal, vt est pars hominis, & principium per quod definitur homo, est ignotius nobis quàm homo, & hoc pacto procedit ratio Scotistarum, sed nullam vim habet contra Thomistas; quippe qui, cum aiunt animal esse notius homine, sumunt animal, non vt est pars hominis, sed prout est natura quædam communis existens in homine & bruto, secundum quàm acceptionem tantum abest vt sit pars hominis, vt potius appellari debeat totum; omne enim superius (vt innuit Arist.hoc loco) est veluti totum quoddam comparatione suorum inferiorum. Ad septimam. Arist in illis locis vel loquitur de maxime vniuersalibus in caussando, non autem in prædicando, vt permultis expositoribus vilum est; vel intelligit maximè vniuerfalia în prædicando esse dissicillima secundum cognitionem eorum complexam, scientificam, atque perfectam, non autem secundum notitiam eorum rudem atque confusam, de qua nunc disputatur. Ad octauá. Hæc ratio retorqueri potest in Scotistas, na pari ratione si primum cognitum est species vltima si occurrat intellectui homo, is priùs cognoscet eum esse hominé, deinde animal vel corpus, itaque no nisi multo tempore post animaduertet ipsum esse ens, nam sicut Scotistæ aiút, Thomistas descendentes ab ente ad hominem oportere diu commorari in prædicatis mediis, ita Thomistæ vicissim dicent Scotistas ascendentes ab homine ad ens, multò tempore commorari debere in prædicatis intermediis: prætereà dicent Thomistæ, ens quidem esse primò cognitum in omnibus quæ occurrunt intellectui, quia cum sit obiectum

intellectus, & ipsum effe fit basis acque fundamentum aliatum petfe-Atonum, ideò conceptus emis debet elle fundamentum omniti allorum conceptuti. Post apprehensionem autem entis, intellectus indifferencer se haber ad apprehensionem alietum prædicatorum, preterquam cimi adest impedimentum aut distantia, aut atatis, tunc cirim priùs cognofcuntur prædicata magis vniuerfalia quam minus vninerlalia, ve paret in exemplo rei, qua è longinquo cermitur, & in hifantibus; quotum exemplo etiam hic veitur Arist. quippe qui priillu omnes viros appellant patres, omnes item fæminas matres, deinde verò hæc distinctius discernant & appellent. Ad nonam. Si hæc ratio valerer, erimm concluderer, ens neque distincte cognosci posse à nobis, nam cum distincte cognosci, oppositum sit ei quod est confuse cognosci, si confuse cognosci est apprehendi aliquid ignoratis partibus & principiis eius; ergo distincte cognosci erit rem intelligi cognitis partibus & principiis eius : quare cum ens careat partibus atque principiis, quemadmodum propter boe non potest secundum Scotistas confuse cognosci, ita quoque propter idem nec distincte cognosci poterit. Sed foluitur, nam tametsi in his quæ habent partes & principia ipfum confuse cognosci rale quidpiam sit, quale volunt Scoristæ, tamen simpliciter & vninerso res ita non habet, sed confusè cognosci rem, est non intelligi cam omiti modo quo apta est intelligi, sed rantum ruditer, hor est, vel secundum simplicem significacionem nominis, vel fecundum accidentia, vel alio modo, atque hoc pacto, dicitur ens confuse cognosci. Arque hac quidem, vt diligenter examinaretur opinio Scoti, à nobis in vtranque partem difputata funt; deinceps ad cateuarum opinionum enarrationem veniendum est.

> Discuritor opinio Thomistarom, qui volunt prime cognitum effe ens.

gnitum.

Opinio D. IVVS Thor. parte.q. 85. art. 3. & super procemium Physicat, Thoma, ens & in opusculo de Ente & essentia, arque compluribus locis superprimo co- su gis vniuerfalia quam minus vniuerfalia: ex quo Thomista colligunt, & tanquam principale dogma doctrinæ Thomisticæ tradunt, ipsum ens, quod est maxime vniuersale, esse nobis primò, & maxime no tú. In qua opinione multo ante fuiffe viderur Auicenna, quippe qui in fua Metaph, inquit eus prima impressione imprimi in animam nustram. Ratio, quam ferè semper adhibet D. Thomas, vbicunque loquitur

quitur de hac re ad comprobădam opinionem suam, hæc est. Quicquid de pura potentia exit ad actum, priùs venit ad actum imperfedum quam ad actum perfectum, exempli caussa, quod ex no calido sit calidum, priùs suscipit calorem impersectum quàm persectum, idémque manifeste conspicieur in generatione hominis, non enim subitò sanguis méstruus accipit vltimam & persectam formam hominis, sed pruis recipitalias formas imperfectas, per quas sit quasi gradus & transitus quidé ad persectam formá hominis. Cùm igitur intellectus noster sit in pura potentia ad intelligédum & ad omnes cóceptus rerum intelligibilium, necessariò priùs accipiet conceptus imperfectos quam perfectos; sed conceptus rerum magis vniuersalium est impersectio, qu'am minus vniuersalium, ve per se claru est, est enim magis potentialis, acptoinde conceptus entis est imperfectissimus omnium, ergo intelloctus priùs accipiet conceptum rerum uniuersaliorum, atque omnium primò recipier coceptum entis; ens igitur est primú cognitum.Hæc D.Thomas.Thomistæ autem aliter formant prædictam rationem ad hunc modum. In formis subordinatis, semper quæ est imperfectior arque vniuersalior, priùs inducitur in materiam, ve pater in vegeratiuo, sensitiuo & intellectiuo, quæ hoc ordine producuntur in fætu; ergo pari ratione conceptus talium formarum seu prædicatorum, erunt inuicé subordinati: quare conceptus rei vniuerfalioris priùs recipietur in intellectu; & cùm ens sit maxime vniuersale, conceptus eius primus omnium gignetur in nobis. Alias item rationes in eiusdem sententiæ confirmationem Thomista conferent. Prima est. Omnis potentia primum sertur in Luum obie Aum ada quatum, & in aliis omnibus primum apprehendit rationem illius obiecti; sed ens est obiectum adæquatum intellectus; ergo primum apprehendetur ab intellectu. Secuda. Primum cognitum complexu, est illud principium; quodlibet est vel non est; nam cum lit certiflimum, euidentiflimum & regula cæterorum principiorum, vt est apud Arist. in 4. Metaphysicæ, erit quoque primò notum intellectui; ergo pari ratione primum cognitum incomplexum, erit ens: nam termini ex quibus componitur illud principium funt ens, & non ens. Tertia. Aristot. 1. Phys. text. 5. inquit confusa esse magis nota nobis, sed quò aliquid est vniuersalius, eò est magis confulum, tum quia plura continet, tum quia continet ea in potentia, quæ est caussa confusionis, sicut è contrario actus est caussa distin-Aionis, vnde species vltima, tametsi multa cotinet in se, tamen quoniam ea cohibet actu, idcirco minorem habet confusionem. Cum igitur ens sit magis vniuersale, erit quoque maxime confusum, ac proinde maxime primoque noum nobis. Hæc Thomistæ.

Opinio Zimo cognito.

Zimara in illa sua prolixa quæstione de primo cognito, patrim suf-. mara de pri- fragatur, partim autem refragatur Thomistis: etenim assentitur illis magis vniuersalia vt plurimum esse priùs & magis nota nobis, proptereà quòd sunt magis sensata, hoc est, quoniam singularia & accidentia sensibilia illorum, magis mouet sensus nostros: verum in tribus dissentit ab illis, primum quia Thomistæ simpliciter & vniuerfaliter afferunt magis vniuerfalia esse notiora nobis, quod quidem licet maiori ex parte verum sit, tamen semper non est verum; siquidem existút quædam vniuersalia incognita & innominata, quale est proximum genus equi & muli, quod est quidem magis vniuersale, sed minus notum, quam illorum verumque, ve innuit Aristot. 7. Metaphylicæ text. 28. Deinde quia Thomistæ dicunt magis vniversalia simpliciter esse notiora nobis, non declarando cur hoc eis coueniar, non enim id contingit illis, quatenus sunt magis vniuersalia, sed quatenus sunt magis sensibilia, hoc est, quatenus habét singularia &-accidentia magis sensata. Arist enim in 1. Post text, 5 ad discernendum & diiudicandum quid sit prius & notius secudum nos, tradidit hanc verissimam & certissimam regulam. Illud esse prius & notius secundùm nos, quod est propinquius sensibus, qualecuque fuerit, id verò quod à sensibus nostris remotius est, difficilius, atque posterius cognosci à nobis. Atque hæc regula Arist. est valde congruens tum experientiæ, tum naturæ intellectus nostri, & modo intelligendi eius; etenim vnusquisque experitur sibi faciliora & promptiora ad intelligendum esse ea, quæ cadunt sub sensus, quàm ea, quæ nullo modo sensibus subiiciuntur, intellectus etia noster nihil intelligit nisi speculando phantasmata, à quibus accipit materiam intelligedi & omnia semina artium & scientiarum. Postremò Thomistæ volunt ens esse primò cognitum, quod non placeret Zimaræ; quippe qui significat sibi valde probari opinione Heruzi quodlibeto 3.9: 12. qui ceset concretum accidentis sensibilis esse priùs notum secundum nos, quam substantiam. Quare si ex multis verbis Zimaræ, velimus colligere in pauca opinionem eius, dicendum est primu cognitu esse vniuersale, nam fortiter repugnat his qui volunt esse singulare, assirmás huiusmodi opinionem è diametto aduersari doctrinæ omnium Peripateticorum. Sed inter vniuersalia, primum cognitú non erit substantia, sed vt diximus concretú accidetis sensibilis, inter huiusmodi auté accidétia, id quod erit maxime sensatum, quod fortalle diceret esse accidens sensibile corporis vei est figura, quantitas, color, motus, assereret esse primò cognitum. Atq; hæc commemorata sint secundùm opinioné Zimaræ. Nunc ad opinioné D. Thomæ reuertamur.

Opinio Thomistarum, multis, hisque non infimæ classis Philoso-

phis,

phis, minime probatur. In primis autem Ochamus duobus argumé-Ochamus retis oppugnat eam in eo loco, quem paulò suprà commemoraui. Pri-fellit opinione mum enun inquit, si magis vniuersalia sunt notiora nobis; ergo non posset cognosci vslum minus vniuersale, nisi præuia cognitione eorum, quo sunt magis vniuersalia & superiora illo; sed hoc apertè fallum est; nam multæ species gemmarum & herbarú sunt notæ eriam non doctis, qui tamen proxima genera illarum penitus ignorant, idem quoque patet in mulo & equo, quorum proximum genus, vt ante dictum fuit, nobis ignotum est. Deinde, obiectum terminans primum actum intellectus, vel erit aliquid reale existens extra animam, vel aliquod ens rationis; vel aliquod ens reale adiunctum habens ens rationis; duo posteriora dici non possunt, siquide talia consequuntur actum intellectus: at obiectum terminas primum actum intellectus præcedit omnem actionem eius, quare primum dicédum est; nimirum obiectú primi actus intellectus esse aliquid reale actu existens extra animam, hoc autem non potest esse vninersale, vipote quod habet effe per operationem intellectus. quare est falsa opinio corú qui volút magis vniuersalia esse notiora nobis. Hæc Ochamus. Cuius argumentum non proprie impugnat opinionem Thomistarum, sed communiter tendit contra Thomistas, & Scotistas, & si qui lunt alij, qui volunt primum cognitum no esse singulare, nec ipsum argumentum est valde sirmum. responderi enim potest, vniuersale elle obiecu intellecus possibilis, & præcedere omné eius actú; vniuerfale verò nó fieri ab intellectu possibili, sed ab intellectu agente.

Alij etiam conantur eandem sententiam euertere his argumentis. Einstein opi-Primò, aut ens est primum cognitum, prout est quoddam transcen-nionis seundens habes vnum conceptum diuersum à conceptibus inferiorum, dum alios reaut prout inest in cunctis inferioribus, sed neutro modo potest esse suario. primum cognitum. Non quidem priori modo, siquidem quod est primò notum, necesse est, vt sit cunctis euidens, certum & indubitatum, at ens habere vnum aliquem conceptum siue formalem (vt vocant) siue obiectiuum, distinctum à conceptibus omnium inferiomm, valde obscurum & dubium est; quin etiam id negant permulti hand vulgares l'hilosophi. Neque posteriori modo potest esse primum cognitum, etenim ipsum ens, cum dicitur de rebus sibi subiechis, non fignificat naturam quampiam illarum omnium communem, eisque adiunctam, ceu animal significar naturam quampiă sentientem, communem hominis & bruti, quocirca vnumquodque per quod est aut homo, aut animal, aut aliud quippia, per idem prorsus & nó per aliú naturæ gradú;& est & dicitur ens, quocitca qui enun-' tiat hoc totum, homo ens, nihilo plus dicit quam si tantummodo



enútiaret hominé; hæc auté que de ente dicimus, manifestis & prope coceptis verbis scripta, testaraque reliquit Arist. pluribus locis ve in 4. Metaphys. text. 3. in 5. Metaphys. text. 14. in 8. Metaphysicæ, text. 16. in 10. Metaphylicæ, tex. 8. Auerr. ité in 3. Metaphylicæ, comm. 10. & in lib.10. Metaphysicæ, comm. 8. Cùm igitur ens non habeat in rebus propriam aliquam naturam, qui fieri potest, ve aut esticiat in intellectu proprium aliquem conceptum sui, aut certe sit id quod primum omnium mouet intellectum ad intelligendum? Deinde, si cognitio intellectus nostri nascitur ex his que calit sub sensum, ergoquod est maximè sensibile, id necesse est vt sit maximè atq; primum intelligibile; sed ens noque est sensibile per se, siquidem sensus propriè est accidentium, neque vendicat sibi aliqua propria & peculiaria accidentia sensibilia, veluti corpus & animal habent quædam accidétia sensibilia, propter que facile etiam penetrant & perueniune víque ad intellectum; ergo non potest ens esse primum intelligibile. Amplius, phantalma vnà cum intellectu agéte efficit rem vniuersalé & intelligibilé, nam intellectus agens determinatur à phatasmate ad effectione huius vel illius vniuerfalis; ergo phantalma id primum faciet intelligibile& vniuerfale, cuius est per se primò phantasma; ergoprimu intelligibile, quod efficietur in intellectu non etit ens:na cum. entis no sit aliquod per se primò phátasma, ipsum no erix primò cognitu. Prætereà si ens est primu cognitum, ergo in quacuque cognitione cuiuscuque rei semper primiim omniu occurreret intellectui. Sed hoc est absurdum; ergo, & c. Maior pater ex eo, quia cùm intellectus agens & phantasma naturaliter agant, semper aget, nifi quid obstet, eodé modo, quare si in prima cognitione intellectus, primum omniu producut in co coceptum entis, in qualibet etia alia cognitione eundem conceptum primo loco efficiér; fallitas autem & abfurditas minoris per se clara est, sæpenumero enim cogitantes de homine, equo, vel alia quanis re, nihil planè cogitamus de ente, quinimo conceptus entis & rato, & no nili de copolito essingitur in nostro intellectu, nec nis à viris doctis. Postremò, vidétur Thomistæ sine caussa opinari, ens quidé necessariò primum omniu cognosci ab intellectu, catera verò pradicata vniuerlalia, no debere necellatiò cognosci cofule printenam minus vniuerfalia. nam que canfie mouent eos vt ita fentiant & dicant de ente, eædem plané debetent cos mouere, 🔻 t idem sentirent de aliis pradicatis. superioribus ; primum enim, fi ens ideò primò debet cognosci, quia est maximè vaiuersale; ergo similiter corpus & animal debent priùs cognosci quàm homo, quie sunt magis vniuersalia: deinde si quia conceptus entis confusus, est impersectissimus omnium, ideò priùs gignitur

inintellectu; ergo cum animalis & corporis conceptus fint imperfectiores, quam conceptus hominis, propter eandem caussam priùs etiam inducentur in intellectum. Postremo, vtemur argumento eorum; nam si ita se habent prædicata vniuersalia secundum cognitionem intellectus, quemadmodú se habent formæ naturales à quibus fumuntut illa prædicata, secundum generationem maturæ; ergo sicut non potest in materiam induci forma minus vniuersalis, vr forma hominis, nisi priùs (priùs inqua vel rempore vel natura, nam virumwis dixeris parum refere ad id quod nuc agitur) inducta furtint formæ magis vniuerfales, vt animalis, viuetis, corporis, ita quoquenon poterit in nostro intellectu-gigni conceptus hominis, nisi antè in co extiterint conceptus rerum magis vniuerfalium.

Hac contra Thomistas à viris doctis disputaturs à quibus quo pa- Solument racto etiam soluantur rationes corum, deinceps oftendendum est. Ad tiones Thes primam ita respodent. Hæc ratio valet tantum in actibus & formis, mistarum. que per le inuicé sunt subordinate, ita ve posteriores néqueant existere sine prioribus; at licet in predicatis vuiuersalibus, distincti conceptus & perfectæ cognitiones corum sint inuicem subordinatæ, ita vi minus vinuersale distincte ac persecte cognosci nequest sine præuia cognitione magis vniuerfalium quæ dicuntur de illo; nam ficut le habet effe cuiuslibet rei, ita quoque se habet perfecta & distincta cognitio eins, quate ficut esse minus vniuersalis dependet à magis vniuersali, ita distincta cognitio illius pendet ex cognitione huius, nihilominus tamen confusa cognitio rei minus vniuersalis non necessariò præsupponit in intellectu cognitione magis vniuersalis, na cú nihil aliud fit confulò cognosci quá cognosci secundum quid & tátum aliqua ex parte, fi, verbi gratia, homo cognoscatur tátum secudum corpus, ve quò die erecta statura; vel tarum secudum anima ve quòd habent animam inimortalë; vel secundum accidentia, vt quòd sit risibilis, vel capax disciplinæ; vel secundùm aliquam caussam extrinsecam, vt quod sit à Deo effectus ad perfruendum bonis sempiternis, dicetur sic cognosci confuse, cum tamen hoc modo non con-Aderetur, prout est animal, viuens, corpus, substantia & ens; ergo potel aliquod inferius cognosci consuse non prætia cognitione, vel consideratione superiorum.

Ad secundam. Si intelligunt ens esse obiectum adæquatum intellectus, prout est quoddam transcendens; falsum est; alioquin cæteræ res, que non sunt transcendentes, non cognoscerétur ab intellectu. Quòd si intelligant ensesse obiectum adæquatum intellectus, hoc est omnes res, prout tamen participant rationem entis, quod habet duerlum conceptum ab inferioribus; sie etiam falsum est: etenim

homo non modò est intelligibilis, quatenus in se habet rationem entis, sed etiam quatenus habet rationem substantia, corporis, viuentis, animalis & hominis. Sinautem intelligant ens esse obiectum adæquatum intellectus, hoc est, quicquid est ens reale, vel aliquid quomodocunque existens, & secundum quemcunque gradum naturæ, id esse intelligibile, sic verum quide est, sed nihil facit pro opinione ipsorum:nam ita non significatur ens, vt quid distinctum ab animali, homine, cæterí sque rebus. Ad tertiam. Non valet similitudo complexorum, & incomplexorum: nam cognitio horu est simplex apprehensio, illorum autem, est iudicium & assensus continens verum vel falsum. Deinde, licet inter coplexa quæ sunt principia scientiarum, illud complexum, quodlibet est, vel non est, sit maxime notum, tamen non simpliciter inter quælibet complexa. diceret enim quispiam eas propositiones, que constant ex terminis sensibilibus, maxime quorum vnus sit singularis, alter vniuersalis, vt hoc corpus est quantum, figuratum, coloratum, motum, vel quiescens, primum versari in nostro intellectu. Prætereà non sequitur vt si quid est maximè notum intellectui iam instructo, & exercitato, illud etiam fuerit primò notum ei ab initio.nam in principio, intellectus per senlus cognoscit, atque ideò res sensibiles habet maximè notas, & familiares; deinde verò accessione do ctrina excitato que naturali lumine, animaduertens in quibusdă primis principiis, cotineri immutabiles qualdam veritates, quæ sint veluti regulæ aliarum veritatum, posteà habet illa principia pro certissimis, & euidentissimis, nihilque ducit. clariùs, manifestiúsque illis, atque hoc quidem apertis verbis docet Aristoteles 6. libro Topicorú. Ad quartam. Aristoteles ibi per confula(vt placet Auerroi & Græcis expolitoribus)intelligit compolita, in quibus principia & partes eorum cofuse & permixte cotinentur. Atq; hoc quidé modo rationes Thomistaru à viris do cis diluurur.

#### Opinio aliorum qui volunt singulare esse primò cognisum. C A P. X V 1.

Opinio corb qui putat fingulare esse pri mò cognitù.

Quatuor rationes Duraudi. ST alia opinio valde celebris, Durádi, Ochami, Gregorij Ariminensis, Burlæi, aliorumque grauium, atque sapientum virorum, qui arbitrantur singulare esse primò notum intellectui nostro. Quibus auté rationibus vnusquisque corum quos commemoraui, hanc opinionem corroborat, eas nunc sigillatim exponam. Durandus 2 Sent. dist., q. 7. probat singulare primu omnium cognosci ab intellectu, his argumétis. Primò, cùm intellectus sit potentia passiua, primum obiectum terminas primum actum eius, non po-

potest fieri ab ipso, sed necessariò præcedere debet omne operationem eius, & hoc per se pater; sed nihil est, quod sit ante omné actum intellectus, præter lingulare, nam vniuerlale fit ab intellectu iuxta illud Auerrois in primo de Anima.comm. 8. Intellectus est qui facit uniuersalstatem in rebus. Si quis autem dicat vniuersale fieri quidem ab intellectu agente,& præcedere omnem actum intellectus possibilis, hoc nihil valet:nam Durandus antea demonstrauit, intellectú agentem esse merum figmentum, cunctaque vniuersalia essici ab intelle-Au possibili. Quare ex hac ratione licet concludere, id quod primò notum est intellectui, nihil aliud esse posse, quam singulare. Deinde, in potentiis subordinatis, vbi desinit inferior, inde incipit superior, vt patet in sensibus exterioribus, & interioribus; sed sensus est potentia quædam subordinata intellectu; ergo cum sensitiva cognitio desinat in singulare, ab co viique incipiet cognitio intellectiua. Prætereà, in omni motu terminus à quo præcedit tempore terminum ad quem,in eo quod mouetur; sed intellectus abstrahit vniuersale à singularibus, quæ abstractio est veluti motus quidam ipsius intellectus, cuius motus, terminus à quo est singulare, terminus autem ad quem vniuersale; ergo notitia singularis, in nostro intellectu anteire debet cognitionem vniuersalis. Ampliùs, si intellectus noster non cognoscit primò singulare, hoc fortalle continger, vel quia nihil est, quod intellectui repræsentet singulare, vel quia intellectus non potest cognoscere ipsum, vel quia non vult cognoscere; sed nihil horum con-· sentaneum est rationi, nam existunt phantasmata, quæ verè repræsentant res singulares, & perabsurdum est singularia non cognosci ab intellectu, tollerentur enim omnes actiones humanæ, & morales propter quas dicimur boni, aut improbi, quippe cum proficiscantur à voluntate,& intellectu : nolle autem intellectum , & quasi fastidire, atque respuere cognitionem singularis, planè ridiculum est: nam, cur non velit cognoscere singulare? Primus item actus mentis non est voluntarius, sed naturalis, nam cum omnem actum liberum volútatis præcedat aliquis actus intellectus, si primus actus intellectus esset volutarius, ante ipsum esset actus volutatis, qué cum necessario præcedere debeat aliquis actus intellectus, sequeretur, vt ante primú actum intellectus esset alius actus eiusdem; nihil igitur obstat quominus singulare queat esse primo notu intellectui. Hæc Durandus. Tres rationes

Ochamus lib.1. Sent. dist.3. quæst.5. tangit etiam secundam ratione Guilielmi Durandi, adfert pretereà tres alias. Quarú prima est hæc. Intellectus Ochami. noster priùs cognoscet res prout sunt in se actu, & naturaliter extra animam, quam prout habent esse in anima; sed singularia sunt actu extraanimam, quicquid enim est actu extra animam singulare est;

at universale, ve cale est, non habet esse nist obiective in anima; ergo illud priùs cognoscetur ab intellectu, quàm hoc. Secunda razio. Non dubium est quin singulare cognoscatur ab intellectu; si autem non primò cognoscitur, hoc erit, quia singulare non posset ab intellectu cognosci per se, & per proprium conceptum, sed per conceptum & speciem vniuersalis quasi indirecte; si igitur ostesum fuerit hoc esse fallum, limul etiam demonstratum erit nihil obstare quò minùs fingulare primum cognosci queat ab intellectu; non posse autem singulare cognosci distincte per conceptum, seu speciem vniuersalis; liquidò patet ex co, quia cùm vniuerfale fit indifferens ad omnia fingularia, quemadmodum confuse repræsentatiomnia, ita distincte nullum, qua re per conceptum vniuersalis, non potest distincte, & determinate cognosci hoc vel illud singulare, quo modo tamen nos ipli experimur multa lingularia cognosci à nobis; absurdum igitur est commentum corum, qui proinde negant singulare primum omnium cognosci posse, quia putant ipsum non aliter cognosci à nobis, quam per conceptum vel speciem vniuersalis. Tertia ratio. Tritum ost axioma illud, quicquid potest virtus inferior, id totú etiam posse virtutem superiorem & eò ampliùs: quare cum intellectus sit virtus superior sensu, poterit cognoscere quicquid cognoscit sensus, nimirum lingulare, quin etiam priùs cognoscet illud . nam sicut anima rationalis priùs dat esse sensitiuum quam intellectiuum, ita quoque priùs cognoscet res sensibiles, & singulares, quam vniuersales.

Tres rationes Gregory Aziminenßs.

Gregorius Ariminensis 1. Sent. dist. 3. quæst. 3. in eiusdem opinionis defensionem atque confirmationem, affert, tum aliquas de supradictis rationibus, tum ctiam has. Primum, vniuerfale efficitur ab intellectu per comparationem arque collationem fingularium, confiderando similitudinem, & conuenientiam quæ est inter illa; ergo singularia priùs cognoscuntur ab intellectu, quàm vniuersalia. Antecedens patet tripliciter, primò, quoniam ita fentit Themistius in 1. de Anima super text. 3. & Auerroes in 12. Metaphys. com.4.tum quia haciplum vnulquilque experitur, se non aliter venisse in primam cognitionem vniuersalis, quam ex comparatione singulariti: ad extremum, quoniam idem etiam innuit Arist.in 1. Metaphys. ca. 1.82 2. Post:cap.vltimo;idque aperte quoque indicat 1. Post.tex. 43. scribes his verbis; Senfu non eft ipfim uninerfalis, fed ex eo quod speculamur boc plorunque contingere, venamur quiner fale, ex fingularibus enim pluribus uninersale manifestum est. Consequentia verò per se manifesta est, non enim potest intellectus facere comparationem inter singularia, nisi cognoscat ea:quare cum ex tali comparatione eliciatur vniuersale, necesse est singularia priùs cognosci ab intellectu, quam vniuersale, sal-

· Digitized by Google

tem negati non potest, quin cum noster intellectus possit per talem comparationem singularium colligere aliquod vniuersale, quin inquam necesse sit singularia distincte cognosci ab eo:quod si cocedat aduersarij, nulla caussa est, cur non etia fateatur singulare primò cognosci ab intellectu. Deinde, necesse est intelligentem phantasmata speculari, vt est apud Arist.3. de Anima 39. sed phantasmata sunt imagines rerum singularium, ergo intellectus necessariò priùs cognoscet lingulare. Postremò, purus coceptus vniuerfalis disficilis est, siquidé non nisi hominibus prouectæ ztatis, perfectéque intelligentiz contingit separatim comprehendere vniuersalia. Itaque multo tempore, etiam post vsum rationis, maxime nisi accedat informatio doctrinæ, humanus intellectus aut non nisi singularia perscrutatur, aut si considerat vniuersalia, non nisi permixta, & complicata cum singularibus: cum igitur notio, & informatio rerum vniuersalium sit difficilis, id autem, quod est primum cognitum oporteat esse clarissimu, facillimum,& promptissimum ad intelligedum, relinquitur id quod est primò notum intellectui, non esse vniuersale.

In cadem opinione fuit Burlæus, vir folo nomine ridiculus, cæteróquin autem peracutus, & imprimis doctus. Is 1. Phy. in enarratio-aliore ad ide ne tex.4. partim confirmans fingulare esse nobis primò notum, par-probandi ra-

tim etiam occurrens argumentis corum, qui contra sentiunt, multa tiones sex. teliquit subtiliter, & præclare scripta, ex quibus tum nonnulla corú, quz ante commemorauimus, tum etiam quzdam alia depromútur argumenta. Primum enim, inquit Burlæus, si singulare potest distin-&è cognosci ab intelle au, nihil videtur obstare, quominus queat esse primò notum; sed potest distincte cognosci; ergo erit primò notú. Minor probatur quadrupliciter. Primò, quia facultas distincte cognoscens discrimen quod est inter duas aliquas res, debet veranque distincte cognoscere, vt docet Arist.lib. 2. de Anima text. 146. sed intelle dus diftin de cognoscit discrimen, quod est inter singulare, & vniuersale, hoc est, inter hominem, & hunc hominem; ergo distinctè cognoscer verunque, non modo vniuersale, sed etiam singulare. Secundo, intellectus format hanc propositionem, Petrus est homo, di-Aince cognoscens veritarem eius, sed hoc fieri non posset, nisi etiam distincte cognosceret terminos ex quibus constat talis propositio, quoru vnus est singularis; ergo distincte cognoscet singulare. Tertiò, operationes artis & prudentiæ versantur circa singularia, vt per se clarum ef, & aportissimis verbis declaratur ab Arist. in 6. Ethicoru: fed hniusmodi actiones proficiscutur ab intellectu, quippe cum ma-

ment exarte & prudentia, qui sunt habitus intellectuales; ergo intellectus cognoscit singulare. Quarto, constat singulare cognosci ab

intellectu, aut igitur per proprium conceptum seu speciem, aut tantummodò per conceptum vniuerfalis, hoc posterius dici non potest, nam paulò supra, cùm exponeremus rationem ipsius Ochami, ostenfum fuit nullum singulare determinate cognosci posse per solu conceptum, vel speciem vniuersalis; sin autem priùs dixeris, necessariò etiam habes concedere, singulare cognosci per se ac distinct à ab intellectu, quare obtinuimus quod volchamus; ex quo etia coficitur id quod principaliter intenditur, nimirum lingulare primò notú elle nobis. Deinde Arist. 1. Metaph. cap. 2. ait maxime vniuersalia esse difficilia cognitu, quia sut remota à sensib; si igitur esse remotu à sensu facit aliquid difficile cognitu, & esse propinquu sensui, vt dicituri. Poft.tex 5.reddit facile cognitu, cum singulare sit, propinquissimum sensui erit maxime, & primò notú nobis. Postremò, prior est cognitio directa quam reflexa; sed intellectus non cognoscit se, aut ea que obiectiue sunt in ipso, cuiusmodi est vniuersale, nisi reflexe; directe auté ea, quæ funt extra animam, qualia funt fingularia; ergo cognitio singulariŭ prior est quàm cognitio vniuersaliŭ. Alij prædictis rationibus adiungunt quassa alias. Primum, inquiunt, imponere nomina rebus esse munus ipsius intellectus, quinimmò Socrates apud Platoné in Cratylo, ait imponere nomina rebus esse propriú saptentis, qué ibi delignat nomine Dialectici; at nomina prius imponuntur rebus singularibus, quàm vniuersalibus; ergo prius illa, quam hæc cognoscuntur ab intellectu. Prætereà, Arist. in 1. de Anima tex. 8. auctor est, vniuersale aut nihil esse, aut posterius esse. Cùm igitur & ordine naturæ, & secundú nos vniuersale posterius sit, quàm singulare, consequens est, vt posteriùs etia cognoscatur ab intellectu nostro. Postremò, intellectus practicus secundú nos prior est quam speculatiuus, & habitus practici ferè sunt priores qua speculatiui; necessitas enim, aut comoditas, aut etiam voluptas earu rerum, quæ pertinent ad humanæ vitæ, ciuilísq; societatis conservatione & administratione cogunt homines priùs animo versari, atque occupari in rebus, quæ sub actionem effectionémq; cadunt, qua in his, quæ nuda contéplatione & perspicientia veri continetur. Cum igitur actiones practica, priores sint secundu nos, quam speculatiuæ, illæ autem, & ab intellectu proficiscantur, & versentur circa singularia, necesse cst, ve singularia sint priùs nota intellectui. Quibus igitur argumetis innitatur, atque corroboretur opinio eorum, qui existimant singulare primò notum esse intellectui nostro, satis diligenter & copiose à nobis declaratum est. Et quia cæteris opinionibus hanc vnam præfero, & verisimilioré iudico, tentabo ego etiam quibuldam aliis rationibus eam commupure, & paulò apertiùs arque distinctiùs explicare.

Secundum propriam opinionem oftenditur, singulare posse distinute cognosci ab intellectu. CAP. XVII.

I H I valde probatur singulare esse primò notú intelle-ctui nostro, sed quia hui rei explicatio atq; cossirmatio, tem rationiferè pendet ex demonstratione illius; an videlicet singu-bus, singulare lare per se distinctéq; cognosci queat ab intellectu. Age proprie ac di-

nos etiá huic rei, nouis quibuídá argumentis cuidentem, certámque fintie ab infide faciamus. Primum, intellectus noster distincte cognoscit hominé esse quoddam vniuersale, & specié vltimam; cu igitur vniuersale, & species habeant in se relatione ad singularia, non poterunt illa di-Rincte cognosci sine his; quare necessarium est singularia distincte cognosci ab intellectu. Præterea, argumentari est munus proprium intellectus; sed quædam species argumentationis, nempe inductio, versatur circa fingularia, siquidem inductio describitur ab Arist. 1. li. Topicorum cap. 10. esse quædam progressio à singularibus ad vniuersale; ergo intellectus interdum versatur in cognitione singulariú. Maior huius syllogismi per se manifesta, & certa est. Minor autem dubitationem habet; nam ei posset occurri dupliciter; primum concedendo singularia quæ numerantur in antecedente inductionis, cognosci quidem ab intellectu, veruntamen non distincte, sed confuscideinde etiam dicendo ea non cognosci ab intellectu, sed tantúm à len lu, ita ve inductio lit opus duarum facultatum animæ, & antecedens quidem, habens enumerationem singularium, cognoscatur & formetur à sensu; conclusio autem colligens vniuersale, comprehendatur efficiaturque ab intellectu: cui sententia, aptissimis verbis Suffragari videtur I hemistius in 2.lib.Post. 36. ca. suz Paraphraseos, scribens;antecedens inductionis pertinere ad sensum, conclusionem autem eius, ad intellectum; quod caput, quia continet multa de indu-&ione pulchrè, & eleganter dicta, dignum est quod legatur ab omnibus. Verum neutra resposso vim atque robur rationis nostræ, aut Nota dostripenitus tollit, aut etiam aliqua ex parte imminuit; non prior, nam cu nam hane de in inductione exantecedente distinct colligatur& inferatur conse-industione. quens, id nullo modo fieri posser, nisi antea distincte cognitum suisses ancecedens; etenim si cognitio antecedentis, vel per se, vel certè secundum nos, est caussa efficiens notitiam, consequentis, qui fieri potest, vt si illa fuerit confusa & indistincta, hæc aperta & distincta esse quest? Neque verò posterior resposso minori reprehensione viderur esse digna, siquidem inductio prout continet antecedens & consequens, est vn. quædam argumentatio, vnus discursus, vnúsque

numero motus ipsius intellectus, quamobrem in ea quoq; erit vnú idémque mobile, quod à termino à que, id est, ab antecedente & cognitione singulariu, procedet ad terminum ad quem, hoc est, ad cólequens, in quo cognitio rei vniuerfalis continetur, huiusmodi auté mobile, quodnam aliud esse possit, quain intellectus, ne fingere quidem licet; is igitur antecedens iuxta & consequens inductionis cognoscet. Prætered, argumentari, est ex vno inferre aliud; non potest autem ex vno inferri aliud, nisi vtrunque cognoscatur; quate cum in inductione, intellectus ex singularibus inferat vniuersale ( talé enim illationem non potest facere sensus, quippe cum non attingat vniuersale) necessariò debet vtrunque cognoscere. Falsum item est, antecedens inductionis posse cognosci & formari à sensu, tum quiz in tali antecedente, licer lubie ctum sit terminus singularis, tamen prædicatum est terminus vniuersalis, cum sit etiam prædicatum consequentis, exempli caussa, in hac inductione; Petrus est risibilis, & Ioánes,&c. ergo omnis homo est risibilis: illi termini Petrus, & Ioánes, quia sunt singulares, possunt cognosci à sensu; at ille terminus, risibilis, quatenus absolute & simpliciter dicitur de Petro, & Ioanne, non cadit sub sensum; ergo sensus non potest conficere antecedens inductionis. Tum etiam, quia cum in antecedente inductionis dicitur, Perrus est risibilis, distinguitur risibile à Petro, tanquam prædicatum à subjecto, talem autem distinctionem nullo modo sensus facere porest; relinquitur igitur ab cadem facultate, hoc est, ab intellectu cognosci & effici tam antecedens, quam consequens inductionis. Ad illud autem testimonium Themistij, tespondemus eum signisicare voluisse illis verbis, antecedens inductionis cognosci quidem ab inrellectu, sed non nisi coniuncto & complicato sensibus; at confeques cum sit vniuersale, ab intellectu tantum percipi, nec sensum vllo pa-Ato admittiad notitiam eius. Manet igitut filma, & inuicta hac fecunda ratio nostra, qua docuimus singulare distincte cognosci ab intellectu. Ampliùs, omnis potentia que ponit discrimen inter duas aliquas res, necessarió deber cognoscere veranque illarum; sed intellectus noster ponit, & cognoscit discrimen quod est inter singulare & universale, ve inter huc hominem & hominem; ergo is non solum cognoscet vniuerfale, sed etiam singulare. Maior non eget probatione, siquidem perspicue colligitur ex his, quæ de sensu comuni Arist. scribit in 2. de Anima tex. 146. Minor autem per se clara est, nam differenria, que est inter vniuersale, & singulare, nullo modo cognosci potest à sensu, quare manischum est singularia distincte cognosci posse ab intellectu: arque hoc quidem argumentum suprà enumerapimus inter rationes Burlei, sed boc loco repetere voluimus, vt oftederemus

deremus responsiones corum, qui prædictæ rationi occurrere conati funt, imbecillas esse. Quidam igicur nostra memoria magni nominis, An ponens egregizque eruditionis Philosophi, confitentur quidem, hoc nostrú discrimen inargumentum esse perquam essecax, sed negant ex eo concludi neces-Lito, id quod intendimus. Non enim si quid ponit discrimen inter que illorii per duas res, cotinuò necessarium est, ve cognoscat veranque illarum per cande potetia eandem potentiam, sed satis est, si per vnam potentiam cognoscat sognoscere. alteram illarum rerum,& alteram similiter per alia potentiam; atque hoc pacto homo quidem ponit discrimen inter singulare & vniuerfale, nó cognoscendo verumque per intellectum, sed vniuersale quidem per intellectum, at verò singulare per sensum: hoc igitur modo putant, & argumento nostro responsum esse, & satisfactum Aristoreli. Verùm hoc resposum valde infirmum est, veritati enim& Arist. planè repugnat; etenim quærerem ex illis, an potentia, quæ ponit discrimen inter duo, id est, quæ cognoscit hoc esse aliud ab illo, sit vna,an multæ; multas esse impossibile est, nam discernere vnum ab alio, est vnus actus, vna cognitio, vnúmque iudicium; ergo erit vnius potentiz; cùm enim illa differentia, seu (vt ita loquar) alietas sit vmi quoddam intelligibile, & vno actu, & ab vna potentia cognosci necelle est, quæ potentia proculdubiò erit intellectus; sed fieri non potest, quin si intellectus cognoscat hoc esse aliud ab illo, etiam apprehendat virunque; nam alietas est relatio, & non potest distincte cognosci, nisi cognitis simul terminis eius; quo pacto enim intellectus verè ac securè iudicare poterit, hoc esse aliud ab illo, si vel neutrum vel certè non virunque cognitum & perspectum habeat; Porrò eiusmodi responsionem contrariam esse doctrina Aristotelis, luce clario est his, qui diligenter considerant verba eius posita eo in loco, quem ante nominaui, quæ libuit hîc apponere, vt liquido intelligant omnes rationem noftram firmam effe; Neque staque (ait Arift ) separatio cotingis descernere, discernens quod alind sit dulce ab albo, sed oportet aliquo uno viraque manifesta esse; se enim, o si hoc quide ego, illud autem tu sentires, mamifeftum vique effet, quod alia ab innicem, oportet autem vnum dicere quod alund alord enim dulce ab albo, dicit ergo idem, quare, ve dicit, ficor intelligit, 🖝 sensie. Quod igitur non possibile sit separatis dindicare separata palàm est . Hac Aristoteles. Quibus verbis significat differentiam, seu alietatem aliquarum rerum, non separatis, hoc est, diuersis potentiis, sed vna eadémque cognosci & iudicari; relinquitur igitur, cum prædicta ratio nostra vim atque robur suum retineat, rectè concludi ex ea, singularia diffincte cognosci ab intellectu. Posteà, cum voluntas non possit quicquam velle, quod non fuerit antea cognitum ab intelle-Que quemadinodum apperitus sensitiuus non potest ferri nisi in ea,

tia sensitiua in seipsam reflectitur.

quæ sensibus percepta sunt, omnes autem propè dixerim, voluntatis Nulla poten- actiones versetur in rebus singularibus, hinc necessariò efficitur huiusmodi singularia debere cognosci ab intellectu. Deinde supponimus duo. Quorum vnum est, nullam facultatem sensitiuam restecti in seipsam, hoc est; posse cognoscere se suamque operationem, dequo inter omnes ferme conuenit, idque manifeste docer Arist. in 1. de Anima tex. 46. ita scribens; Primam igitur non ben'e est dicere animam magnitudine effeream enim qua universi, talem esse vult, qualie est vocatus intellectus, non enim qualis sensitiua est, nec qualu desideratiua, harum enim moens, non circulatio est. Hæc Arist. quibus verbis docer solius intellectus esse, moueri circulariter, hoc est, restecti posse in seipsum, se suámque operationem cognoscendo, idque minime contienire in facultates scnsitiuas. Vide quæ eo in loco Philoponus, & Auerr. in commentariis suis scripta reliquerunt. Alterum autem quod supponimus est, inter facultates sensitiuas, principem atque supremum locum tenere,eam quæ vocatur cogitatiua, quod quia apud neminem in dubio eft, in præsentia probare supersedeo: ex his duabus suppositionibus conficieus hanc rationem. Facultas cogitatiua, & operatio eius, sunt res quædam singulares, nec possunt per se cognosci ab ipsamet cogitatiua, vt antè diximus, cùm sit facultas sensitiua quæ in seipsam non reflectitur; nec ab inferiori aliqua facultate sensitiua, non enim potestas inferior habet vim, & ius in superiorem; reliquum igitur est, vt cognoscantur ab intellectu. Ad hæc, confutatio, electio, liberum arbitrium, artis prudentiæque actiones, laus, & vituperatio operationum humanarum, proficiscuntur ab intellectu, ad cumque pertinet; cùm igitur hæc præcipuè versentur circa singularia, quis sanæ mentis negare ausit singularia posse cognosci ab intellectu? Postremò Arist.in 3. de Anima tex. 39. auctor est, intellectum nostrum non posse quidquam intelligere nisi speculando phantasmata, & quemadmodum se habent sensibilia ad sensum, ita etiam habere se phantasma ad intellectum, ex quo loco planè intelligitur, phantasmata quæ sunt singularia, & rerum singularium imagines, cognosci ab intellectu, non secus quàm sensibilia à sensu. Sed aduersarij respodent, singulare cognosci ab intellectu indirecte, reflexe, per accidens, secundum quid, non autem per se, simpliciter, & directe. Verum hanc responsionem quæ multorum communis est, nihil aliud esse, quàm effugium difficultatis, nos planissimè ostendemus : etenim quæren-An veri sit, dum est ex illis, quid intelligant, cùm aiunt singulare cognosci indifingulare inrecte, nam hæc oratio illorum, habet triplicem sensum. Vnus est, sinsci ab intelle- gulare non esse directum obiectum intellectus, hoc est, principale, & ad quod cognoscendum per se dirigitur, & ordinatur intellectus, &

eta nostro.

in cuius cognitione perficitur, & conquiescit. Alter sensus est, singulare, ideireo cognosci indirecte ab intellectu, quia intellectus no cognoscit ipsum, prout intellectus est, & in se manens, sed prout applicat, & aggregat se ad sensus, & convertit ad phantasmata. Atque hi duo sensus, veri sunt, nihisque obstant quominus singulare distincte cognosci queat ab intellectu, nam ctiam accidens, non est principale obiectum intellectus, nihilominus tamen distincte cognoscitur ab eo. Tertius sensus est, singulare indirecte cognosci ab intellectu, hoc est, non determinate & per se, nec per conceptum, aut speciem propriam, sed per aliud; & hic sensus falsus est, tum quia est contra experientiam, vnusquisque enim experitur se determinate cognoscere hoc, & illud singulare, tum etiam quia est contra ratione, nam si, verbi gratia, Pettus cognoscitur ab intellectu, non per proprium conceptum eius, sed per conceptum alterius; aut igitur per conceptum alterius singularis, vt Pauli, vel Ioannis; at fieri non potest, vt . conceptus Pauli cum fit fingularis, & proprius eius, repræsentet Petrum: aut per conceptum vniuersalis, nempe hominis; sed cum vniuersale per se indisserens sit ad omnia singularia, confuse & indistin-Aè repræsentat ea; quare per conceptum eius, non potest intellectus perduci in determinatam notitiam huius singularis potius quam al-· terius.Quocirca manifestum est responsionem eorum, qui aiunt singulare cognosei indirecte ab intellectu, aut penitus inanem & absurdam esse, aut certe non obstare, quo minus singulare distincte deter- Philoponus minatéque cognosci queat ab intellectu. In hac sententia fuit etiam probat dupli-Philoponus, id quod manifeste licet cernere in commentariis eius citer singulasuper lib.de Anima, tam in 2. lib. super text. 136. quam in 3. lib. super recognosti ab tex.9. vbi dupliciter probat singulare cognosci ab intellectu, tú quia intellectus ponit discrimen inter vniuersale& singulare; quare debet vtrunque cognoscere: tum etiam, quia rationis est corrigere sensum in his rebus, quibus sensus fallitur, ve patet in eo iudicio, quod visus facit de magnitudine solis, iudicans eum multò minorem esse tota terra in quo emendatur à ratione, quæ certissimis argumentis docet solem multis partibus maiorem esse terra; non posset autem sensus corrigi à ratione, nisi quod sensibus percipitur, etiam cognosceretur ab intellectu.

Sed his rebus expolitis, restat ve explicatius ostendamus atque de- Explicatisses cernamus, quid nam sit primò notum intellectui : ad id autem benè propositionideclarandum adhibere oportet eam regulam, quam Aristot, tradidit bus, concludi-1. Post. text. 5. scibens id esse prius & notius secundum nos, quod cernitur, quod eft propinquius sensibus: id autem quod est remotius ab ipsis, este nam suprimi posterius & ignotius secundum nos. Adhibita igitur hac regula cognitum.

facillimum est secundum eam diiudicare, quid sit priùs aut posteriùs notum secundum nos, & quid etiam sit primò notum, hoc autem quò planius & apertius sit, appositis nonnullis propositionibus ex-

planabimus.

1. Propositio. Intellectus noster priùs intelligit alias res qu'am seipsum, & ratio est, quia cognitio directa prior est qu'am restexa; sed intellectus directe cognoscit res alias, seipsum autem non niss restexe; ergo, &c. Hoc etiam docet Arist. in 1. de Anima tex. 8. scribens; Cum intellectus sactus suerir singula intelligibilia, tunc & ipse potest seipsum intelligere.

11. Propositio. Res materiales sunt priùs notæ secundum nos, quam immateriales, cuiusmodi sunt Intelligentiæ. Hoc experientia declarat, & ratio docet, nam res immateriales sunt remotiores à sensibus,

& nobis difficiliores ad intelligendum.

111. Propolitio. In rebus materialibus, ipla compolita priùs nota sunt, quam partes & principia eorum: quoniam hæcvel solum, vel præcipue obiiciuntur sensibus, seque confirmat Arist. 1. Phyl. tex. 3. assirmans consula, id est, composita, primum nobis dilucida & manifesta esse, posterius autem ex his nota sieri elementa & principia eorum: cui enim non notus est lapis aut ferrum? propriam autem lapidis & ferri materiam atque formam, quis nisi apprime doctus, cognoscit?

1111. Propositio. Accidens priùs notum est secundùm nos quam substantia: hoc egregie probat Heruzus in 3. quodlibeto, quzst.12. & quidem per se clarum est; siquidem accidens est sensibile per se, substantia autem minime; quin etiam substantia, vel non cognoscitur ab intellectu, nisi per speciem accidentis, vt multis visum est; vel si cognoscitur per propriam speciem, certe posteriùs cognoscitur.

v. Propositio. Interaccidentia, singulare est priùs notum secundum nos quam vniuersale. Hoc non eget probatione, cum paulò ante plurimis argumentis demonstratum, atque consirmatum suerit,

singulare cognosci distincte & priùs, quam vniuersale.

vi. Propositio. Inter singularia verò accidentium, illud est magis notum, quod est magis sensatum, huiusmodi ferè sunt accidentia rerum magis vniuersalium, notiora enim secundùm nos sunt accidentia hominis, quàm Socratis: et animalis, quàm hominis: et corporis quàm animalis: de qua re, quia suprà lariùs dictum est, non attinet hic plura verba facere. Itaque probabiliter statui posset, primum cognitum esse accidens, vel accidentia corporis, qualia sunt, quantitas, figura, motus, quies, color et cærere, qualitates sensibiles; nam vnum aliquod horum determinate costituere primum cognitum, fortasse impossi-

impossibile est, aut certe perquam difficile. Satis in præsentia sir, ad enodandam questionem de primo cognito, quam nune tractamus, demonstralle, primum cognitum esse singulare accidentis concreti & maximè sensibilis, qualia videntur esse accidentia corporis. Sed opinio nostra de primo cognito ita doclarata & probata sir.

Quibus rationibus oftendant aliqui, fingulare non cognosci per se ac primo ab incellectu nostro. CAP. RYIII.

Vont a m ad confirmádam veritatem, non fatis est eam firmis rationibus communire, sed etiam oporter, quecunque possunt ci obijci atque opponi, sunditus demoliri:idcirco, postqua multis argumétis documus primò notum

intellectui nostro esse singulare, faciédum nobis est, vt que huic opinioni aduersari, & officere videntur, diligenter explicemus, atque di-Juamus Quidam conantur probate singulare non priùs cognosci ab intellectu quam vniuersale, ad hunc modu. Primum, Arist.in 1. Phy. tex. 49. inquit alia esse notiora secundum rationem, & alia secundum Nonem Lenlum: lecundum rationem quidem vniuerfalia, lecundum lenlum gumenta, esverò fingulariazergo vaiuerfale est magis, priúsque notum secudum "" qui corationem, & intellectu, quam singulare. Deinde, in 5. Metaph. cap. de bare singulapriori scribir, vniuersalia esse priora cognitione secundum rationem, reno esse prilingularia autem lecundum lenlum. Posteà, in procemio Physicæ, & mum cogmită pluribus aliis locis air magis vniuersalia esse notiora secundum nos: nec distincte ex his autem omnibus locis Arist. manifestum est vniuersale notius, intellessu. & priùs esse secundum intellectum, quam singulare. Amplius, omnis potentia priùs fertur in suum obiectum, quam in alienum; sed vniuerfale est proprium obiectum intellectus, quemadmodum singulare ipsius sensus; ergo, &c. Prætereà, intellectus possibilis eget opera intellectus agentis ad intelligendas res;ergo maxime indigebit eo in prima cognitione, quia tunc maxime intellectus possibilis est in potentia, nudus & expers omnis præsidij: at si prima cognitio eius esset rerum singularium, non esset ei necessarius intellectus agens, si quidem munus eius non est aliud quam facere res vniuersales & immaceriales, & ve ab eo intellectus possibilis intelligendi materiam accipiat. Ad hæc, lingulare non cognoscitur distincte ab intellectu; ergo non est primò notú illi. Antecedens multis modis probatur; etenin Arist. 1. Phys. 49, & aliis locis inquir intellectum esse vniuersalium, Censum autem singularium; at si intellectus & vniuersale & singulare cognolcerer, non recte Arist.illo modo distinxisser intellectú à sensu.

Ex quo loco licet etiam hoc pacto argumentari; sicut se habet intellectus ad vniuersale, ita sensus ad singulare; ergo secundum permutatam proportionem, sicut sensus ad vniuersale, ita intellectus ad singulare; sed sensus nullo modo apprehendit vniuersale; ergo intellectus aut nullo modo, aut saltem non per se cognoscet singulare. Ampliùs, inter obiectum & potentiam debet esse proportio; at inter singulare & intellectum non videtur esse legitima proportio, cùm intellectus sit immaterialis, singulare autem materiale: ex quo etiam fit, vt intellectus non possit moueri à singulari, nec recipere in se propriam speciem eius, quippe cu sit materialis; his accedit, quod Arist. in 3.de Anima tex. 16.ait ea, quæ habent materiam, esse tantum potestate intelligibilia: cùm igitur singulare sit penitus materiale, no erit actu & per le intelligile. Quid? quòd ibidem tex.18. dicitur intelle-Aus agens facere omnia intelligibilia; quod profectò verùm non esser, si singulare esset per se intelligibile: nam cùm singulare actu tale sit, non fit singulare ab intellectu agente:ac ideò per se & actu esset intelligibile, nec fieret intelligibile ab intellectu agente, quin etiam sine caussa Arist.eo in loco tantopere commendaret vim atque præstantiam intellectus agentis, ciúsque necessitatem frustrà persuadere nobis contenderet; siquidem is ponitur necessarius esse, proptereà quod cum intellectus possibilis sit in puta potentia ad intelligendu, nec possir recipere nisi species rerum immaterialium & vniuersaliu, intellectus agens transfert res(vt verbis vtar Auetr.)de ordine singularium, materialium & fensibilium ad ordinem vniuersalium, immaterialium atque intelligibilium, vt ita percipi queant ab intellectu: at si potest singulare per se cognosci ab intellectu possibili, quorsum opus erit intellectu agente ? Hæc afferri possent contra sententiam nostram, quæ sigillatim enodanda & dissoluenda sunt.

Soluuntur supradicta rationes.

CAP.

E p quædam antè declatăda funt, ex quibus facilis existat folutio argumétorum. Primùm igitur sciédum est, animă rationalem dupliciter considerari posse. Vno modo, vt est substantia quæda immaterialis, per se subsistens, similis In-

De duplici telligentiaru, cuius summa persectio in reru vniuersalium & diuina-Bettu & con- rum cognitione consistit. Altero modo, vt est έντελέχεια corporis, sideratione a- actus materiæ, pars hominis, & naturaliter connexa atque copulata mima ratio- cu facultatibus sensitiuis, per se omnis scientie & cognitionis expers, malis, vers de omniumque rerum notitiam quasi aucupans & acquirens per sensus. Ex qua distinctione (quam Philoponus etiam tetigit in 2. de Ani-

ma

ma super tex.136.) perspicuum est, primum quide, animam rationalem nec esse penitus immateriale, nec prorsus materialem, sed quasi mediam & vtriusque naturæ aliquomodò participem, quocirca interdum posse operari immaterialiter, nonnunquam verò etiam materialiter. Deinde, duplicem esse statum animæ rationalis; vnum in quo adhærescens ad sensus, versatur circa res corporeas, materiales, & sensibiles,& in his rebus, quæ sub sensus cadunt, perscrutandis, discernendis, atque diiudicandis occupatur; alterum verò in quo animus noster seipsum colligens & excitans, vim illam immaterialem & prope divinam cognoscendi res vniuersales & immateriales, quæ antea veluti sopita erat, intendit & defigit in peruestigationem atq; contemplationem rerum vniuersalium & immaterialium; atque hac ratione omnes artes & scientias adipiscitur. Horum statuum, licer posterior hic potior & nobilior sit & dignitati animæ rationalis cogruentior: tamen ille prior & ordine temporis antiquior est, in eoq; animus noster multos annos antè versatur, quàm perueniat ad hunc posteriorem. Priorem enim statum tenet, cum incipit intelligere; túc rerum singularium & sensibilium, quæ primæ omnium sesead intelligendum offerunt, notitias accipit, quibus excitata & illustrata mens nostra, ad rerum vniuersalium & immaterialium cognitionem deinde prouchitur.

Sed iam his rebus expositis, fidenter aggrediamur solutionem argumentoru. Ad primu. Vniuersale dicitur notius secundu intellectu niuersale diprout intellectus est, nam intellectui vt intellectus est, magis cogruit catur ab Aricognitio vniuerfalium, quam fingularium, at fecudum intellectum, storde notino ve est counctus cum sensibus, multo notius est singulare. Vel aliter, secundum revniuerfale dicitut notius secundum intellectum, quia cognitio illius tionem quam est perfectior, distinctior & certior; nam quamuis singulare cognoscatur euidéter ab intellectu, qu'od sit, tamen hec cognitio est imperfecta & instabilis, siquidem cum singulare abest à sensu, intellectus non habet euidentem & certam cognitionem eius, sed tantum opinionem quandam & leuem coniecturam: vniuerfale autem non modò cognoscitur, quòd sit, sed distincte perfecteque comprehenditur secundum essentiam suam, secundum principia & caussas omnes, denique secundum proprias affectiones tam per definitionem, quam per demonstrationem, & cognitio eius per se constans & immutabilis est; hac igitur de caussa vniuersale potest dici notius esse secudum intellectum, cum nihilominus tamen secundum nos, singulare sit potius. Ad secudum. Vniuersale est prius secundum intellectu quam singulate, prioritate perfectionis, & quia eius cognitio est priùs & principalius intenta secundum naturam, & quatenus singulare non

#### DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS. 180

potest perfecte cognosci nisi præcognito vniuersali; at prioritate generationis & temporis, priùs notum est fingulare cognitione crassa & confusa. Ad tertium. Magis vniuersalia dicuntur ab Arist.esse notiora nobis, non quidem comparatione corum quæ sunt verè singularia, sed ratione corum quæ sunt minus vniuersalia; quemadmodu enim nos arbitramur singulare esse prisis notum nobis quam vniuersale, sic etiam existimamus inter ipsa vniuersalia, ea quæ sunt magis vniuersalia, notiora esse secundum nos, quam minus vniuersalia, proptereà quòd, vt antè diximus, illorum singularia & accidétia sunt magis sensara quam horum nobisque notiora. Ad quartum. Falsum est quod assumitur, vniuersale esse proprium obiectum intellectus, nisi per proprium intelligant principale, nam obiectum adaquatum intellectus, est omne ens, fine vniuerfale fine fingulare. Vel aliter, licet vninerfale sit proprium obiectum intellectus, vt est intellectus, tamé ipfius intellectus prout est coniunctus cum sensibus, & versatur in illo priori statu, quem suprà descripsimus, etiam singulare est obiectú. Ad quintum. Quod in hoc argumento tangitur de intellectu agente; cum ctiam tangatur in alia ratione, idcirco vtriusque solutio latius infrà explicanda est.

Ad ea verò argumenta, quibus videtur oftendi singulare non cognosci distincte ab intellectu, respondendum est hoc modo. Ad 1. Dieitur sensus esse singularium, quia tantum cognoscit singulare, intellectus auté vniuersalium, quia licet is, vt est coniunctus cum sensibus etia percipiat singulare, tamen intellectus per se & vr intellectus est, non habet cognoscere niss vniuersale. Vel aliter, dicitur intelle-Aus esse vniuersalis, non quia non cognoscat singulare, sed quia cùm fensus non ascendat altius quam ad cognitionem singularis, intelle-Aus peruenit víque ad cognitionem vniuerfalis. Quoniam igitur cognitio vniuerfalis est propria intellectus, propter quam antecellit facultates sensitiuas & ab his differt, ideò intellectus per vniuersale, tãquam per id quod est summú & vltimű, distinguitur à sensu, etenim potentiæ distinguntur, & æstimantur per summű & vltimum quod præstare possunt. Exempli caussa. Sint duæ potentiæ mouentes, A, & B; & A, habeat vim mouendi pondus vt octo; B, autem vt quatuor; si quæratus, quanta sie vis motiva ipsius A, respondebitur esse ve octo; quia potest mouere pondus vt octo, & hac re differre à B, quod tantum mouere potest pondus vt quatuor, non quin A. mouere quest etiam pondus ve quatuor sicut B, sed quia summum quod porest A, tur ex summe est vt octo; quod autem B, vt quatuor , idcirco per hæc diiudicantur maximo atque diftinguntur. Atque hanc rem Arift. in 1.de Colo tex.116. pulquod potost. chrè declarat his verhis; si igitur gliquid potost mouere per stadia centum,

Potentia virsus aftima-

ant.

aut leuare pondue, semper ad plurimum dicimme, ve talenta leuare centum, aus per stadia ambulare ceneum, quamuis & partes qua infrà sunt possit, si & excesum, tanquam oporteat definiri potentiam ad finem excessiu. Necesse est igitur id quod secundum excessum tot potest, er qua infra sunt posse, vt si talenta centum leuare, co duo; co fi per stadia censum, co per duo posse ambulare. Potetia suitem ipsim excession est. Hac Arist. Ad cam autem rationem qua huic quando vaargumento subnectitur, ductam ex permutata proportione respondendum est; talem modum argumentandi non valere in his robus, mutaja proquz fibi inuicem subordinaræ sunt, hoc est, quarum vna ab altera co-portione. unetur & includitur, sicut prior à posteriori, & inferior à superiori, id quod dilucidè oftendi potest hoc exemplo. Sicut se habet homo ad non hominem, sic animal ad non animal; ergo secundum permutatam proportionem, ficut homo ad non animal, ita animal ad non hominem; hoc tamen falsum est: nam homo ita se habet ad non animal, ve verum sie nullum hominem esse non animal; non sie auté haber le animal ad non hominé; non enim est verum dicere, nullum animal esse non hominem, siquidem equus est animal, qui est nó homo: non valet autem in huiusmodi terminis modus argumentandi secundum permutatam proportionem, quia sunt sibi inuicem subordinati; homo enim subiicitur animali, & non homo non animali; cum igitur sic etiam se habeant sensus ad intellectum, & obiectum sensus ad objectum intellectus, non est mirum in his etiam infirmam elle prædictam argumentandi rationem. Sensus enim inferior & angustior in cognoscendo est, quàm intellectus; non ergo si sensus non potest apprehendere vniuersale, ex eo concludi potest intellectum non posse cognoscere vniuersale. Ad secundum. Falsum est inter intellectum & singulare non esse debitam proportionem, nam si non potest singulare cognosci ab intellectu; hoc accider aut quia est singulare, aut quia est materiale; no quia singulare; sic enim nullum singulare cognosci posser, quare nec Deus, nec quia materiale, quod patet tripliciter. Primum, quia sic nec vniue sale posse cognosci, quippe cum sit etiam materiale, vt homo, & animal materia prima. Deinde, quia licer intellectus per se, & vr intellectus est, sit immatetialis, tamen vt est forma corporis est quodammodo materialis, & prout coniuctus cum sensibus versatur in illo priori statu, quem antè diximus; est quoque materialis quodammodò in operando, & sic Non est conhabet similitudinem & proportionem cum singulari. l'ostremò, cùm tra maturam

perspicuum sit, & in confesso apud omnes, singulare aliquo pacto conditiones intellectu, & quidem distincte, yt ante docuimus, cadem sin nostri, ve plane difficultas vrget & piemit aduersarios, quo pacto id quod est u cognoscas materiale cognoscatur ab eo quod est immateriale. Nec possum satis res singulares.

## DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS.

mirari corum, qui contra sentiunt, opinationem; quippe qui cu velint ynam tantummodò esse animam rationalem in homine(id quod

nobis etiam, quia verissimum est, maxime probatur) in cuius substătia quæ est immaterialis & indiuisibilis, vel immediate vel mediate fundentur, atque inhæreant omnes potentiæ eius : siue immateriales vt intellectus & voluntas; siue materiales, vt omnes potentiæ sensitiuæ, ac vegetatiuæ; cùm inquam hoc teneant & profiteantur, tamen pro absurdo habeant conceptum seu speciem singularis posse recipi in intellectu. Ad tertium. Quod habet materiam, cuiusmodi est singulare, potest dici partim esse intelligibile, partim non; sumendo enim intelligibile pro eo quod est proprium obiectum intellectus, & nullo modo percipitur à sensu, & refertur ad intellectum, prout intellectus est: sic res materiales, & singulares secundum Aristot.non funt actu intelligibiles; at sumendo intelligibile pro eo, quod est per se primò quidem sensibile, secudariò autem & aliqua ex parte etiam percipitur ab intellectu, non vt intellectus est, sed prout est coniun-Aus lenlibus, sic & verum est, & à nobis asseritur singulare esse intelligibile. Ad quartum. Intellectus agens dicitur facere omnia intelligibilia, non simpliciter & absolute, sed ea tantum quæ sunt propriè & verè intelligibilia, quales sunt res vniuersales. Quamquam nonnulli putant (in quibus est Burlæus, eo loco quem ante citaui) intellectum agentem necessarium esse duplici nomine, tum vt essiciat res proprie & persecte intelligibiles, hocest, vniuersales, arque hocest principale munus eius: tum etiam vt ea quæ sunt per se materialia & Quomodo in lingularia illuminet, & reddat apta, vt si non perfecte, saltem aliquo tellectus ages pacto sint intelligibilia, & moue at intellectum: negant enim res sinleum sit ne- gulares sine lumine & beneficio intellectus agentis habere posse vicessarius non lam vim mouendi intellectum possibilem. Sed licet hæc opinio non modò respe- probetur nobis, tamen eam impune nunc abire sinamus. Sed dicet ctu uniursa- aliquis, Arist. aduersari nobis, quippe qui in 3. de Anima tex. 9. scribit, lium sed etia res materiales & singulares cognosci ab intellectu reslexè, vniuersales verò & immateriales directe: quidautem aliud est restexè cognosci,quam non distincte; & non per se cognosci? Verum hoc soluitur, nam reflexè cognosci non est indistincte cognosci, sed cognosci ab intellectu, non prout intellectus est in se manens, sed prout est conuersus, demissus, & quasi instexus ad sensum. Nec verò latet me, Gre-Secundif Gre- gorium Ariminensem, & Burlæum, in his locis quæ suprà in medium protuli, multò secus interpretari hunc locum Arist, quam explanare Burleum sin- solent cæteri expositores: asunt enim Arist. eo loco docere velle res gulare dire. singulares directe cognosci ab intellectu, vniuersales autem restexe;

singularium.

gorium Ariminensem 🗗 the unimerfa- nam cu intellectus possibilis convertit se ad sensus, ve ab his accipiat

ma-

materiam intelligendi, primo. & directe incurrit irripsa phantasma-le autem, non ta, quæ sunt singularia, & rerum singularium simulachra, non autem nistresse ab in vniuerfalia, quippe cum ibi non fint expressa, sed tantum potesta- stro tegnoscite inuoluta in iplis singularibus lateant; sed posteà restectés se ad co-iur. siderationem & coparationem singulariu, que antè scorsim cognouerat per phantasmara, & intuens similitudinem & conuenientiam eorum inter se, ex illis elicit notionem vniuersalis, atque hoc pacto quasi per quandam reflexionem & facit, & cognoscit vniuersale.

Quomodo autem qui faciunt primò cognitum singulare, tueri queant necessitatem intellectus agetis, quem Aristoteles introduxit, & deinde omnes ferme Peripatetici admiserunt atque desenderunt, paucis est in præsentia à nobis explicandu. Tametsi ponatur no modò singulare cognosci à nostro intellectu, sed etiam priùs cognosci quam vniuersale, nihilominus tamen intellectum agentem necessarium esse homini ad intelligendum, hac vna & breui ratione ostendi potest.Intellectus humanus eò differt & præstat sensibus, quòd sen- Observa dilifus quicquid percipit, id omne actu est in rebus, nec rem vllam acci-genter deliripit, quæ non sit actu in rebus, & quum necesse sit fingi & informari nam nane de ab animo. Etenim quicquid sentitur (Aristoteles ait prioris libri Po-neessitateinsteriorum Analyt.tex. 43.) id necesse est, hoc aliquid esse & alicubi & til. nunc, quod autem eiusmodi est, id actu esse in rebus, necab animo nostro fingi, manifestum est: ex quo Aristoteles concludit, vniuersale, quod est vbique & semper, sentiti non posse. Sed dicet aliquis, Aristotelem extremis propè verbis secundi libri Posteriorum & perspicue & affirmate docere, licet quod sentitut sit singulare, sensum tamen esse ipsius vniuersalis: cum autem vniuersale non sit actu in rebus, consequens est, aliquid sub sensus cadere, quod non est actu in rebus. Verùm hoc facile folutur. Actio sentiendi ea re differt à potentia sensitiua, quòd sensatio est vnius determinati singularis: cernitur hoc coloratum, auditur hic sonus, nec potest indifferenter actu sengiri vel cerni quodliber coloratum. At potentia sensitiua, vt visus ex se non est determinata ad hoc vel illud coloratum, sed pro obie-Ao adæquato respicit quodlibet coloratum; quoniam igitur actus sentiendi semper est determinatus ad vnum aliquod singulare, potentia verò sensitiua ex se indeterminata est ad quodlibet singulare contentum sub obiecto suo adequato: idcirco Aristoteles dixit, sentiri quidé singulare, sensum auté esse ipsius vniuersalis : verum igitur est quod demonstrandum suscepimus, nihil percipi à sensu quod non sit actu in rebus, vel quod necesse sit de nouo ab animo fingi & informari. Et quo licet intelligere, quamuis sensus & dici queat, & verè sit agens respectu sensationis qua efficit (sensatione nanque,

iiij

## 184 DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS.

tum quia est actio vitalis seu viuentis, tum quia est actio immanens, necesse est produci à sensu, à quo recipitur) non esse tamen necessarium ponere fenfum aliquem agentem respectu obiecti sensibilis, vt nimirum vel species sensibiles estingat, vel de nouo formet aliquod sensibile, quod non est actu in rebus; omne enim sensibile, cùm sit hocaliquid & alicubi & nunc, actu est in rebus & per se sufficiens est ad mouendum sensum. Nou sic est in intellectu. Intellectus enim humanus non modò singulare, sed etiam vniuersale cognoscit; quinimmò vniuersale est precipuum ac principale intellectus nostri obiectum. Vniuerfale autem (vt Arist. ait 8. tex. primi libri de Anima) aut nihil est, aut posterius est: reuera enim nihil est ante singularia, vel infingularibus actu existens ante omnem animæ operationem, sed po-Acrius est, vipote ex ipsis singularibus, vi & functione animi elicitu & efficum. Cum igitur præcipuum intelligibile sit vniuersale, nec id actu sit in rebus, sed ab animo nostro formari debeat, quis non videt necessariam esse in animo nostro vim quandam & facultatem esfectricem vniuersalium, quæ intellectus agens appellatur? nihil auté ad id quod nunc agimus refert, siue intellectus agens re disterar abintellectu possibili, siuc cadem re sit potestas animi, ratione tantum & munere differens. Et siue intellectus agens efficiat vniuersale per abstractionem à singularibus, vel per singularium inter se comparationem: quibus de rebus in libris quos de Anima iuuante Deo edituri lumus, tempestiue latéque disputabitur. Manisestum igitur est, eos qui censent singulare cognosci ab intellectu, perbellè tueri necessitatem, vim, & dignitatem intellectus agentis. Atque his expositis, huic tertio libro finis imponatur.

FINIS LIBRE TERTIL



# DE ANTIQUIS PHI-

LOSOPHIS, EORVMQVE

VARIIS CIRCA RERVM NAturalium principia, opinionibus,

# LIBER QVARTVS.

VÆ viam munice poterant & aditum patefa-

cere ad faciliorem intelligentiam explanationémque carum rerum quas hoc opere docere volumus, ea ferè superioribus libris complexi sumus. Quamobrem sequitur vt ad id, quod 🕽 est principalis materia huius operis , tractádum aggredientes, de communibus omnium penè rerum naturalium principits & affectionibus agamus. Sed quia vis & scientia naturalium affectionum, tota proficiscitur ac pendet ex principiis earum ante cognitis & perceptis, de his priori loco dicendum erit. Sex igitur, qui proximè sequuntur libri, in explicandis generalibus principiis & caussis rerum naturalium consumuntur. In hoc autem quarto libro, arbitrati sumus fore lectoribus iucundissimum atque vtilissimum, si priusquam veram & Aristotelicam naturalium principiorum doctrinam tradamus, omnes propemodum opiniones, quæ de principiis rerum naturalium apud veteres Philosophos olim floruerunt, commemorantes & velut ante oculos ponentes, diligenter & accurate pertractemus. Vix enim credi potest, quantas multarum& discrepantium inter se opinionum diligens enarratio atque diiudicatio, vtilitates habeat, quantúmque przbeat adiumenti ad peruestigandam, reperiendam, ruendamque veritatem. Quæ res, licet per se manifesta sit, libet tamen eam hoc loco nonnullis restimoniis Aristotelis illustrare.

Quam sit utilis consideratio variarum opinionum. CAP. I.

eipiuutur.

Septem veilli- RIMV M igitur docet Arist. lib. Topicorum, habere cognitas & notatas complures sententias & rationes illustrium diligenti vaphilosophorum, suppeditare magnam vim & copiam ad disserendum probabiliter de omni re proposita: quidem hoc ducitur statione per. probabile, quod videtur aut omnibus sapientibus, aut multis, aut etiam vni, si modò is præcellens firerit. Deinde, multitudo & varietas opinionem quæ in re quapiam versantur, faciút nos dubitare & animaduertere difficultates quæ in ea re latent:nam vt est in 1.de Cœlo, text.100. Cotrariorum demonstrationes, dubitationes sunt de contrariu. Quid autem viilitatis sit scire bene dubitare, & perspectas habere difficultates, quibus id quod disputatur implicatum atque inuolutum est, pulchrè declarat Arist.initio 3.lib. Metaphys.his verbis; Est autem operapretium aliquid facultatis habere voletibus, bene dubitare. Nam posterior facultas, solutio corum est qua ante dubitata fuerunt: illi enim qui quarut, nisi primò dubitent, similes illis sunt qui quonam ire oporteat ignorat, & adhuc neque vtrum inuenerint quod quaritur an no, cognoscere possunt. Finis etenim his quidem non est manifestus, ili autem qui antea dubitauerit, patescit. Posteà, diligenter enarratis opinionibus aliorum, facile intelligimus quid in illis probandum est, & sequendum : quid item fugiendu & reiiciendum sit:id quod Aristot.indicat in 1.lib.de Anima, text. 19.0portet, inquit, percurrere opiniones priorum, qui de anima aliquid enunciauerut, vt benè quidem dicta accipiamus, si quid autem est non bene, hoc enitemus. In 13. lib. Metaphysicæ simile quid habet; que ab alis dicuntur, ait primo speculandu eft, ve sum fi quid non recte dicant non simu eisdem confcy, tum si quid nobu & illis comune decretum est, hoc separatim non cotra nos grauiter feramui, sufficiens enim erit, si quis quadam melius dicat, quadam non deterius. Protereà, Philosophi est, veras opiniones à falsis internoscere & secernere, has condemnare, illas approbare: hoc autem rectè facere non potest, nisi verasque bene perspectas explicatásque habeat, nem ve est apud Aristotelem 1.lib. Ehicorum, vnusquisque recte iudicat ea quænouit, atque eorum bonus iudex est: si quidem, ve dicitur 3. Metaphys. tex.1.meliùs se habere necesse est illum ad iudicandum, qui tanquam aduersatibs, omnes vtrinque rationes oppositas audit: quare ne quemquam absentem, aut indicta caussa videamur condemnare, eoerum sententias atque rationes in medium producere ac enatrare oportet. Quod Aristot.elegantissimis verbis ostendit in 1. de Cœlo text.101.ita scribens; Narratu opinionibus aliorum, magu viique credibilia erunt dicenda, in, qui ante audierint dubitatorum sermonum instificationes,

nam videri indicta causa codemnare, minus visque nobis inerit, etenim oportet Praclara Aeos arbitros esse non aduersarios, qui veritatem sunt indicaturi sufficienter. Po- ristotelis senftremò, ex tractatione atque refutatione aliarum opinionum firmior bus sapiensia atque illustrior sententiæ nostræ veritas existit. Non enim veritas sudiosis dililatis munita & tuta esse, aut lucem suam ostendere potest, nisi priùs genter anidubitationum tenebris discussis & aduersariis opinionibus reiectis maduenteda. atque profligatis. Porrò, commemorandis aliorum sententiis, non solum id colequimur vt sedarguamus eas quæ falsæ sunt, verumetia. vt aperiamus caussas cur illæsint falsæ,& cur si falsæsiunt, veræ tamé multis magnisque Philosophis visæ fuerint. Quæ res quantum valeat ad confirmationem veritatis præclare oftendit Arist.7.lib.Ethicorum ca.vltimo, hoc modo scribens; Non tantum opus est ve verum dicamus, sed etiam oportet ut falsi caussam explicemus; hoc enum ad sidem faciendam conducit; nam cum rationi consentanea visa fuerit caussa, cur verum appareat effe quod verum non est, facit vt vero magu sidem adhibeamus. His accedit, quòd ex comparatione nostræ sententiæ cum aliorum opinionibus, clarius apparet quatò probabilior & verisimilior sit nostra sententia; secundum illud quod vulgò dici solet, opposita iuxta se posita magis elucescere; hoc est, clariùs discerni ac dignosci. Nos igitur propositis tot tantisq; vtilitatibus, sidenter aggrediamur (opus sanè arduu, à paucis susceptu, à nullo elaboratum, desideratu à plurimis) ad pertractandas opiniones antiquorum de principiis rerum naturaliu:easque vel ex illoru libris qui adhuc extant, vel ex scriptis alioru qui cas memoriæ prodiderunt, perspicuè ac diligenter exponamus.

# De variu fectu Philosophorum. C A P. 11.

NARRATYRIS opiniones vetetum Philosophorum de 🐒 principiis rerum naturalium; paulò altiùs repetédum est , & nonnihil dicendum de variis corum sectis, quæ olim præcipuè floruerunt, tum quò meliùs intelligantur ea quæ hoc loco docere volumus, tum etiam yt aliquam lucem afferamus quamplurimis locis Aristotelis in quibus prisca Philosophorum decreta, nimis presse & obscurè perstringit. Itaque varietatem & progressionem omnium ferè sectarum, quasi in tabella quadam adumbratam, omnibus inspiciendam proponemus.

Sciendum igitur est duas fuisse principes Philosophorum sectas, è quibus reliquæ propagatæ ac profeminatæ funt; vnam Ionicam; alteram Italicam; veramque ex locis in quibus floruerunt, nominatam:id quod facile colligi potest ex iis, quæ scribit Arist. Metaphy.

Augustinus 8. de Ciu. Dei, & Laërtius in proæmio sui operis. Tertia verò secta, quæ à Clemente 1. Strom. Eusebio 10. lib. de Præparat. Euangel. & Theodoreto I.lib.de Curatione Grecanicarum affectionum dicitur Eleatica, ab aliis subiicitur Italicæ sub Thelauge filio Pythagoræ. Ionicæ autem scotæ princeps fuit Thales Milchus, cuisuccessit Anaximander, quem subsequutus est Anaximenes, cuius auditor fuit Anaxagoras; Anaxagoram autem audiuit Archelaus, qui primus memoratur ex Ionia Athenas Philosophiam transtulisse: hic magister fuit Socratis, qui relicto studio Physiologiæ tanquam magis curioso, quàm necessario vel vtili ad prinatam ciussemque vitam informandam & ad bearitudinem cognoscendam atque comparandam, se totum dedit ad tractand: m & explicandem I hilosophiam moralem. Socratis porrò multi fuerunt auditores, sed in primis nobiles Aristippus auctor sed & Cyrenaica; Antisthenes Cynica; Flato Academicæ; & Xenophon magis studiosus vitæ militaris & historica ac politica facultatis, quam theorica Philosophia. Post Platonem autem Philosophia in quatuor celebres disciplinas & sectas diuisa est, Academicam, l'eripateticam, Stoicam, Epicuream. Academicæ, quæ à loco nomen accepit, princeps fuit Plato; cui successerunt Speufippus fororis filius, Xenocrates, Polemon, Crantor & Grates. Atque hi ad veterem Academiam pertinent.

Mediam Academiam (si Laërtio creditur) instituit Arcesilas; Lacy-

An fuerit triplex Academia.

des Nouam inuenit. Eusebius lib. 14. de Præparat. Euang. cap. 2. testimonio Numenij Pythagorici confirmat tertiem quandem Academiam à Carneade suisse excitatam. Cicero duas Academias, Veterem & Nouam agnoscit: Mediam, ceu tertiam quandam & à Noua diuersam, nusqua, quod ego sciam, nominat. Quanquam, is lib. 2. Academicarum quæstionum, Carneadem nonnihil ab Arcesila discrepasse, non obscure significat. Cùm enim hæc quatuor essent Arcesilæ decreta. Vnum; nihil posse comprehendi. Alterú; sapientem nulli Distilio inter rei vnquam assensurum. Terrium; Omnia esse æqualiter incerta, ob-Artefila & scura, incognita & improbabilia. Quartum; Sapientem nihil pro-Carneadem. baturum nihilque opinaturum. Ex his Carneades priora duo probabat, placebat enim ei, nihil posse comprehendi, & sapientem nulli rei tanquam perceptæ arque planè cognitæ assensurum: in duobus autem posterioribus, Arcesilæ dissentichat : nam inter omninò incertum & omnino comprehensum, medium ponebat ipsum probabile & id quod esset simillimum & proximum vero : atque hoc probaturum & opinaturum & sequuturum sapientem tom in agendo quàm in differedo:ita tamen, vt se non scire, sed opinari, non verum coprehendere, sed veri similitudinem sequi, & intelligat ipse, & simpliciter

Digitized by Google

pliciter apertéque profiteatur. Hanc ego doctrinam, cum media sit inter veteris Academiædisciplinam & Arcesilæ sententiam, veriùs Academiam Mediam, quàm illam Arcelilæ appellari posse censeo. Sed qui disciplinam Arcesilæ Mediam Academiam nuncuparunt, sententia venon tam spectarunt rationem doctrina, quam ordinem temporis mis quam quo Arcesilas medius fuit inter veteres Academicos & inter Lacy- Media Academ atque Carneadem: illis posterior, his autem prior, Porrò Car-demiam perneadis sententiam & doctrinam multis locis Cicero tam studiose una. amplectitur, tamque pugnaciter defensitat, vt cam sibi præter cætezas placuiste, satis aperre declarer. Eam tamen & Lucullus apud Ciceronem libro 2. Academicarum quæstionum, & D. Augustinus tribus libris quos contra Academicos scripsit, acerrime oppugnarunt Numenius Pythagoricus de horum Academicorum varietate, inconstantia & dissensione librum scripsir elegantissimum, cuius etiam nunc apud Eusebium libro 14. de Præparat. Euangel. nonnulla exsant veltigia. Sed omissis Academicis ad Peripateticos veniamus.

Aristoteles quamuis discipulus fuerit Platonis, tamen sedens in Sella Paipa-Lyceum, diueriam instituit sectam, quæ, quòd is obambulans, auditores suos docere solerer, Peripatetica dicta est. In hac, post Aristote-\_lem illustres fuerunt, Theophrastus Aristotelis discipulus & in schola successor. Theophrastum audiuit Eudemus, qui (ve Simplicius aix 1. libro Phylicorum super textum 30. & libro 6. super textum 51.) in omnibus sequutus est Aristotelem, eiusque decreta & sentétias, omnium eius interpretum optime cognitas & perspectas habuit. Theophrasti auditor fuit Strato Lampsacenus, cognomento, Physicus: quamquam hunc, quòd multa à magistris sus bene constituta, loco mouerit atque deturbauerit, Cicero neget germanum fuisse Peripateticum. His adnumerare oportet Lyconem, Critolaum, Diodorum, Demetrium Phalereum, Dicearchum, Hieronymum, Cratippum. Eusebius quoque lib.9.cap.3. de Præparat. Euangel. nominat quendam Clearchum Peripateticum. Hæc disciplina posteà iacuit sine cultu & honore, vel iniuria temporum, vel hominum indiligentia, eámq; logo post interuallo excitauit & illustrauit Alexader Aphrodiscus, qui explanandis omnibus penè libris Aristotelis id cosecutus fuit; vt nemo suo tempore, ac etiam multo pòst, auctore Auerr. 3. de anima com. 14. haberetur Philosophus & Aristotelicus, qui non esset Alexandreus. Nam Porphyrius, Syrianus, Ammonius, Philoponus, Simplicius, Themistius, aut magis fuerunt Platonici, quam Aristotelicisaux certe veriusque sectæ studiosi, veramque conciliare atque permiscere studuerunt. Auerroës autem inter Arabes, & inter Latinos Albertus & D. Thomas dignissimi sunt, qui in Lyceum ascripti,

in primis Peripateticis numerentur: reliquos autem propemodum infinitos, qui posteà Peripatetici videri voluerunt, quia vel minuti & obscuri sunt, si conferantur cum superioribus, vel quia solo nomine Peripatetici sunt, re ipsa autem minime, hoc loco prætereundos esse duximus. Sed quantum Aristotelis disciplina cæteris omnibus præster, vel hoc vnum indicio & argumento esse potest, quòd posthabitis & penè deletis aliis, hæc vna iamdiu vigeat apud omnes & maximè colatur à Christianis: licet Eusebius in lib. de Præparat. Euangel. & D. August. 1.8. de Ciu. Dei, affirment doctrinam Platonicam reliquis omnibus disciplinis, & veritati, & religioni Christianæ longè propiorem esse.

Secta Stoica.

Stoicæ disciplinæ princeps suit Zeno Citticus, auditor Cratis Thebani, quanquam'is dicitur etiam operam dedisse Xenocrati & Polemoni. Præfuit scholæ duos & vigintiannos; post quem numerantur illustres Stoici, Cleantes, Chrysippus, Diogenes Babylonius, Antipater, Panætius, Possidonius. Vide Ciceronemin proæmio lib. de Diuinat.in cuius operis I.libro, Boëtum quendam appellat Stoicum. Secta Epicu- His quoque annumerari potest Seneca & Epictetus, cuius extat pulcherrimum Enchiridion Simplicij commentariis illustrarum. Epicurus auctor sectæ Epicureæ, secundum Gellium æqualis fuit Zenonis Cittici; in Physicis quidem ferè Democritum sequutus est; in his autem, quæ ad summum bonum pertinent, ab Aristippo Cyrenaico & Eudoxo (cuius de summo bono sententia Arist. commemorat 10: lib. Ethicorum ) aliquantulum quidem, sed non multum abhorret. Huius præcipui sectatores fuerunt, Metrodorus, Hermacus & Zeno; quem Philo, vt est apud Ciceronem in 1. de Natura Deorum Coryphæum Epicureorum folebat appellare:ad quorú focietatem non video cur non fit aggregandus Lucretius, vir Romano genere clarus, & in hac disciplina valde probatus & nobilis; quippe qui totam Epicuri Physiologiam Latinis versibus diligenter exposuit. Hæc de Philosophia Ionica, nunc de Italica, dicendum est.

Secta Pythagorica.

Pythagoras Samius venit in Italiam regnate Tarquinio Superbo: tantaque cum disciplina & auctoritate tenuit magnam illam Græciam, multáque secula sic viguit Pythagoreorum nomen, vt nulli alij docti viderentur; cuius sapientiæ præiudicata opinio tantum valuit apud eius auditores, vt cu quid affirmarent, si quæreretur ex ipsis cur ita esset:nihil aliud respoderent, quàm ipse dixit; ipse autem erat Pythagoras.Præceptor eius fuit Pherecydes Scyrius; qui & primus Philosophoru, quod literis extet, dixit animos hominu immortales esse, & non fabulose more antiquorum (vt Arist. docet 14. Metaph.c. 6.) sed grauiter & seriò philosophari cœpit; quem apud sapientes sui temporis

téporis magni nominis & auctoritatis fuisse, perspicuum est ex Thaletis vita, quæ est apud Laërtium. Pythagoras igitur auctor fuit eius Philosophiæ quæ dicta est Italica, proptered quòd ed docuit in Italia, maximè verò Crotone, magna frequentia & nobilitate discipulorum. Sectatores eius memorantur, Theano vxor, Thelauges filius, Empedocles, Epicharmus, Archytas Tarentinus, Alcmæon Crotoniates (quem Arist. 1. Metaph. c. 3. costrmat suisse tépore Pythagore iam senioris) Hippasus Metapotinus & Philolaus. In secta autem Eleati- Sesta Eleatica(qua initio diximus à multis subiici & subnecti disciplinæ Italicæ) 44. hi ferè numeratur, Xenophanes, Parmenides, Melissus, Zeno Eleates. Leucippus, Democritus, quo tépore fuit etiá Hippocrates Medicorú princeps, & Heraclitus. De variis igitur sectis Philosophoru pro eo, ac visu est instituto nostro cosentaneu, est, vt opinor, dictu satis. Sua porrò cuiusque secte dogmata plenè cognosci possunt, ex iis quæ de sectaru principibus Laërtius, & alij memoriæ prodiderut. Quanqua Platonis doctrină breuiter & distincte vno libello coplexus est Alcinous: Epicuri auté Physiologia (quæ tota, etia penè Democriti est) Lucr.vt sup.diximus, elegăti&copioso poëmate subtiliter explicauit

Neque yerò apud Græcos solum Philosophia viguit, sed etia apud Philosophiam Barbaros, atq; adeò multò priùs & purius : quod indicat Plato mul- prim flornife tis locis, vt initio Timai, in Cratylo, in Conuiuio, & in Epimenide: & April Barbaitem Arist. in 1. Metaphy. loquens de Ægyptiis. Quamobrem Pytha-pud Gracos.
goras, Democritus, Plato studio ac spe addiscendi externas & bargoras, Democritus, Plato studio ac spe addiscendi, externas & barbaras nationes adierunt, longinquasque terras peragrarunt. Quin etiam Aristotelem multa didicisse à quoda Iudæo & à Theophrasto magnopere laudatam esse Philosophiam Hebræoru, Eusebius confirmat libro 9.de Præparat.Euang.cap.1. & 3. testimonio Porphyrij, & Elearchi Peripatetici; id quod Eusebius accepisse videtur ex Iosepho, libro primo adueríus Appionem. Illos etiam, quos tanquam sapientes venerata est antiquitas, non Græcos, sed magnam partem Barbaros fuisse costat. Etenim Orpheus, Thrax fuit; Thales, Phænix; Mercurius, Ægyptius; Zoroastes, Persa; Athlas, Lybicus, seu Phryx; Anacharsis, Scytha; Pherecydes, Syrus. Deinde apud Hispanos, olim magistratus gerebant viri sapientia clari, disserentes de natura, Deo & moribus. Apud Gallos sapientes habebantur Druidæ: apud Ægyptos, sacerdotes; apud Babylonios, Chaldæi; apud Persas, Magi, apud Indos, Gymnolophistæ; apud Hebreos, Prophete. Quinimmò cuncarum penè artium, & scientiarum originem, & inuentionem mulri antiquitatis scientissimi, & maxime auctoritatis viri referunt ad Barbaros, & imprimis ad Hebreos: cuius rei no parua nec obscura extát in factis literis arguméta. Verú hac de re copiosissimè scripserur,

Iosephus duobus libris contra Appionem, Iustinus Martyr in sermone Exhortatorio ad Gentes, Clemés 1. lib. Stromatum, Eusebius lib. 9.86 10. de Præparat. Euangel. Cyrillus 1. lib. contra Iulianum, Theodoretus in lib. de Græcancis affectionibus. licet Diodorus Siculus 1. lib. cap. 1. putet Græcis non esse Barbaros antiquiores, & Epicurus, vt in aliis, sic in hoc etiam delirans dixerit neminem nisi Græcum, idoneum esse ad philosophandum. De Latinis autom nisil dicédum est, quipppe cùm Philosophiam à Græcis acceperint, corúmque sectas ali a alias secuti suerint.

Illud etiam his quæ dicta sunt adiungi potest, Philosophorum se-Cas nomen sumplisse vel ab eo qui instituit, ve Pythagorici, dicti sunt à Pythagora; vel à patria illius, vt Cyrenaici à Cyrene quæ fuit patria Aristippi; vel à loco vbi philosophabantur, vt Academici, & Stoici, vel ab actione aliqua, vt deambulatione, vnde Peripatetici nomen inuenerunt; vel à genere vitæ, vt Cynici; vel ab electione & iudicio in philosophado, vi Ephectici vel Sceptici, qui auctore Pyrthone nullum esse certum iudicium rerum affirmabant. Quoniam verò multi in vna potissimum l'hilosophiæ parte suerunt occupati, hinc alij dicti sunt Physici, vt ferè qui ante Socratem; alij Ethici vt iple Socrates; alij Dialectici, vt Megarenles. Ex priscis item l'hilosophis, quidă nihil in scriptis reliquerunt, vt Socrates: licet D. August. 1.libro de Consensu Enangel cap. 7. affirmet Socratem impulsu dæmonis, qué sibi ipse familiare esse iactabar, scripsisse fabulas Æsopi: alij vnum tantum opus, vt Parmenides, & Anaxagoras; alij multos libros, vt Plato & Aristoteles. Sed quia de sectis philosophorum di-Aum fuit; de tempore quo quisque corum vixit ac floruit, criam dicamus: est enim tractatio hæc, nec instituto nostro aliena, & scitu dignissima, certè studiosis philosophie non minus valis quam iucuda.

Explicatur, quo tempore floruerint nomulli ex pracipuis Philosophis: sed prisis agritur de ratione Olympiadum, quarum cognitio ad expouenda illosum Philosophorum tempora, mirificè confert.

CAP. 111.

Vo tempore vixerint ac floruerint nónulli ex iis Philosophis, quos paulò antè memoraumus; népe qui in fingulis fectis sapiétie nomine ac fama ceteris antecelluerut, deinceps ostendamus. Verum quoniá in descriptione & expo-

sitione horum temporu, non alia vtemur Chronographia, quàm ea que notatione Olimpiadum nititur, quòd ea sit omniu maximè certa & explorata, & ab antiquis scriptoribus Græcis iuxta & Latinis probata probata & vsurpata, necessariú esse duximus, quò meliùs intelligatur que dicere volumus, pauca queda de ratione Olympiadu predocere.

Nomé Olympiadis ductum fuit ex ludis Olympicis, qui facri Ioui Vade simpia Olympico, in Elide, maximo totius Græckæ concursu, quinto quo- sit nomen Oque anno fiebant: spaciú enim corú quatuor annorum, qui inter vná hmpiadu. celebrationem ludorum Olympicorum inclusiuè, & alteram celebrationem proxime consequentem exclusive, interiecti sunt, Olympiadem appellarunt. Et quia id temporis spacium quadriennium cotinens, erat tum maxime certum, fixum & immutabile, tum etiam notissimum omnibus, non Grecis modò, sed quibusuis etiam Barbaris & externis gentibus, propter famam illorum ludorum ad omnes penè regiones peruagată, & apud omnes gentes peruulgatam: idcirco Historiographi & Chronographi rationem & vsum Olympiadum ad constitutionem Chronographiæ, & ad notationem distinctionémque temporum, merito adhibuerunt. Séd quamquam nomé Olympiadu ex Olympicis ludis sumptu est, non idem tamen vtriusque rei inicium fuir: ludos namque Olympicos multo priores & antiquiores suisse quam Olympiades, norunt quicumque memoriam Ludi Olymantiquitatis vel leuissime tenent. Legimus enim ludos Olympicos Pici multo anetiam ante bellum Troianum, magna celebritate fieri folitos: vsum tigniores Otympiadibm. antem Olympiadum, non ante quadringentos annos, post excidium Troiæ transactos, copille constat. Verum quo tempore primum in-Riruti sint ludi Olympici, quisve primus corum auctor & inuentor fuerit, non idem sentiunt & scribunt omnes.

Velleius Paterculus priore libro suz Historiz, certamen Ludicrum Aquo instituOlympiorum ad corporis animique virtutem excitandam efficacissis Olympio vamum, institutum esse ait ab Iphyto Eleo, annis ante consulatum Mar-ria opiniones, ci Vinicij (ad quem Velleius illam scribit historiam) octingentis vigenti tribus: incidit autem Consulatus Vinicij (vt ipsemet Velleius paulò barà scribit) in annum ab vrbe condita septingentesimu octogesimum quintum, quare institutio ludorum Olympicorum facta ab Iphito Eleo, præcessit vrbem Romam annis triginta octo. Sed cú eodem in loce Velleius dicat, certamen Olympicum fuisse institucum ab Atreo, cum is Pelopi patri funebres faceret ludos, in quibus omnis generis certaminum Hercules victor extitit, annis ante sua tépota mille ducentis quinquaginta, hoc est, ante Iphitum annis plusquam quadringentis; manifestum est Iphitum non fuisse primum Ludicri Olympici auctorem: sed vocari auctorem à Velleio, fortasse quod is ludos Olympicos iam pridem intermissos, renouauerit, auxerit&illustraucrit; vel quòd ab illo tempore initium acceperit vsus Olympiadum. Quanquam si descriptionem temporum eo loco po-

sitam à Velleio subtiliter expédere voluerimus, competiemus ludos Olympicos institutos suisse ab Iphito annis sexdecim ante initium Olympiadum: quod verum sit, nec ne, posteà declarabitur. Permulti

alij scriptores in primis nobiles auctorem primum horum ludorum faciunt Herculem, qui socius fuit Iasonis in expeditione Argonautica ad rapiendum vellus aureum. Plutarchus quidem certe in Thesed air Thescum constituisse ludos Isthmicos amulatione Herculis, qui Olympicos constituerat : idem scribit Plinius lib. 7. cap. 58. & Solinus cap. 2. Diodorus Siculus lib. 5. cap. 2. & 4. fusius docet quemadmodum Hercules ludos Olympicos in Eleorum regione iuxta Alpheum fluuiú instituerit: Eusebius idem sentiens in Chronicis, addit ex quo tempore Hercules hos ludos inflituit, víque ad primam Olympiadem, annos fluxisse quadringentos triginta: quamobrem initium certaminis Olympici præcessit, auctore Eusebio, excidium Troiæ, annis vigintiquinque; nam ipse in codem opere, ab excidio Troix víque ad primam Olympiadem numerat annos quadringentos & quinque, vel quadringentos & sex. Clemens quoque Alexandrinus I.lib. Stromatum, auctorem Olympici certaminis facit Herculem. Vide etiam Strabonem lib. 8. Sed cum Pausanias omniu subtilissimé & accuratissimè his de rebus scripserit, libentiùs opinioni eius accesserim. Is igitur in priori Eliacorum libro Herculem Idæum auctorem facit. Olympici certaminis; huius autem Herculis fratres quatuor fuere, quibus Hercules natu maximus huiusmodi certamen quasi per ludum proposuit, victorémque oleastri corona donauit, & quia quinque fratres erant, hos ludos quinquennales esse placuit: Eur Iudi O-licet D. Cyrillus Hierosolymitanus Catechesi 12. ludos Olympicos Impici quin- quolibet quadriennio fieri solitos dicat, propter quadriennalem soquenales fue- lis cursum, qui singulis annis tres horas adiiciens, quarto quoque anno diem integrum addit. Quoniam autem hos ludos, qui posteà consequuti sunt, vel intermissos renouarunt, vel impersectos auxerunt & illustriores atque celebriores fecerunt, idcirco alij hoc inuentum tribuunt Pelopi & Pelia, alij Clymeno, ali, Herculi Amphitrionis filio, alij Oxillo, alij Iphito Eleo. Victores huius certaminis oleastro coronabantur, quòd ca arbor cariem vetustatémque Cur villores minime sentiat, cui rei fidem facit oleaster quo Hercules in hoc cerin Iudis O- tamine victor coronatus fuit, ad Plinij vsque tempora religiosè cu-Sympicis coro- stoditus. Statuæ etiam victoribus dicabantur; vide Plinium lib. 15. cap.4. & lib.20. cap. vltimo. Quæ autem genera certaminum in co genere ludorum exercerentur, & quo tempore quódque inuen-

tum & exhiberi cœptum fuerit, disertissimè Pausanias codem in li-

nabantur eleastro.

bro exponit.

Fic-

Fiebant autem ludi Olympici circa æstinum solstitium, quo tem- Que tempore pore & Olympiades & anni Olympici initium habebant: tunc enim febant ludi apud Athenienses illos veteres, & anni & primi mensis, cui nomen unde inchea-Hecatomboon, initium erat, vt testatur Simplicius Philosophus, ex- bantur anni planans textum vigesimum quintum libri quinti Physicorum Arist. Olympiadu. 🏝 copiole demonstrar Theodorus Gaza in co libro quem de mensibus Atticis scripsit. His consentaneum est quod Herodotus ait lib. octano, Xerxem qui cum innumerabili propè exercitu ineunte æstate maria transmisit ad debellandam Græciam, reperisse Græcos in celebrandis Olympicis ludis occupatos. Non me fugit Ioannem Lucidum libro primo de Emendatione temporú, cap. 8. & in libro de Vero die passionis Domini, Hypothesi septima & octaua; pugnacissimè contendere, initium ludoru Olympicorum, & Olympiadu, fuisse circa equinoctium autumnale. Sed vir ille frustrà & temere communi veterum scriptorum sententiæ repugnat : cui in iis quæ ad fidem veteris historiæ, & chronographiæ pertinent, parùm est credendum, vt homini & antiquitatis minime docto, & speciosis Ioannis Annij figmentis, decepto. Verum quæ de ludis Olympicis adhuc dicta funt satis esse debent: deinceps ad Olympiades, quarum gratia illa tractauimus veniamus. Ac primum videamus quo tempore initium habuerint Olympiades. Initium Olympiadum ad tria tempora, quæ maxime illustria & memorabilia fuerunt referri potest; ad tempus excidij Troiani; ad originé vrbis Romæ; & ad sacra Chronographia hoc est, ad ea tempora, quæ in sacris literis describuntur: si referatur principium Olympiadum ad excidium Troiæ, Eusebius in Chronicis, ait Olympiades incopisse, annis post Troiam captam, quadrin- post excidium gentis quinque, vel quadringentis, sed idem sensit ante ipsum Iulius Troia cape-Africanus, & post ipsum idem quoque sensit D. Cyrillus primo lib. rint Olymcontra Iulianum. Velleius Paterculus priori libro suæ Historiæ, ini- Piades. tium Olympiadu facit posterius excidio Troiz, annis quadringentis & quindecim. Eutropius initio primi libri, anno post euersam Troiam trecentesimo septuagesimo secundo inchoat Olympiades. Sed longe probabilior corum est sententia, qui ponunt initium Olympiadú anno quadringentesimo septimo vel quadringentesimo octauo post euersum Ilium. Hoc sentit Diodorus Siculus initio primi libfi, secutus Apollodorum:idem affirmat Clemés Alexandrinus primo libro Stromatum: idem se comperisse, collatis Græcorum & Romanorum temporibus, testatur Solinus capite secundo: his adnumerare oporter M. Varronem, Dionysium Halicarnasseum, & alios, qui ab excidio Troiæ, víque ad originem Romæ, recensent annos quadringentos triginta duos, vel quadringentos triginta tres:Roma au-

tem conditam esse censent, primo anno septimæ Olympiadis. Ab hac sententia prope nihil discrepat Eusebius, quippe qui in Chronicis(vt suprà ostendimus)ab eo numero non nisi vno, vel altero annodiscedat: quaquam is in decimo libro de Preparatione Euagelica capite tertio, à Troia capta vsque ad primam Olympiadem, annos quadringentos quinquaginta ex Græcorum historia colligi affirmat, un force mendum sit in illo numero, vt pro 405. transposito,0,post,5. mendose scriptum sit 450. licet ratio temporum quam ibi describit & subducit Eusebius, hanc nostra suspicionem refellar, nam vt ea costet illum numeru annorum, 450. deposcit, vt promptius sit opinati errorem esse in sententia Eusebij, quam mendum in scriptura. Čæpit autem prima Olympias Iphito Eleo certamen Olympicum iam pridem intermissum renouante, in quo certamine victor extitit Corcebus Eleus: putarunt autem nonnulli, Iphiti in renouando certamine Olympico socium & adiutorem fuisse Lycurgum, qui Lacedæmoniis leges tulit: id quod Plutarchus in Lycurgo confirmat testimo-De tempere nio Aristotelis Philosophi, & eo argumento, quòd discus Olympicus Lycurgi præ se ferat inscriptionem. Sed tum eodem in loco-Plutarchus multos ex veteribus testes excitat, qui Lycurgum longe antiquiorem faciuni: tum Eusebius in libro decimo de Præparatio-

De tempore Hefiodi 🕏 Homeri opimio Solini.

Lycurgi.

ne Euagelica cap.3. scribit Lycurgu leges tulisse Lacedæmoniis annis cérú ante primam Olympiadem: Cyrillus primo libro contra Iulianum, vetustiorem eum facit Olympiadibus, annis centum quadraginta: Eusebius in Chronicis, annis paulò pluribus quàm cetum: Solinus capite 3. suæ Historiæ ait Hesiodum mortuum esse in auspiciis primæ Olympiadis, co autem antiquiorem fuisse Homerum annis centum triginta & octo. Sed tam multæ ac discrepantes inter se veterum de ærate Homeri,&Hesiodi apud Clementem in primo Stromatum, & apud Eusebium in decimo libro de Præparatione Euangelica capite 3 extant sententiæ, vt ea de re nihil certi decerni queat. Ergo si spectemus tempus excidij Troiani, oportet initium Olympiadum, annis post euersam Troiam quadringentis & septem vel quadringentis & octo collocare.

Quet aunis Olympiades precefferint opiniones.

De initio auté Olympiadum relato ad originé vrbis Roma, variè scripserut veteres, aliis duodecima, aliis octava, aliis septima, quibus-Romam con- di sexta Olympiade Romam condetibus. Verùm Solinus cap. 2. vbi ditam, varie hac opinionu varietatem memorat, Roma esse conditam primò anno septima Olympiadis, probat ca ratione, quòd consulatui C. Pópeij Galli, & Q. Verannij, qui gestus est anno vrbis conditæ octingentesimo primo, annotata est in publicis actis Olympias ducentesima septima, ex quo manifestum sit; exordium yrbis codice in principio se-

pio septimæ Olympiadis esse collocandum. Eandem sententiam alio valde probabili argumento confirmat Dionyhus Halicarnasseus, quod nunc consultò breuitatis caussa prætermitto: & certè si ab excidio Troiz víque ad initium Olympiadum fluxerunt anni quadringenti & septem, vel quadringenti & octo, vt suprà docuimus, cùm plurimi grauissimique scriptores affirment, ab euerso Ilio vsque ad Romam conditam, præteriisse annos quadringentos triginta duos, vel quadringentos triginta tres (hoc enim sensit M. Varro, Messala, Dionysius Halicatnasseus, Scrabo, Solinus, & alij complures) necesse est exordium vrbis Romæ ponere in principio septimæ Olympiadis:principium igitur Olympiadum exordia vrbis Romæ annis viginti quatuor antecessit.

Restat vt ad quod tempus corum quæ in sacra Chronographia re- Que Rege censentur, referendum sit initium Olympiadum breuiter videamus. 49 nd Indees Equidem arbitror Olympiades copisse regnate in tribu Iuda Achaz, regnante caoctauo nimirum regni eius anno, quod ne longus sim, hac vna ratio-piades. ne demonstro. Cyrus primus Persarum Rex, cæpit regnare anno primo Olympiadis quinquagelimæ quintæ, hoc est, annis post initium Olympiadum, ducentis & sexdecim, id enim probat Eusebius in decimo libro de Præparatione Euangelica, cap. 3. testimonio plurimorú. & nobilissimorum scriptorum; sed ab octavo anno regni Achaz, vsque ad primum annum imperii Cyri, intercedut anni ducenti & sexdecim; etenim ab octavo anno Achaz, víque ad vltimum annum Sedechiæ vltimi regis Iuda colliguntur ex scriptura quarto libro Regum, anni centum quadraginta sex: ab vltimo autem anno Sedechiæ, víque ad primum annum Cyri, intercesserunt septuaginta illi anni captiuitatis, solitudinis & vastitatis Iudzorum przdicti à Hieremia & toties in scriptura memorati: quos incopisse ab vitimo anno Sedechiæ, & manifest u est ex sacra scriptura, hoc costmant Iosephus Iudzus, Clemens Alexandrinus, Iulius Africanus, Eusebius, D. Hieronymus, D. Augustinus, Seuerus Sulpitius, Isidorus & Beda:destille autem eos primo anno Cyri, clarissimis verbis testatum habemus in sacris literis, in fine secundi libri Paralipomenon, in principio primi libri Esdræ, apud Hieremiam ca. 25. & 29. & apud Isaia cap. 45. septuaginta verò anni prioribus centum quadraginta & sex additi, efficiunt annos ducentos & sexdecim, népe tot quot ab initio Olympiadum víque ad primum annum regni Cyri suprà diximus interfluxille. Habemus igitur constitutum initium Olympiadum, ostensum coim est copisse Olympiades annis post excidium Troiz quadringentis septem, vel quadringentis octo, antè originem autem Romæ, annis viginti quatuor; denique secundum Chronographiam sacræ

n ij .

scripturæ, anno octavo Regis Achaz: licet Iulius Africanus, & Eusebius in Chronicis, exordium Olympiadum referant ad tempus Ioathan regis Iuda; & in decimo libro de Præpararione Euangelica cap. 3. Eusebius inconstanter scribat de Olympiadum initio, primò quidem ipsum ponens in anno quinquagesimo Oziz Regis Iuda, paulò autem infrà, ipsum reiiciens ad tempus regni Achaz. Sed nobis, quibus quod suprà docuimus, optima ratione conclusum videtur, nihil horum curæ est. Qu'am sit autem vera, exacta, expedita, Olympiades. fidéque digna ea Chronographiæ ratio quæ Olympiadum descriptione nititur, magno indicio est, multitudo & præstantia scriptorum,quia hanc vnam numerandi & distinguendi tempora 🔻 viam , atque rationem maxime probarunt & scriptis suis vsurparunt. Polybium dico, Diodorum Siculum, Dionysium Halicarnasseum, Plinium, Solinum, Pausaniam, Diogenem Laërtium, Iosephum Iudæum, Clementem Alexandrinum, Iulium Africanum, Eusebium, D.Hieronynum, D. Cyrillum & alios quamplurimos. Scitum est illud Iulii Africani, & Iustini Martyris, de Olympiacæ Chronographiæ certitudine eulogium; ante Olympiades nihil in Græcorum historia exploratum inueniri, sed esse omnia confusis scripta temporibus:post Olympiades autem, quoniam quadriennio diligentissimè cuncta notabantur, nullam temporum confusionem extitisse, hæc Iulius Africanus in 4. libro Annalium, referente Eusebio in decimo libro de Præparatioue Euangelica cap. 3. idémque ante Africanum, Iustinus Martyr in Exhortatorio sermone ad Gentes scriptum reliquit. Eusebius in Chronicis ait, à tempore Olympiadum Græcam de temporibus historiam veram credi;ante Olympiades autem scriptores, vt cuique visum & libitum est, varias protulisse sententias. Quocirca Marcus Varro apud Censorinum, totum illud tempus quod Olympiades antecessit, fabulosum appellat. Sed quæ de ratione Olympiadum prædocere volebamus, ea sunt à nobis quantum puta-

stans sit sup-

Exponitur duodecim clarisimorum Philosophorum Chronographia. CAP.

uimus fatis fore ad id quod tractandum est, explicata. Sequitur igitur vt ad exponendam Chronographiam corum Philosophorum de

quibus dicere instituimus, aggrediamur.



HRONOGRAPHIAM duodecim Philosophorum, qui singulis in sectis splendore nominis, & opinione sapientiæ,cæteris eiuldem lectæ Philolophis præstiterunt, enarrandam

dam suscepimus: eo de singulis ófdine dicturi, ve qui priores ætate fuerunt, priorem quoque in explanatione huius chronologiæ locum sint habituri. A Thalete igitur qui vetustissimus Philosophorum est habitus, ordiemur.

#### THALES.

¬Haletem,natum esse primo anno trigesimæ quintæOlympiadis, 1 obiisse autem Olympiade quinquagesima octaua, ita vt ad nonaginta vixerit annos, confirmat Diogenes Lacrtius primo lib.in vita Thaletis, testimonio Apollodori & Sosicratis. Idem planè de ortu & obitu Thaletis scribit D. Cyrillus 1. libro contra Iulianum, Tatianus apud Eusebiú libro 10. de Præparatione Euangelica cap. 3. Thaletem verustissimum facit septem sapientum, quos Græcia coluit, vixisse auté eum circa Olympiadem quinquagesimam; quod etiá affirmat Clemens Alexandrinus primo libro Stromatum. Ab His parum discrepat Plinius libro 2. Naturalis historiæ cap. 12. saciens eum sapientiæ fama florentem, Olympiade quadragesima octaua. Herodotus primo libro, & Eudemus, in historiis Astronomicis narrant, quo tépore Cyaxares penultimus Medorú Rex, cum Alyatte Lydorú Rege prælium volebat committere, repense solem, die in noctem verso, defecisse. Eamque defectionem solis Thaletem Ionibus prædi- De elips soxisse. Clemens autem Alexandrinus primo lib. Stromatum, illam so- lia quam pralis eclipsim euenisse dicit Olympiade quinquagesima: sed fallitur, nam Cyaxares obiit circa Olympiadem quadragesimam quintam: ei namque successit Astyages, regnum tenens annis triginta quinque: post que regnú accepit Cyrus anno primo Olympiadis quinquagesimæ quintæ. Hæcauté nota sunt & manifesta ex his, quæ cú ab aliis tum ab Herodoto memoriæ sunt prodita. Plinius in 2. lib. cap. 12. & Eusebius in Chronicis, eclipsim illam contigisse aiunt quadragesima octaua Olympiade; sed Plinius refert illam ad quartum annum Olympiadis quadragesimæ octauæ, qui fuit Romæ conditæ annus cételimus leptuagelimus, regnâte Alyatte Lydorum Rege: Eulebius verò ea inquit accidisse regnante apud Medos no Cyaxare, sed Astyage eius filio, atque ea ratione illud incommodum quo Clementé vrgebamus & redarguebamus, euadit : idem scriptum reperimus apud Ciceroné in 1.libro de Diuinatione. Solinus cap. 20. eius belli quod inter Medos, & Lydos gestum est memoriam faciens, air ipsum inter Alyattem Lydorum, & Astiagem Medorum Reges sactum esse, Olympiade nona & quadragesima, anno autem post Ilium captum sexcentesimo quarto. Verum insigne mendum, quod est in Chronicis

iiij

Insigne men- Eusebij, non debet à nobis silentio præteriri: ponitur enim ibi Thadam in Chro- les Milesius Physicus, iam sapientiæ fama conspicuus & illustris sub wich Enfeby. Olympiade octaua, eius autem obitus longissime post denotatur, in Olympiade nimirum quinquagesima octaua: vt eum, ducentis & eo. amplius vixisse annis, necesse fuerit: quod præterquam quod perspicue falsum, & absurdum est, aduersatur etiam iis, quæ idem Eusebius ait 10.libro de Præparatione Enangelica cap. 3. scribens Thaletem Cyri Regis tempore floruisse. D. Augustinus libro decimo octavo de Ciuitate Dei cap. 37. ait Thaletem vixisse regnante apud Romanos Romulo, qui à septima Olympia de vsque ad decimam sextam regnauit: qua in re eum quem proximè refutauimus Eusebij errorem, secutus est. Thaletis æqualem fuisse Pherecidem Scyriú Pythagoræ magistrum, satis declarat corum epistolæ vitro citròque missa, quæ etia nunc extant apud Laërtium: Pherecydem autem floruisse regnante Cyro Persarum Rege, auctor est Plinius libro 7. cap. 56. cum autem ex epistola Pherecydis ad Thaletem, liceat intelligere, Pherecydem mortuum esse ante Thaletem, cuius obitum Laërtius ponit in quinquagesima octaua Olympiade, nescio cur posteà Laërtius describens vitam Pherecydis, affirmet eum vixisse circa Olympiadem sexagesimam nonam; cum si vera sunt quæ ipsemet antea scripserat, plusqua decem Olympiadibus antè, obiisse eum necesse sit. Auditor Thaletis, & in Philosophia successor, fuit Anaximander, quem ponit Eusebius in Chronicis, sub finem Olympiadis quinquagesima. Laërtius, ait eum Olympiade quinquagelima octava, egille ætatis annum lexagefimum quartum. Plinius libro 2.cap.8. Anaximandrum, inquit, primum omnium aperuisse obliquitatem zodiaci, Olympiade quinqua gesima octaua. Post Anaximadrum in eadem Philosophia Ionica floruit Anaximenes, natus vt scribit Lacrtius, Olympiade sexagesima tertia, cui succedit Anaxagoras, de quo infrà suo loco dicemus.

Ex his igitur quæ à nobis adhuc commemorata sunt, licet concludere Thaletem floruisse circaOlympiadem quinquagestmam:in hoc enim omnes ferè, quos suprà citauimus scriptores, consentiunt. Hoc autem tempore Iudzi erat in captiuitate Babylonica: quz captiuitas initium habuit Olympiade trigesima septima, sinem verò Olympiarustine apud de quinquagesima quinta. Floruerunt tempore Thaletis apud varias. varias gene, gentes multi omni genere laudis præstantes viri:apud Iudæos quide duo eximij Propheta Ezechiel, & Daniel, qui etiam vique ad tertiu Cyri Regis annum vixit, vti seriptum est in libro Danielis cap. 10. Apud Athenienses, eorum legislator Solon: qui leges scripsit anno trigesimo tertio Tarquinij Prisci Romanorum Regis, vt refert Gellius libro 17. cap. 21. Apud Syros, Pherecydes Pythagoræ magister: Epime-

betu qui floprafertim ausens apudHebress.

Epimenides apud Cretenses; denique septem illi Græciæ sapientes. Tunc regnabat apud Lydos Cræsus; tunc Monarchia Medorum cuersa està Cyro, & ad Persas translata. Postremò, Thales natus est sub initium regni Anci Martij, qui quartus fuit Romanorum Rex, floruit regnantibus Romæ Tarquinio Prisco, & Servio Tullo, quo Rege è viuis excessir, anno vrbis conditæ, circiter ducentesimo octauo.Hæc autem tum ex his quæ nos suprà docuim, tum ex his quæ scribit Solinus cap. 2. facile possunt intelligi.

## PYTHAGORAS.,

Vit quidem Pythagoras, etate posterior Thalete, sed claritate no-🖵 minis & doctrinæ, ac sapientiæ fama, discipulorumque multitudine atque nobilitate, non prioribus modò Philosophis longe præstitit, sed posteriorum etiam summis, vel maior vel par fuit, inferior certè nullo. De cuius ætate tam variè scripserunt veteres, vt non decem aut viginti, sed centum & eo ampliús annis, inter se differant. Etenim Plinius lib. 2. cap. 8. facit eum iam doctrina florentem Olym. De state Pypiade circiter quadragelima secunda, anno autem vrbis condite cen-thagera tesimo quadragesimo secundo. Eum autem fuisse in Ægypto, regnáte ibi Semneserteo, scribit libro 36.cap.9. illius autem Regis principium regnandi facit Eusebius in Chronicis; Olympiade quadragesima tertia, finem verò quadragesima quinta. At Diodorus Siculus lib. 12. scribit eum claruisse Olympiade octogesima tertia, nempe posteriorem eum faciens quam Plinius annis centum viginti. Verum neutra opinio probabilis. Titus Liuius primæ Decadis libro primo ait Pythagoram regnante Romæ Seruio Tullo floruisse in Italia:copit autem regnare Seruius Tullus circa Olympiadem quinquagesimam, Liuio consentit Dionysius Halicarnasseus lib. 2. dices eum vixisse in Italia post Olympiadem quinquagesimam. Idem sentit Eusebius decimo libro de Præparatione Euangelica cap. 3. quanquam in Chronicis scribit eum floruisse sexagesima quarta, obiisse autem Olympia. de septuagesima, Clemens Alexandrinus I, libro Stromatum, ait eum vixisse circa Olympiadem sexagesimam secudam. D. Augustinus lib. 18.de Ciuitate Dei cap. 37. affirmat Pythagoram eo tempore philosophatum, quo soluta est Iudzorum captiuitas, hoc est, Olympiade quinquagesima quinta. Laërtius eum floruisse ait Olympiade sexagelima, & venisse in Ægyptum Amaside apud Ægyptios regnante, qui initium regnandi fecit Olympiade quinquagesima tertia; sinem autem lexagelima tertia, vt in Chronicis notat Eulebius, Ergo miror Laërtium, ortum Anaximenis Philosophi ponere in Olympiade se-

xagelima tertia, quem tamen æqualem fuille Pythagoræ, eique fa-

Que tempore Pythagoras venerit in Italiam.

ditorem.

miliariter notum veriusque epistolæ quas Laërtius refert aperte declarant, Cicero in prima Tusculana ait Pythagoram venisse in Italiam regnante Roma Tarquinio Suberbo, qui regnare coepit circa Olympiadem sexagesimam primam: idémque confirmat Gellius lib. 17.cap.21.at Solinus cap.16. ait Pythagoram venisse in Italiam Bruto, qui reges vrb exegerat, Cosule. In quarta Tusculana Cicero scri-Numam P8- bit Pythagoram floruisse in Italia, eo tempore, quo Brutus Romam Pilium secun- dominatu regio liberauit, quod tempus Dionysius Halicarnasseus dum Regem docet incidisse in Olympiade sexagesima octauam. Meritò igitur Cinon fuille Py- cero, Liuius, & Dionysius, locis supradictis, opinione coru refellunt, thagora an- qui Numam Pompilium, secundum Romanorum Regem, Pythagoræ, auditorem & sectatore fuille existimarunt: à qua opinione non videtur Clemens 1. lib. Stromatum abhoruisse, nec Plinius, alique quos ipse memorat lib.13.cap.13.sed ex his quæ diximus, costat, Numam pluribus quam centum annis Pythagora fuisse vetustiorem. Quin etiam Dionysius ostendit Crotonem vrbem, ad quam multis iam antè annis conditam, Pythagoras venit, regnante ipso Numa fuisse ædificatam Cicero-lib. 1. de Oratore, Numam significat duobus ante Pythagoram seculis suisse. Plutarchus in Numa, scribit eam vulgi opinione de Numa, quòd is Pythagoreus fuerit, inde fortasse ortam, quòd tempore Numæ floruerit Pythagoras quidá Spartanus, qui veniens in Italiam Numæ familiarissimus fuit: verùm hoc refellit Dionysius Halicarnasseus, affirmans id futile esse, cum à nullo veterum scriptorum fuerit memoriæ proditum. Probabilior illa Ciceronis coniectura, tanta fuisse in tota Italia de Pythagoreorum doctrina & sapientia famam & existimationem, vt qui sapiens haberetur, is continud Pythagoreus putaretur. Numam igitur, quod eum sapientem virum fuisse à maioribus accepissent, temporum verò, & ætatum differentiam, propter vetustatem ignorarent, quidam Pythagoræ auditorem crediderunt. Hanc Ciceronis coniccuram confirmat ea, quæ scribit Plinius lib.34.cap.6, cùm enim bello Sammiti, consultus à Romanis Pythius Apollo, iussisse duobus Gracorum gentis, vni sapientissimo, alteri fortissimo, statuas in vibe, celebri loco dicari, Romanos vna Pythagoræ, altera Alcibiadi dicasse: vt mirum sit eos vel sapientia Pythagoram Socrati, eiusdem Dei sentetia sapientissimo omnium pronunciato, vel fortitudine, Alcibiadem Themistocli prætulisse.

- Omnibus igitur veterum scriptorum de Pythagoræ ætate sententiis inter se collatis, illud ceu simillimum & proximum vero, constitui potest, Pythagoram eo tempore sloruisse, quod inter sexagesimá & septuagesimam Olympiadem interiectum fuit:in hoc enim conneniut, atq; consentiunt plerique nobiles scriptores, Cicero, Liuius, Dionysius Halicarnasseus, Clemens Alexandrinus, Eusebius in Chronicis, & Diogenes Laërtius. Diodorus Siculus lib. 12. Milonem Error Dioillum Crotoniatem incredibi corporis robore præditum, æqualem deri Siculi. facit Pythagoræ, vtrunque autem circa Olympiadem octogesimam tertiam floruisse; sed fallitur. Veriùs Herodotus, qui lib.3. Milonem eo tépore vixisse significat, quo Darius Hystaspis filius regnum Perfarum administrabat:regnauit autem Darius ab Olympiade sexagesimaquarta, víque ad septuagesimam tertiam. Solinus cap. 4. ait Milonem enituisse tempore Tarquinii Romanorum Regis, quod in idem tempus recidit. Aulus Gellius lib.15. cap.16.mendosa nescio quæ secutus Chronica, falso putauit, Milonem prima Olympiade floruisse. Eo autem temporis internallo, quo vixit & floruit l'ythagoras, mul- Que memota, eaque illustria, & memorabilia contigerunt. Romani exactis Re-rabilia in orgibus, potestatem Consulum instituerunt: Persæ, Rege Cambyse vi-be contigerine Ctam armis Ægyptum imperio suo adiecerunt: Hebræi, Darii Persa-tempore Pyrum Regis qui Cabysi successir, & cuius in priori libro Esdræ, & apud Zachariam Prophetam fit mentio permissu & liberalitate, templum Hierosolymitanum instaurarunt Zorobabele principatum populi, summum autem Pontificatum Iesu filio Iosedech regente, prophetantibus verò Zacharia, & Aggæo qui cum Malachia vltimi fuerunt Prophetarum; quorum in sacris libris extant scripta. Atque hoc loco velim lectorem considerare (id quod perutilem, atque periucundam habet contemplationem) quemadinodum quo tempore apud Gracos prope infans erat philosophia, & sapientia, co tempore fuisse eam apud Hebræos vetustissimam, & (si fas est ita loqui) penè decrepitam:nouissimos enim Sapientum, & Prophetarum qui fuerunt apud Hebræos, constat fuisse συίχεόνους antiquissimis, atque adeò primis Græcorum Sapientibus.

Nota.

## HERACLITVS.

🏲 ΧτΑντ duæ apud Laërrium epistolæ, vna Darij Persarú Regis L'Heraclitum ad se humanissime accersentis, eiusque se auditoré & discipulú esse cupientis, multáque ei benigne pollicentis: altera ipsins Heracliti profectionem ad Persas adnuentis, & tanti Regis promissa literarum otio & studio Philosophiæ postponentis. Idem confirmans Clemens primo libro Stromatum ita scribit : Heraelitus peferior fuit Pythagora, vipote cuisu ipse meminit in suis scriptis, hic despexit Darium Regem adhortantem se , vt ad Persas veniret. Hæc Clemens.

Ex quo licet intelligere, vixisse Heraclitum, eiusque nomen in Philosophia clarum suisse, regnante apud Persas Dario Hystaspis silio; regnauit autem Darius ab Olympiade sexagesima quarta vsque ad septuagesimam tertiam: cum quo Laërtius consentit, scribens eum claruisse circa Olympiadem sexagesimam nonam. Eusebius in Chronicis de ærate Heracliti inconstanter scribit: nam cum dixisse eum sloruisse Olympiade septuagesima, posteà inquit, eum clarum in Philosophia suisse habitum Olympiade octogesima. Vixit autem Heraclitus annos sexaginta.

## ANAXAGORAS.

NAXAGORAM æqualem Pythagoræ facit Eusebius lib. vlti-Amo de Præparatione Euangelica cap. 4. in Chronicis autem paulò posteriorem eum facit Pythagora, scribens storuisse illum defuncto Pythagora circa Olympiadem septuagesimam. Fuit Anaxagoras magister Archelai Philosophi, Euripidis Poëtæ, & Periclis Athenienfium principis, qui ob incredibilem eloquentiæ vim, dictus fuit to-•nare, fulminare, totam Græciam permiscere. Hunc Periclem DiodorusSiculus lib.vndecimo affirmat Olympiade octogesima prima floruisse.Plinius lib. 2. cap. 58. ait Anaxagoram Olympiadis septuagesimæ octauæ secundo anno, cælestium literarum scientia prædixisse, quo die casurus esset è sole lapis, quod ita euenit, vt ab eo prædictum fuerat. Auctor est Diogenes Lacrtius, Anaxagoram vigesimum ætatis annum egisse, quo tempore Xerxes in Greciam transit; eius autem Regis in Græciam transitum Eratosthenes apud Clementem primo lib.Stromatum,& Diodorus Siculus lib.vndecimo, notarunt in primo anno Olympiadis septuagesime quinte. Apollodorus in Chronicis refert, Anaxagoram floruisse Olympiade septuagesima, obiisse autem septuagesimæ octaue Olympiadis anno primo. De hoc igitur ferè conuenit inter omnes, Anaxagoram vixisse, & claruisse, eo tractu temporis, qui inter Olympiadem septuagesimam & octogesimam, interiectus fuit. Hoc temporis spatio, regnarunt apud Persas Xerkes, & filius eius Artaxerxes cognomento Longimanus. Hic Eldram, & Neëmiam, (vt scriptum est in 1.& 2.lib.Esdræ) misst Hierosolymam, ad corrigendos mores populi Iudaici, ad constituendum & ornandum cultum divinum, & ad muros eius vrbis extruendos atque muniedos: quæ murorum ædificatio cæpit anno regni huius Artaxerxis vigelimo, hoc eft, anno quarto Olympiadis octogelima tertia; nam regnare copit (auctore Diodoro lib. vndecimo) anno primo Olympiadis septuagesimz nonz. Ab hoc autem tempore initium sumere oportet

sportet numerandi feptuaginta illas Danielis hebdomades:id quod Vnde initis video & ipsum Danielésatis perspicue indicare cap. 9. & no paucos numerandi cosque in primis graues atque præstantes scriptores Ecclesiasticos hebdomades memoriæ prodidiske. Hoc etiam tempore Athenienses nobilissimas Danielis, suillas, maximéque memorabiles de Persis victorias, Marathonicam, mendum sit. Salaminiam & Plateænsem, ducibus Miltiade, Themistocle, & Ari-Aide retulerunt.Ferút primos Philofophorum , Pherecydem Scyriú & Anaxagoram; illum quidem, immortalitatem animi nostri; hunc autem, Deum, quem iple Mentem vel Intellectum vocabat, esse mu- Philosophodi cunctarumque reru opificem, Græcos docuisse: vt permirum sir, rum; animi priores Philosophos qui hæc ignorarunt, Sapientum nomen, & ho-talitatem norem habuisse; & duas has res, quarum cognitio cunctis mortali- Dei efficienbus optatissima est & ad bene picque viuendum maxime necessaria, tiam Graces serò ad Græcorum notitiam peruenisse.

## DEMOCRITYS.

Emocritus in eo opere, quod inscripsit paruum Diacosmum, ait I se iuuenem eo tempore fuisse, quo iam senex erat Anaxagoras, vt pote minorem natu, quam ille erat, annis quadraginta: addit etiam Le opus illud composuisse, anno post excidium Troiz quingentesimo trigesimo: quod si verum esset, vixisset Democritus circa trigefimam Olympiadem, hoc est, multo ante Thaletem & septem Sapiétes: quod cum perspicue falsum sit, necesse est, vel errasse Democritu in Chronographia, vel, quod est credibilius, numerum illum annorum posteà fuisse vitiatum, vt legendum sit, itaque à Democtito keriptum fuerit (anno post excidium Troix septuagesimo trigesimo) cum quo consentit id quod scribit in Chronicis Apollodorus, affirmans eum floruisse circa Olympiadem octogesimam, & Plinius lib. 30.cap.1.dicens eum floruisse circa bellum Peloponesiacum, hoc est, ab vrbe condita anno trecentesimo, quod tempus incidit in octogelimam primam Olympiadem. Ab excidio autem Troiæ víque ad octogefimam primam Olympiadem fluxerunt anni septingenti triginta. Thrasyllus in co lib.qui inscribitur de legendis Democriti lib. memorat Democritum annis septuaginta septé maiorem natu suis-Le quam Socratem Herodotus inquit (auctore Laertio) Xerxem Regemhospitatum esse apud patrem Democriti tunc temporis pueri, eig; reliquisse Magos quosdam & Chaldæos, à quibus Theologiam, Tempore Deceiq; reliquisse Magos quosdam & Chaldæos, à quibus Theologiam, Tempore Deceiq; reliquisse Medicorum principem æquale Medicorum fuisse Democriti, & Plinius lib. 30. cap. 1. testis est, & confirmat apud princeps Hip-Laertium Athenodorus, scribens Hippocratem cum ad curandum porasa.

Democritum morbo laborantem venisset, multis in rebus explorată & cognitam eius sapientiam fuisse demiratum: quare constat falsam fuisse corum opinionem, quos Cornelius Celsus initio sui operis ait credidisse, Hippocratem suisse Democriti discipulum. Gloriatur Democritus apud Clementem primo libro Stromatum, & apud Eusebium lib.10.de Præparatione Euangelica cap. 2.se octoginta annis abfuisse à patria, plurimas, longissimé que dissitas regiones peregrinando atque perlustrando, quò maiores sapientiæ opes vndig; conquisitas sibi compararet. Obiit cétesimum nonum ætatis annú agés. Eusebius in Chronicis facit eum æqualem Anaxagoræ, & florentem circa septuagesimam Olympiadem: sed falso, nam suprà demonstratum est, Anaxagoram initio septuagesimæ quintæ Olympiadis, fuisse viginti annorum; quare natus fuerat initio septuagesimæ Olympiadis: dictum etiam fuit Democritum annis quadraginta minorem natu fuisse, quam Anaxagoram. Ergo tantum abest ve ruerit Olympiade septuagesima, sicut ait Eusebius, vt natus fuerit octogesima: quanquam ne hoc quidem verum esse videtur, nam si natus est Olympiade octogesima, vixit autem centum & nouem annis, ergo peruenit víque ad Aristotelem annos iam circiter triginta natum, quod apertè fallum est, quare vel quod dicitur de tempore. ortus eius, vel quod de longitudine vitæ affirmatur, pro vero habendum non est. Equidem cum opiniones veterum de ætate Democriti considero,

eas tam varias & discrepantes inter se reperio, vt ea de re nihil certi habeam constituere:probabile tamen est Democritu circa septuagesiniam secundam Olympiadem esse natum: siquidem is puer erat Olympiade septuagesima quinta, quo tempore Xerxes Persarum Rex in domo eius est hospitatus, vt memoriz prodidit Herodotus, qui eodé illo tépore floruit, vt docet Diodorus Siculus lib.3.cap. 9. quãquam Plinius lib.12.cap. 4.ait Herodotum Thuriis in Italia compofuisse Historiam suam anno vrbis conditæ trecentesimo decimo, n**ë**pe circa o & ogesimam tertiam Olympiadem. Verisimile igitur est ætatem Democriti, cuius prope æqualis fuit Herodotus, meliùs ipfi Herodoto, quàm posterioribus historiographis, suisse cognită, illud •quoq; quod Plinius, Apollodorus, Thrasyllus, alisq; prodiderut, eu circa Olympiadem octogesimam, hoc est, ab octogesima, vsque ad nonagesimam floruisse, probabile est. Illud certè video intermultos scriptores constare, Democritum & Hippocratem tempore belli Peloponnesiaci floruisse, quod gestum est circa Olympiadem octogesimam primam, vt suprà ex Plinij sentétia docuimus. Quod autem affirmat Eusebius lib.10. de Præparatione Euangelica cap.3. Democri-

De etateHerodoti Historici.

tum fuisse Olympiade quinquagesima, annis post Troiæ excidium septingentis, id duplicem continet errorem; nam Olympiade quinquagelima, ne pater quidem Democriti natus erat, & ab excidio Troiæ, víque ad quinquagesimam Olympiadem, non plures quàm octo & sexcenti anni numerantur.

## PARMENIDES.

VIdetur fuisse Parmenides paulò antiquior Democrito. Nam Clemens Alexandrinus primo libro Stromatum; eumq; fecutus Eusebius decimo libro de Præparatione Euagelica cap.3. & Aristoteles lib. 1. Metaphysicæ, aiunt Parmenidem Xenophanis auditorem fuisse, Parmenidis Zenonem, Zenonis Leucippum, Leucippi Democritum; itaque Parmenidé non paucis annis faciunt Democrito priorem. Deinde Plutarchus in Pericle, scribit Periclem non solum Anaxagoræ, sed etiam Zenonis, qui fuerat discipulus Parmenidis, audi- De etale Partorem fuisse; ergo Zeno æqualis fuit Anaxagoræ, quo Democritum menidis diminorem natu fuisse quadraginta annis, suprà ostendimus; si Zeno sceptatio. prior fuit Democrito, Parmenidé Zenonis magistrum, eo antiquiorem fuisse necesse est. Ad hæc sine Parmenides auditor fuit Xenophanis Colophonij, vt tradunt Clemens Alexandrinus, Eusebius, & Aristoteles locis supradictis, & Laërtius in Parmenide; siue yt cen-Yet Theophrastus apud Laërtium Anaximadri discipulus fuit, necesse est eum floruisse circa septuagesimam Olympiadem. Nam & Xenophanem, & Anaximandrum circa sexagesimam Olympiadem claruisse, manifestum facit Laërtius. Clemens, & Eusebius. Democritum autem septuagesima Olympiade, ne natum quidem fuisse, ex his quæ suprà diximus cum eius Chronographiam exponeremus, perspicuum est. Veruntamen Parmenidem non esse adeò antiquum, sed fuisse propemodum æqualem Democriti, & vtrunque post octogesimam Olympiadem floruisse, vel eo argumento probari posset, quòd Plato in eo Dialogo, qui inscribitur Parmenides, indicat Socratem iuuenem colloquétem atque disserentem cum Parmenide iam quidem sene, sed non decrepito, quin etiam eo tempore, opinione & fama sapientiæ multum slorente. Natus est autem Socrates Olympiade septuagesima septima, vt illum eius sermonem, quem is iuuenis cum Parmenide habuisse dicitur, verisimile sit circa Olympiadem octogesimam tertiam, vel quartam, suisse habitum. Non me latet quoldam arbitrari totum illum Socratis cum Parmenide sermonem à Platone contra Chronographiæ rationem & veritatem fuisse confictum, Parmenidémque ante Socratis ortum vita fuisse defunctum.

Sed de his opinetur quisque quod ei magis libuerit. Illud certè non ferendum quod ait Laërtius Parmenidem floruisse circa Olympiadem nonagesimam nonam, cùm proximè post, discipulum eius Melissum florentem faciat Olympiade octogesima quarta. Socrates sanè qui iuuenis erat sene iam Parmenide, obiit septuagenarius Olympiade nonagesima quinta. Insignior alter eius dem Laërtij error, Zenonem Eleatem, minorem natu quàm Parmenidem, eiusque discipulum, circa sexagesimam Olympiadem, clarum in Philosophia suisse affirmantis; cùm id temporis Zeno, ne natus quidem esse potuerit. Sed sint hæc non Laërtij, sed scriptorum, vel typographorum errata, à quibus numeros vitiari & corrumpi solere, notissimum est atque ysstatissimum.

### EMPEDOCLES.

Pythagoreus æqualis Zenonis Eleatis, Magister Gorgiæ insignis admodum tempore Socratis, Sophistæ ac Rhetoris, descripsit transstum Xersis in Græciam, qui suit septuagesima quinta Olympiade. Hæc Laërtius ex antiquis scriptoribus accepta memoriæ prodidit; à quo parum discrepat Eusebius in Chronicis, scribens Empedoclis nomen Olympiade octogesima prima clarum & illustre suisse. Aristoteles primo libro Metaphysicæ, ait, Empedoclem ætate quidem inferiorem suisse Anaxagora, operibus verò superiorem. Ex his autem licet intelligere, quatuor proximè memoratos Philosophos, Anaxagoram, Democritum, Parmenidem, & Empedoclem, vel eadem planè ætate, vel certè haud longo temporis interuallo disiunctos, hoc est, ab octogesima, vsque ad nonagesimam Olympiadem, storuisse.

## SOCRATES.

Ascitur Socrates anno quarto Olympiadis septuagesima septima, moritur septuagenarius anno 1. Olympiadis nonagesima quinta, quemadmodum Apollodorus in Chronicis, & Demetrius Phalereus tradiderunt. Eusebius in Chronicis, ortum Socratis ponit in anno secundo Olympiadis septuagesima octaua, quo anno Themistocles interiit: obitum autem refert ad annum tertium Olympiadis nonagesima quinta, annos vina duos & sexaginta ei assignans. Paucis aliquot annis ante Socratis obitum, hoc est, circa Olympiadem nonagesimam tertiam, imperium Persarum suscepti Artaxerxes cogno-

cognomento Memnon, vir lenitate ingenij, beneficentiæ splendore, amplitudine imperij, secundoque retum successu maximus omnium qui in Perside regnarunt, vel certè maximis par:cuius res gestas Crefias Cnidius, Dinon, Xenophon, & Plutarchus perscripserunt. Hic est, ve placet Eusebio, & verò mihi sit verisimile, ille maritus Hester fæminæ Hebrææ qui in libro Hester primum quidé vocatur Assuerus, posteà verò, sub finem eiusdem libri nominatur Arraxerxes, sub hoc Rege tota prope Iudzorum gens, opera & beneficio Hefter atque Mardochai, liberata est à supremo exitio & interitu, quem ei Aman primus apud Regem Satrapa, odio Mardochæi fuerat machinatus. Non ignoro Iosephú lib. vndecimo Antiquitatú, & D. Agust. Reprehéditur lib. 18. de Ciu. Dei c. 36. in ea esse sententia, vr Assueru illum maritum 🍪 sephus 🔝 Hester, Artaxerxem Longimanú silium Xerxis, eius inquá Xerxis qui dam. Grzciz tanto apparatu bellum intulit, fuisse arbitrentur. Sed ego vt id credam,in animum inducere non poslum, si enim regnante Longimano Hester & Mardochæus sloruissent, non est dubitádum quin Esdras, qui codem illo tempore vixit, 'ciúsque temporis historiam pertexuit, & illi Regi in primis charus fuit, aliquam tantæ fæminæ, cantíque viri mentionem fecisset. Nam quod ait Iosephus lib. vndecimo Antiquitatum, Regem illú à quo Esdras & Neëmias cum amplissimis muneribus Hierosolymam missi sūt, fuisse Xerxem patrem Longimani, falsum esse declarat posterior Esdræliber,cap.13.in quo trigesimus secudus regni Artaxerxis annus memoratur: Xerxem auzem, vel viginti, vel vno & viginti duntaxat annis regnasse, inter omnes ferè historicos constat, certè ad trigesimum annum nemo eius regnum produxit. Verum de his quæ ad sacram Chronographiam pertinét, alio quodam libro in hoc separatim à nobis elaborato copiose disseruimus. Erat iuuenis Socrates florentibus apud Hebræos Esdra & Neëmia. Etenim vigesimo anno Artaxerxis Logimani, quo Qui florue-Neëmias à Rege missus est ad erigendos muros Hierosolymitanos, rint apud He Socrates annum vigesimum quintum agebat. Socrates enim natus brass tempere cft Olympiadis septuagesimæ septimæ anno quarto, Artaxerxes auté regnare cœpit, vt ait Diodorus Siculus lib.xj.anno 1.Olympiadis septuagesima nona. Quocirca quod scribit D. August. lib. 18. de Ciuit. Dei cap. 37. Socrate fuisse post Esdram, sic interpretari oportet, vtillos codem quidem tempore vixisse, Socratem tamen ipso Esdra, ceu innenem viro, aut etiam sene, posteriorem suisse intelligamus.

## PLATO.

Vsebius in 10.lib.de Præparat Euangelica extremo cap. 3.ait Pla-Errer Euseb. L'tonem clarum fuisse, eo tempore quo desiit imperiu Persarum, Platonio.

vel paulò ante Alexandru, & quadringentis annis ante Augustu Ce-

sarem, vel paulò ampliùs. In quibus verbis eminet adeò manisestus & infignis error, yt eum non vidisse Eusebium, qui alia permulta in Chronographia vidit, non satis mirari queam. Etenim ab Alexandri Magni ortu, qui fuit centesima quinta Olympiade, vsque ad ortum Augusti, qui fuit Cicerone Consule, anno vrbis conditæ sexcentesimo nonagelimo, & Olympiade cétesima septuagesima nona, non Opinio D. interfluxerunt anni trecenti. D. Augustinus lib. 9. de Doctrina Chrietagustini de stiana cap. 28. D. Ambrosij testimonio confirmat, eo tempore Platonem venisse in Ægyptú, quo tempore ibi erat Hieremias Propheta, & ab hoc multa illum de rebus diuinis fuisse edoctum : sed postea cognolcens id esse falsum (Hieremias enim fuit in Ægypto euersa vrbe Hierosolymitana, & populo Hebræo in captiuitatem Babylonicam abducto, quod circa Olympiadem trigesimam octauam euenit; Plato autem natus est Olympiade octogesima octaua nempe ducentis annis post Hieremiam ) idem Augustinus lib. 2. Retractationum cap. 4. & lib. 8. de Ciuitat. Dei cap. 11. scribit Platonem annis post Hieremiam centum esse natum: sed vera Chronographiæ ratio, ducentos circiter annos inter Hieremiam & Platonis ortum intercessisse docet. In lib.autem 18. de Ciuit. Dei cap.37. scriptum reliquit, non multò post Esdram, Platonem esse natum: & recte quidem non multò post, nam Esdras in posteriori libro mentionem facit trigefimi secudi anni Regis Artaxerxis, qui incidit in Olympiadem octogesimam sextam, vna autem Olympiade post, ortus est Plato. Ergo Platonem natum esse Olympiade octogesima octaua, tradi-

dir Apollodorus in Chronicis, quo anno Pericles obiit, Isocrate sex annis minor natu:vigesimum annum agens, Socratem audire coepir, quo defuncto, Cratylo Heracliti & Hermogeni Parmenidis discipulis, operam dedit: nondum triginta annos natus, peregrinari cæpit, & varias regiones discendi cupiditate, peragrauit: obiit octogenarius Olympiade centesima octaua, Plato (inquit Tullius in lib. de Senectute)vno, & octogesimo anno, scribens, mortuus est. Reliquit successorem Speusippu ex sorore nepotem, qui scholæ præfuit octo Succession annis: post quem Academia tenuit Xenocrates annis viginti quinque víque ad Olympiadem centelimam decimam fextam, post Xenocratem Polemon, Crates, & Crantot in Academia floruerunt. His fuccessit Arcesilas Mediæ inuentor Academiæ, storens circa centers: mam vigesimam Olympiadem, cuius in eadem schola successor fuit Lacydes circa Olympiadem centesimam trigesimam quartam, hic Nouæ Academiæ auctor fuisse dicitur: post quem Carneades floruit, circa centelimam sexagesimam secundam Olympiadem defunctus;

Platonis

Digitized by Google

\_ vir

vir toties, tantúmque à Cicerone laudatus. Et quia principatus Machabæorum (de quo scriptum est primo lib. Machabæorum) circa Olympiadem centesimam quinquagesimam quarta initium habuit, videtur hic Philosophus illo codem tempore floruisse. Multo post hos tempore, Plotinus fuit, imperante Galieno, magister Origenis & Porphyrij, à quo eius vita diligenter perscripta est, quinquaginta quatuor libros scripsit, Platonice sane, hocest, obscure, apud eius sectæ amatores, post Platoné, primas Plotinus tenet. Verú ad Platonem reuertamur. Eius tempore Artaxerxes, vel vt alij vocat Darius Ochus, Perfarum regnum accepit, vir ingenio ferox, fæuus atque in Iudæos crudelis: id quod ex his quæ Iosephus lib. 11. Anti- Refellitur .quitatum, & Euseb in Chronicis scribunt, manifestum est. Hunc Re-pinio Seneri gem Seuerus Sulpit.lib.2.Sacrę historiæ, putat esse illú Nabuchodo-Sulpirj. nosor, cuius sacræ literæ initio libri Iudith, mentionem saciunt: ex quo efficeretur, Iudith que obtruncato Holopherne, & patria suam ab arctissima obsidione, & vniuersam Hebræorum getem ab vltimo exitio liberauit, æqualé fnisse Platonis: sed fallitur Sulpitius, Iudith namque multò antiquiorem fuisse, quinetiam ante Babylonicam Iudzorum captiuitatem extitisse, multis & quidé probabilibus argumétis probati potest; verum his de rebus, alio loco disputadu est.

Illud in præsentia taceri non potest, florente Platone, Romam ca- Platone Roptam, & vastatam esse à Gallis, Capitoliumq; septem mensibus ob- ma capia es session, sed Camillo Imperatore, non ab vrbe solum pulsi sunt, sed à Galli. etiam cæsi, atque prosligati. Hoc autem euenisse anno vrbis conditæ trecentelimo sexagesimo quarto, testantur Plinius lib.33.cap. 1. Eutropius lib. 1. Orofius lib.3. Diony fius Halicarnasseus lib. quinto air, constare inter omnes scriptores Romam captam esse à Gallis, anno primo Olympiadis nonagesima octava, quod in idé recidit. Quare miror, Eusebium in Chronicis hoc ad initium Olympiadis nonagesimæ septimæ retulisse: sed quatuor vel quinque annorum erratum dissimulari& condonari potest; Roma capta est à Gallis anno vrbis condita (inquit Plutarchus in Camillo) trecentesimo sexagesimo & aliquantò amplius, at que id se audisse testatur Aristoteles. Hæc Plutarchus. Platonis tempore multi in omnigenere laudis excellueriit: in re bellica Agefilaus, Epaminondas, Philippus pater Magni Alexandre in Historia rins tempere Xenophon: in Aftrologia Eudoxus: in Rhetoricæ arte Isocrates: in Philosophia Pythagorica, Architas Tarétinus: in Cynica Diogenes: tune vterque Dionysius Siciliam tyrannide oppressam tenuit, quam excussite Dion Syracusanus, victo eiectoque ex insula Dionysio iuniorkquo tempore etiam Thrasibulus Athenas, oppressas à Tyránis, in libertatem pristinam restituit.

o ij.

## DE ANTIQVIS PHILOSOPHIS ARISTOTELES.

Ascitur Aristoteles primo anno Olympiadis nonagesimæ nonz, Platone minor natu, paulò ampliùs quadraginta annis: anno primo Olympiadis centesima tertia, cum is esset annorum decem & septem, ad Platonem iam sexagenarium audiendum accessit, apud quem annis circiter viginti, hoc est, ad quartum vsque annum Olympiadis centesimæ septimæ, est commoratus: anno secundo Olympiadis centessmæ nonæ, ad Philippum Macedonum Regem, se contulit, à quo filium eius Alexandrum annos natum quindecim Philosophiæ præceptis imbuendum, annum ipse agens quadragesimum secundum, accepit: in quo munere quinquennio consumpto, posteà secundo anno Olympiadis centesimæ vndecimæ, Athenas concessit, & in Lyceo tredecim annis Philosophiam docuit: erat autem annorum circiter quinquaginta cum ibi docere copit: tandem profectus Chalcidem anno tertio Olympiadis centelimæ decimæ quartæ, tres & sexaginta annos natus, bienno post mortem Alexandri Magni, codem autem anno quo Demosthenes orator interiit. Hæc Apollodorus, Hermippus, Trogus Popeius, Plutarchus, Eusebius, & Laërtius, tradiderunt. Aulus Gelli-lib.17.cap.21. scribit Ariflotelem natum, post recuperatam, & à Gallis liberatam Romá anno Quomodo septimo, qui incidit in annum tertium Olympiadis nonagesemz nonæ. D. Iustinus Martyr in sermone Exhortatorio, quem scripsit dim Infinii ad Gentes, ait Aristotelem, quòd quæstionem de admiranda vi, & na-Mariyrem, tura Euripi propositam sibi, explicare non posset, pudore simul atque tædio victum ex hac vita migrasse. Plinius lib. 19.cap.1.ait ex fi-

Arijtoteles

filia nepos.

Brafistratus lia Aristotelis, genitum esse insignem illum Medicum Erasistratum, Medieus Ari cuius in sanado Antiocho Rege Seleuci Nicanoris filio, multum spe-Motelin fuit en Chata & nobilitata solertia & prudétia est, quiq; sanati Regis mercedem à Ptolemzo eius filio centum talenta accepit. Hunc Erasistratu Plinius Chrypsippi discipulum facit: sed haud scio, an ei costet ratio temporum, cum Chrysippus circa Olympiadem centesima quadragesimă floruerit; probabilius est quod alij prodiderunt, Theophrasti eum fuisse auditorem, quibus Laertius in Theophrasto no dissentit: quaquam idem Laërtius in Chrysippo, ait, aliu quenda Chrysippum Cnidiú Medicum fuisse, à quo Erasistratus testatur se multa didicisse.

Memorabilin bisteria.

Flornit autem ætate Aristotelis apud Hebræos, Iaddus summus Pontifex, qui habitu & ornamentis Potificiis obuiàm processit Alexandro Magno hostiliter Hierosolymam petenti: cuius Pontificis aspectu solo, vsque adeò Regis animus ad beneuolentia eius gentis & Pontificis reuerétiam flexus est; ve Iudzis amice consalutatis, honotatóque

noratoque Pontifice, nomen Dei, quod is capite gestabat laminæ aureze insculptum supplex adorauit, affirmans sibi eodem illd habitu Deum, in Dio Macedonia apparuisse, pollicétem se illius Dei ductu Persarum imperio potiturum. Alexander igitur veniens Hierosolymam, templum que ingressus, Deo sacrificauit, templum amplissimis muneribus, maximo honore Pontificem, plurimisque beneficiis Iudæos afficiens: ostensó que sibi libro Danielis, in quo prædictú erat fore, ve Persarum imperium à quodam Rege Græcorum funditus suerteretur, eum se Rogom esse interpretatus, læto fidentique animo aduersus Darium exercitum monit, non dubiam habés victoria spem, duplici oraculo, Dei, & Vatis, sibi promissa. Hæc ex Iosephi, undecimo Antiquitatu libro descripsimus. Aristotele philosophate, regnantéque Alexandro, Græcia clarissima fuit totóque terraru orbe Tepere 🚁 🚉 potérissima; ve ait Plin lib. 18. c.7. Tunc enim suit Aristoteles Philo-social eracia Tophorum facile princeps, tunc effloruit Demosthenes eloquentia fini floretifisparens, tunc quali sol exoriens, & sua luce reliquas stellas præstrin- ma. gens, gloria rei bellieze excelluit Alexander, ob incredibilem rerum, tanta celeritate felicitatéque gestarum, cognomentum Magni apud gentes omnes adeptus; quem nisi temulentia, & ex hac efferuescens in amicos crudelitas, sape vicissent, omnes spse quotquot ante eum, Infamia 4posto; fuere Reges, & Imperatores, proculdubio vicisset. Huius Regis tam subitæ mortis, coscium fuisse Aristotelem, quin etiam excogitato in id veneno, auctorem, ob Califthenem Aristotelis consobrinæ filium ab eo ignominiolissimè crudelissiméq; necatum, multimemoriæ procederunt. In qua fententia Plinius fuisse videtur, cuius extrema trigesimi lib, verba, hæc sunt; (Vngulas tantum mularum repertrar, nequo alsam allam materium, qua non perrodetur à veneno flygis aqua, cion id dadum Alexandro Magno Antipater mitteret, memoria dignum eft, magna Sriftotelis infamia, excegitatum.)Hæc Plinius.Plutarchus ctiam in Alexadro, opinionem illam veneni ab Antipatro missi, & ab Ari-ristoteles ab Rotele excogitati, Antigoni Regis testimonio confirmat; quamuia infamia, iple fulpicionem venem tollat, vel eo argumento, quòd certum lit, neque tune mortuo Alexadro vllam in exercitu veneni suspicionem fuisse, neque tot diebus, quibus inter Principes de successore Alexandri, præfente eius corpore, disceptatum est, vllum in cadauere tumozem, aut liuorem aliúdve veneni indicium aut vestigium, extitisse.

Moriens autem Aristoteles, & scholam & bibliothecam suam reliquie Theophrasto; sed qu'am lepidé simul & verecunde, Aristoteles, duo & sexaginea annos natus, Theophrastum sibi successorem elegerit, eum Menedemo eius condiscipulo præferens, pulchrè narrat Gellius lib.13.cap.5. Quæ verò, & quanta calamitas scriptis Aristo-

o iij

telicis, post Theophrasti mortem acciderit, adscriptis hoc loco Stra-

[criptorum Ariftosalis.

bonis verbis, commemorandum est:id enim nosse, studiosis doctrinæ Aristotelis perutile fuerit. Strabo igitur lib. 13. ita scribit; Aristoteles & schola & bibliotheca suam Theophrasto reliquit, primusque omnium, quos scimus, or libros congregauit, or Ægypti Reges bibliotheca ordinem docuit. Theophrastus eam Neleo tradidit, Neleus Scepsim detulit, Oposteris dedit hominibus sane imperitu, qui libros inclusos, & negligenter positos habebant, cumque Attalicorum Regum, sub quibus erant, studium sentirent conquiredorum librorum ad instruendam bibliothecam, qua Pergami erat, cos in fossa quadam sub terram occuluerut, quos partim tineu, partim humidisate labefactos, tande qui ex eo genere erant Apellicons Teio tradiderut, magno emptos precio, Aristotelicos scilicet, atque Theophrasticos. Apellicon, vt qui librorum magu findio sus esset, quam sapientia, volens corrosiones emedare, eos transcribendos dedit Criptura non recte suppleta : quapropter libros edidit erroribas plenos Peripatetici igitur qui post Theophrastum fuerut, cum libris omnino carerent, pauci duntaxat exceptis exteriorum sermonu, nihil habebant in quo sirmiter philo-Sopharentur, sed positiones quasdam lucubrabant. Posteriores autem, postquam hi libri in lucem editi sunt, Aristotelem imitantes multò melius quam illi philesophati sunt Multum ad hec Romani centulerunt Nam centinuò pest Apelliconn obitum, Sylla qui Athenas cepit, allata eius bibliotheca, Romam eam transfulit. Tirannion quoque Gramaticus, cum Aristotelu amantisimus esset, eo fibi cociliato qui prafectus erat bibliotheca,incapit eos describere, ite library quidam, scriptoribus tamen vtentes non bonu, nec scripta conferentes, quod in in libris prafertim fieri solet qui vendendi transcribuntur, tum Roma,tum Ale-Vera caussa xandria. Hæc Strabo. ex quo licet suspicari, no pauca fcriptis Aristotelis fuisse vitiata, quæ cu indocti homines, vel supplere, vel corrigere voluissent, ab his magis esse corrupta. Quidergo mirumsi quosdam in libris Aristotelis, præsertim Logicis, Metaphysicis, atque Physicis, locos offendamus, difficillimos ad intelligendum, & prope inexplicabiles? Quid etiam mirum, si aureum illud (vt Cicero vocat) eloquentiæ flumen, interdum lutulentum, atque sordidum fluere videatur? Verú de his hactenus, & ad successores Aristotelis veniamus.

cur Aristaselu scripta multifariam sint vitiata:

> Defuncto Aristotele proximé successit Theophrastus, tanta auditorum multitudine nobilitatus, vt ad duo millia discipulorum scholam eius frequétarent. vixit ad octoginta quinque annos. Hoc tempore apud Hebræos clarus fuir Simon Oniæ filius summus Potifex, qui ob singularem eius erga Deum pietatem, ac religionem, & erga ciues suos beneuolentiam, atque charitatem, cognomentum, Iusti, promeruit. Hic nepos fuit Iaddi Pontificis, de quo paulò suprà diximus, & auus eius Pontificis, qui etiam Simon Oniæ filius appellatus est, cuius eximias laudes prædicar lesus filius Sirach quinquagesimo

Describantur etates insigniorum Peripateticori. Theophraftus.

capite eius libri, qui Ecclesiasticus nuncupatur. Vterque autm, hoc eft Iesus filius Sirach, & posterior ille Simon, Prolemæo Euergete in Ægypto regnante florugrunt. Post Theophrastum insignes suerunt Strato Lampsacenus cognomento Physicus, & Demetrius Pha- Strate. leræus; ille magister fuit Ptolemæi Philadelphi secundi post Alexandrum Magnum, Ægypti Regis, à quo talentis octoginta donatus est; cœpit autem præesse scholæ Olympiade centesima vigesima tertia, quam annis decem & octo, tenuit. Demetrius autem ob præclara Demetrius eius in Rempublicam Atheniensiú merita, decennali vrbis Præse-Phaleraus. Aura, & trecetis sexaginta æreis statuis honoratus est: sed quas mox Athenienses lacerauerút, nondum anno hunc dierum numerum excedéte, vt ait Plin.lib.34.c.6.Hic Demetrius, bibliothecam Alexandrinam, cui augendæ ac locupletadæ à Rege præfectus fuerat, quingentis circiter librorum millibus instruxit & ornauit, eiúsque suasu Rex Philadelphus, duobus & septuaginta viris, sapientia & linguæ ginta duobus Græcæ, ac Hebrææ peritia apud Iudæos præstantissimis, ab Eleazaro facra scriptutunc Pontifice ad ipsum missis, mandauit, vt sacram scripturam ex re interpre-Hebræo in Græcu sermonem, quam fidelissime verteret, quæ postea tibus. Septuaginta translatio appellata est. Demetrij prope æqualis fuit Hieronymus Peripateticus, sæpe à Cicerone nominatus Multi dein-Hierenymus. de diuersis temporibus in secta Peripatetica excelluerunt. Circa Olympiadem centesimam quinquagesimam primam, paulò ante Machabæoru principatum, clarus fuit Aristobulus Iudæus cognomen- Aristobulus to dicus Peripateticus, cuius initio posterioris libri Machabæorum, Indens cogno sit mentio. Hic in libro Mosis scripsit comentarios ad Regem Ægyseticus. pti Ptolemæum Philomitora, in quibus docet, scripta Mosis ante Alexandrú,&Persarum imperium, in Gręca linguam, licet non bene, fuisse traducta, cáque à Pythagora, Platone, alissque Philosophis esse lecta, vt mirum videri non debeat, si multa tùm in disciplina Pythagorica, tùm verò in Platonis libris, corum quæ leguntur in sacris literis, simillima reperiatur; affirmat etiam Philosophiam Aristotelis, plerisque rebus, cum Moss doctrina cosentire. Hæc de Aristobulo Clemens primo lib. Stromatum, & Eusebius in libris de Præparat. Euangel. tradiderunt. Cicerone iam sene, princeps Peripateticorum illius temporis, erat Cratippus, quo magistro, filius Ciceronis Philo-Cratippus. Sophiæ operam dedit Boethus l'eripateticus æqualis fuit Strabonis Geographi, qui lib.13. ait se cum Boetho Aristotelica dogmata esse philosophatum; vixisse auté Strabonem imperante Tiberio Cæsare, iple tellis est li.13. sed veniam' ad Peripar. nobis notos & familiares.

Alexander Aphrodiscus omnes penè libros Aristotelis diligenter, Alexander & accurate interpretatus est; qua re tantum nomen, tantamque au- Aphrodiseu.

o iiij

ctoritatem est consecutus, vr nemo olim Aristoteles haberetur, qui non esser Alexandreus. Æqualis fuit Galeni Medici , Prolemæi Mathematici, & nostri Iustini, nobilis quidem Philosophia, sed Martyrij gloria longè nobilioris. Floruisse Alexandrum tempore Antonini Imperatoris, prodit liber eius de Fato. Sed quia in præfatione eius libri, Alexander Imperatorem ad quem scribit, vocat Antoninum Seueru, Politianus in Miscellaneis opinatur suisse Septimium Seuerum, qui regnauit circa annum ab ortu Domini ducetesimum, quo tempore in schola Alexandrina Clemens Alexandrinus & Panthenus, & paulò post Origenes excelluerunt. Porphyrium, licet quidam in Peripateticis numerent, eam tamen Platonis magis, quam Aristotelis fuisse studiosum, cius scripta declarant. Ego ne Philosophum quidem appellandum censeo, hominem vsque adeò impiis superstitionibus, & magicis sallaciis deditum: fuit certè Christianz religionis nequissimus apostata, & hostis acerrimus; præceptorem habuit Plotinum, condiscipulum Origenem, discipulum Iamblichum, vt Eunapius in eius vita scribit. D. Hieronymus in supplemento Chronicon Eusebij air eum misso ad Costantinum Magnum libro, ab exilio fuisse renocatu; extremá senectuté attigit, quinimmò, ampliùs quàm centum annis vixit; nam Origenem, cuius condiscipulum fuisse Porphyrium dixit Eunapius; Eusebius in Chronicis, clarum iam & illustrem fatit, anno ab ortu Domini nostri, ducenterefimo trigesimo secudo, reuocationem autem Porphyrijab exilio, notat D. Hieronymus, anno Domini trecentelimo trigelimo secundo, centum annis interlapsis. Themistium Philosophum; qui Paraphrastica, eaque perspicua & eleganti multorum librorum Aristotelis explanatione, magnam laudem inuenit, tempore Valentis Imperatoris floruiste, æqualem D. Basilij Magni, & Gregorij Nazianzeni, demonstrat Ecclesastica historia Socratis lib. 4. cap. 27. idémque cofirmat Nicephorus Callistus lib. 18, cap. 50. Nec ab his differt Suidas, scribens cum vixisse sub imperio Iouiniani. Etenim Iouiniauus octo duntaxat mensibus imperanit, post quem proxime Valentinianus & Valens imperium acceperunt. D. Augustinus in eo libro quem de Categoriis Aristotelis scripsit, Themistium eximium Philosophum appellat, eumque & suz ztatis & Magistrum suum fuisse fignificat. Simplicius in exponendis Aristotelis scriptis, nulli secun-Simplicius, agrinient. Simplicius in exponendis Affinorens temptis, num recunbennu, Se-Philosopho verba facit, quo ferè tépore floruit Seuerinus Boëtius,

> claristimus. Ioannem auté Philoponú, haud ignobilé Philosophum, nec obscuru Aristotelis interpretem, sub Phoca Imperatore vixisse,

nerinne Boë- vir genere, dignitate, Poëleos, Philolophia, ac Theologia præstatia

Digitized by Google

figni-

fignificare videtur Nicephorus lib. 18.cap. 46. sedeum antiquiorem esse vel æqualem Simplicij vel etiam aliquanto priorem, magno est argumento, quòd Simplicius non rarò eum acerbè mordet & conuiciis lacerat, eiúsque sententias, decretis Aristotelicis cotrarias, non sine hominis odio, & execratione consurat. Verùm de Peripateticis, hactenus.

#### EPICVRVS.

TEc ingenij magnitudine, nec doctrinæ præstantia, nec splendo- Detestatio re virtutum, nec vllius rei quæ laudem aliquam meretur, excel.. Epicori. lentia, sed sola mortalium ad peiora semper ruentium vanitate quadam, & infania factum est, vt Epicurus in Philosophia clarus & illustris haberetur; eiulque sectæ princeps & auctor esset, quæ sectatoru multitudine, nobilitate, mutuaque eorum inter se concordia, atque consensione, cæteris omnibus sectis logissimè antecellerer: & quemadmodum Herostratus ille fettur incedendo Dianæ sano; quod erat templum totius Asiz celeberrimum, zuernam sibi nominis famam comparare voluisse, sic etiam Epicurus, euertendo Dei prouidétiam, tollendo nostrorum animorum immortalitatem, conculcando virtutis & honestatis dignitatem, denique in vna corporis voluptate furmum hominis bonum collocado, immortalem doctrinæ ac nominis sui memoriam consequi se posse sperauit. Heu cæcum genus hominum, suis blandientiú cupiditatibus, & quæ iucunda sunt sentibus, vera esse cupientium. Ergóne ad felicitatem comparandam, cum ducem sequi luber, qui ex homine pecudem faciat, non aliod æstimans bonum, quam quod pecudum est, voluptatem? Siccine iuuat desipere, vt qui nihil homine, ne dum Deo dignú sapit, eum nobis sapientiæ magistrum atque doctorem eligamus? Sed quandoquidem stultitia nostra hoc monstrum Philosophiæ, in album illustriŭ Philosophorum ascripsit, de eius quoque atate hoc loco nobis dicedum erit. Epicurus igitur otij magister, ve inquit Plinius, hoc est, ve ego interpretor, malorum omnium seminarium (que enim mala non parit otium?)nascitur (Apollodoro in Chronicis auctore,) centesime none Olympiadis anno tertio, septem nimirum annis post Platonis obitum; vixit annis duobus & septuaginta, obiítque anno primo Olympiadis centesimæ vigesimæ septimæ. Eusebius in Chronicis, insigni Chronographiæ errore, Epicurum slorentem facit Olympiade centesima duodecima, quo tempore vix pueritiam exegerat Epicurus, tredecim duntaxat annos natus. Si scriptorum multitudine æstimari deberet Philosophi prestantia, fuisset proculdubiò

Epicurus omnium Philosophorum præstantissimus, quippe qui infinita propè volumina, vt Laërtius refert, posteris reliquit, certe plura eum, quam vllum priorum scripsisse, in confesso est. Habuit quamplurimos suæ doctrinæ studiosos & desensores, in quibus primas, meo iudicio, tenuit Lucretius Romanus, qui eleganti poëmate totam Epicuri disciplinam quæ ad Physicen pertinet, diligenter exposuit, natus Olympiade centesima septuagesima prima, annos vixit tres & quadraginta, vir omni laude dignus, si ad meliorem Philosophiæ disciplinam, tantum ingenium, tantum que studium ac diligentiam contulisset.

#### ZENO CITTICVS.

S Toica disciplina, multis rebus Christianæ religionis, vt D.Hiero-nymus ait, quàm simillima, Epicureæ autem sectæ omninò contraria fuit, vtraque tamen eodem fermè tempore nara est. Ná vtriusque parentes, Epicurum, & Zenonem, eadem propemodum ætate floruisse constat, etenim Olympiade centesima trigesima, senem fuisse Zenonem, Laërtius veterum testimonio confirmat. Non rece igitur Eusebius in Chronicis obitu Zenonis signat in Olympiade centesima vigesima nona. Aulus Gellius lib.17.cap.21.ait, quo tempore Romani bellum gerebant cum Pyrtho Rege, anno nimirú vrbis códitæ circiter septuagesimo & quadringentesimo, quod tempus incidit in Olympiadem centesimam decimam octauam, Epicurum, & Zenonem Cittiensem, celebres fuisse, Duorum, & viginti annorum erat Zeno cùm Athenas concessit, annis octo & quinquaginta scholæ præfuit:cúmque annorum esset duorum & septuaginta, vel vt docent alij, nonaginta octò, nullo conflictatus morbo, ex hac vita de-Carneades, cessit. Multa scripsit, tanta subtilitate, vt Carneades, quò subtilius quo subtilius eius scripta refelleret, Elleborum antè sumpsisse dicatur, quod ple-

sè jumpfis.

scripta Zeno- rosque alios etiam fecisse studiorum gratia, ad peruideda acriùs qua nis refellerer, commentabantur, testis est Plinius lib. 25. cap. 5. Plurimi clarissimiq; viri huius sectæ Stoicæ studiosissimi fuerunt. Cleanthem, maiorum gentium Stoicum Cicero appellat; ex Romanis proceribus eminent, Insignes Stoi. Cato Vticensis, & qui Cæsarem occidit, Brutus; inter Philosophos, ci, Cleanthes, Coryphæus Stoicorum, eorumque porticum humeris suis fulcire, Chrysippus, ac sustentare dictus est Chrysippus; infinitorum prope librorum scrito Vicenfis, ptor, quocirca non insulse Carneades, eum Parasitum librorum vo-Brutus, Epi- care solebat; quanquam plerosque libros alienis modò testimoniis, Etam, Sene- & sentétiis refersit. Floruit. (vt Apollodorus in Chronicis ait) Olympiade centelima quadragelima tertia. Africani & Lælij æqualis & fa-

Digitized by Google

miliaris fuit Panætius, nobilis in primis Stoicus, quem Cicero sequutus est in libris quos de Officiis scripsit. Nerone imperante, duo præstantissimi Stoici suerunt, vnus Epictetus, in cuius librum, qui etia nunc extat, Simplicius Philosophus eruditos edidit commentarios: alter Seneca; non solùm doctrina, & præclaris ingenij monumentis, sed etiam familiaritate, quam cum Apostolis habuisse dicitur, illustris. Huius Nero Imperator discipulus suit, & carnifex. Epictetum Domitiano imperante, Roma Nicopolim decessisse, propter Senatus consultum id temporis æditum quo Philosophi ciecti, vrbéque, & Italia interdicti sunt, auctor est Gellius lib. 15. cap. 11.

Sed his, de Philosophorum Chronographia explicatis, iam tépus est, ve ad enarrandas & discutiendas veterum Philosophorum de principiis rerum naturalium opiniones, propiùs accedamus.

Opinio eorum qui dicentes omnia esse unum ens immobile, omnem principy rationem de medio tollunt.

E n T I n T 1 A s veterum de principiis rerum naturalium, Plato,& Aristoteles multifariàm comemorat; ille in Theęteto,& Sophista:hic in 1.Phys.& de generat.in 3.de Cœlo, & 1.Metaphysice, Plutatchus 1.lib.de Placitis Philosophorű, vt omittá Clementé Alexandrinű, Eusebium, Theodoretű, D. Augustinu,& alios, tum sacros, tum prophanos scriptores; possunt auté omnes de principiis sententia ad hanc breuem, & generalem diuifionem reuocari. Alij enim nullum videntur facere principiü, nempe ij, qui aiunt omnia esse vnum ens immobile. Alij quidem faciunt, fed vel vnum, vel multa; & vnum, vel finitum magnitudine, vel infinitum: & item, vel vnum ex quatuor elementis, vel quidpiam illis prius, aut medium: similiter qui multa faciunt, aut ea statuut numero finita, aut infinita; si finita, vel duo, vel tria, vel quatuor, vel dece, vel alio quopiam numero circunscripta; si infinita, vel omnia vnius generis, ac naturæ, vel specie diuersa & contraria. Verum hæc enucleate pertractanda sunt, vnamquaque harum opinionum proprie, ac sigillatim explicando. Qui igitur putarunt, id quod est, vnum tantummodò esse, atque immobile, hos necesse est omnem principij Physici rationem funditùs sustulisse. Etenim cùm nihil sit principiu sui, sed aliorum, nihil item possit effici ab vllo principio Physico sine motu(fiquidem natura definitur esse principium motus) hinc fit, yt sublato motu, & rerum multitudine, nihil loci principiis naturalibus relinquatur.

Opinio Xenophanu.

Tresaurem huius sententiz principes suisse memorantur, Xenophanes, Parmenides, & Melissus, de quibus codem ordine dicendum est. Xenophanes Colophonius magister Parmenidis, ipse autem vel nullius secundum aliquos, vel secundum alios Archelai, seu Botonis. cuiusdam Atheniensis auditor, existimauit (vt refert Arist.in eo libello qui inscribitur de Xenophane, Zenone, & Gorgia) id quodest, zternum esse, infinitum, vnum, omniquaque sui simile, & immobile. Æternum, quoniam si factum esser, aut ex nihilo, quod est impossibile, nec posset reddi ratio, cur tunc, & non ante sactum suisset: auter aliquo, vel igitur fimili, vel dissimili, non simili, nam similium eadem est vis,& ratio; quare non conuenit vai eorum potiùs quàm alij, aut fieri, aut facere:neque ex dissimili, nam sic fieret ex eo, quod non est. Denique cum quicquid fit de nouo, antea non fuerit, necesse estid fieri ex nihilo, quod cum sit impossibile, rectè se habet arbitrari, id quod est, zternum esse. Si autem zternum, ergo infinitum, nam neq; habet principium vnde extiterit, neque finem in quem possit desinere:si infinitum, ergo vnum; nam si multa, ergo inuicem terminata, & vnum extra aliud, quod est contra rationem infiniti. Si vnum, ergo undique sui simile, nam v bi dissimilitudo, ibi multitudo. His etiam consequens est, ve sie immobile, cum quia, noc à se moueri porest, cu sit omninò simplex, & vndique sibi simile, necab alio, si enimid quod est, vnum est, nihil aliud erit, à quo moueri queat: quid ? quod vel moueretur in plenum, at non est aliudiens præter ipsum, vel in vacuum, sed vacuum nihil est in rebus. Ex quo sit, vt neque dolon, neque morbo, neque vlli planè commutationi sit obnoxium. Hzc Aristoreles de Xenophane: à quo Theophrastus (referente Simplicio 1. Physicorum supra tex. 6.) in eo dissentit, quod putat Xenophanem illud suum vnum ens, neque finitum, neque infinitum fecisse. Alexander autem Aphrodiseus (vribidem momorat Simplicius)inducir Xenophanem facientem id quod est, finitum, & sphæricum Laërtius verd in vite Xenophanis, scribit eum constituisse quatuor principia omnium rerum, mundosque innumerabiles; que non videntur congruere cum his quæ dicta funt. Cicero etiam 2. A cadem. Quæst.confirmat eum sensisse habitari in Luna, camque esse terram multarum vrbium, & montium. Vixit annos centum, atque eo ampliùs; scripsit carmine, acerrimusque suit insocrator Homeri, & Hefiodi. 🔻

Parmenidis opinis, Parmenides Eleates arbitratus est (quamuis secundum fallacem sensum, & vulgi opinionem multæ sint res, carúmque duo principia esse videantur, terra loco materiæ, & ignis loco essicientis) tamen secundum rationem & veritatem, id quod est, vnum tantummodo esse, esse celle,

esse. Hoc autem ita concludebat. Quod est præter id quod verè est, id non est, alioquin non esser diuersum ab to quod est; at quod non est, nihil est; ergo id quod est, vnum tantummodò est: nam si ea quæ sunt, multa essent, ea profectò differret inter se: aut igitur in eo quod non sunt, aut in eo quod sunt; non in eo quod sunt, in hoc enim sunt similia, quæ autem sunt similia, non sunt alia, quæ non sunt alia, sunt vnum & idem; nec in co quod no funt, quod enim non est, nihil est, per id autem, quod nihil est, nulla fit differentia : si igitur quæ sunt, nullo modo differre possunt inter se, necessariò conficitur, id quòd est, vnum esse. Hæc est ratio Parmenidis secundum Porphyrij explanationem, quam refert Simplicius 1. Physico. super tex. 25.

Melissus auditor Parmenidis existimauit id quod est, ingenitum, Opinio Meinfinitum, vnum, & immobile esse. Ingenitum quidem, vnum, & im- uga. mobile, propter easdem rationes, quas, vt ante diximus, afferebat Xenophanes; esse autem infinitum hoc modo demostrabat; si quod est genitum habet principium, ergo quod non est genitum carebit principio: similiter, si quod est mortale habet finem; ergo quod est ab interitu liberum, carebit fine; sed id quod est, nec est genitum, nec mortale, si enim interiret, necessarium esset in nihil recidere; ergo id quod est caret principio, & fine; quamobrem oportet esse infinitum; id enim appellamus & intelligimus esse infinitum, quod principio vacat & fine. Ergo hi tres Philosophi, Xenophanes, Parmenides & Melissus, facientes vnum tantum esse verè ens, nullum faciunt principlum rerum naturalium. Sed veniamus ad eos qui faciunt vnum principium rerum omnium naturalium vel vnum ex quatuor elementis, vel quippiam ab illis dinersum.

> Opinio corum qui faciunt vnum principium omnium rerum vaturalium.

CAP.

HALES Milesius, vnus de septé sapiétibus, eorumque lo-leis. gè sapientissimus, & Philosophiæ naturalis, yt est apud Arist.1. Metaphysicæ primus apud Græcos auctor & illuftrator, sensir principiú omniú rerú esse aquá, vel ipsú humidum, motus fortalle co argumeto (ve est apud Azist. & Plutarchú) quod cerneret semina, & alimenta reru, esse humida, ex quo auté res gignuntur & alútur, id esse principium earum rerum. Calorem item cuins vi omnia tenentur & conseruantur, humore pasci atque sustetari. Verisimile autem est inquit Arist. Priscos viros, Theologos, & Poëtas, vt Orpheum, Homeru & Hesiodum, canentes Oceanum, &

Thetyn parentes esse generationis, & aquam, quæ Styx appellatur, insurandum esse Deorum, ceu quippiam vetustissimum, & honorabilissimum in eadem suisse: sententia Hipponem quoque qui teste Alexandro dictus est Atheos, idem sensisse ferunt, sed eum Arist. cotemnit propter mentis vilitatem. Thales autem, auctore Simplicio, nihil scripsit præter Astrologiam nauticam, quanquam Laërtius ait, eam referri ad Phocum quendam Samium. Atque hoc innuens Arist. quoties cunque de Thalete verba facit, sic sere loqui solet; Fortasse, vi memorant, dicitur. Quæ verba in hanc sententiam rectè ponderauit Alexander 1. Metaphysicæ.

Opinio Anazimenis.

Anaximenes, auditor Anaximandri, & doctrinæ Thaletis perquàm studiosus fuit, vt ipse ostédit, quam (vt Laërtius refert)scripsit ad Py-Is principium omnium rerum dixit esse aerem, hanc thagoram. enim opinionem eius fuisse testatur Arist. 1. Metaphysica & Theophrastus; Simplicius quoque confirmat idem se in illius scriptis conperisse: Nicolaus autem Damascenus in opere, quod secit de Diis, scriptum reliquit, secundum Anaximenem principium rerum esse non aërem, sed quiddam medium inter aërem, & ignem. Verùm præponderat superiorum auctoritas, quam Cicero etiam & Laërtius secuti sunt. Putatur autem ratio principij receè conuenire aëri, proptereà quòd is facile accipit quacunque vim, actionem, & qualitatem aduentitiam, & in omnes formas, atque figuras paruo negotio sese induit, nec habet qualitates naturales, siue quæ ad motum loci, siue quæ ad alterationem pertinent, nimiùm, vt cætera elementa, insignes, aut ægrè mutabiles. Eiusdem sententiæ suit Diogenès Apolloniates discipulus Anaximenis & Anaxagoræ æqualis, vir eloquentia & sapientia clarus, cuius decreta, teste Laërtio, sunt, elementum omnium esse aërem, ex quo densato & rarescente gigni mundos innumerabiles; esse infinitum, inane; terram rotundam, & in medio locatam fixámq; semper hærere. Is scripsit opus quoddam cuius fuit huiusmodi principium; Qui docere aliquid inflituit, eum in primie debere certum aliqued, & indubitatum principium ponere, tum simplici, & pudica eratione vis.

Heracliti opinio.

Heraclitus Ephesius, vir animi & ingenij magnitudine, humana-rumque rerum despicientia valde memorabilis, quò magis soluto & vacuo animo philosophari posset, regnum concessis fratri & à Dario Rege Persarum magnis opum, & honorum promissis accitus, cum suis Ephesiis apud quos obscurus, & contemptus erat, viuere maluit, Hic, cum Hippalo Metapontino sensit initium cunctarum rerum esse ignem, ex quo nascerentur omnia, & in quem cuncta tandé occiderent; sum que omnes res desatione, & rarefactione fiant, purabar

Digitized by Google

eas more fluminis continenter labi, & fluere: videtur etiam amicitia, & litem similiter, vt Empenocles, caussas efficientes rerum constituere. Ait porrò ignem cum densatur humescere, & aërem fieri : hunc item, cum magis cogitur & concrescit, aquam effici: quam densatam verti in terram, & vicissim ex terra fusa atque rarescente aquam, & similiter reliqua deinceps elementa renasci: atque hoc modo múdum perpetua vicissitudine gigni, & interire. Visum est autem illi, ignem præ cæteris elementis costituendum esse principium omnium, quia est maxime mobilis, & minutissimarum, ac subtilissimarum partium, tum etiam quia multiplex eius vis per omnia permeans, cunctas res gignit, auget, sustentat, perficit, atque moderatur: quæ res latè tracatur apud Ciceronem secundo libro de Natura Deorum , à Balbo Stoico: nam in 3. eiusde operis libro Cotta disputat, Stoicos in hoc esse germanos Heracliteos. Quanquam id quod ipsi dicunt de igne, potius declarat ei competere rationem caussa efficientis, quam materiæ, aut elementi. Scripsit autem Heraclitus librum de Natura, incredibili breuitate, & obscuritate, quamobrem dictus fuit ono revoc. quem librum cum legisset Socrates sibi datum ab Euripide, ferunt dixisse, quæ in eo intellexisset præclara sibi videri, quæ autem non intellexisset putare se non dissimilia esse, sed omnia Delio quopiam natatore indigere. Arist. verò in lib. Rhetoricis auctor est, obscuritatem, quæ erat in scriptis eius, propter difficultatem interpungendi dictiones accidisse. Habuit multos, nec sanè minutos viros sectatores, & interpretes suæ doctrinæ, quamuis Lucretius paruipendat ipsum, & acerbe mordeat his versibus.

Quapropter qui materiam rerum esse putarunt.
Ignem, atque ex igni summam consistere solo,
Magnopere à vera lapsi ratione videntur.
Heraclitus init quorum dux pralia primm:
Clarus ob obscuram linguam magis inter inanes,
Quam grauior, Graios inter, qui vera requirunt:
Omnia enim stolidi magis admirantur, amántque,
Inuersis qua sub verbu lacitantia cernunt,
Veráque constituiont qua belle tangero possunt
Aureu, & lepido qua sunt sucata sonore.

Terram autem Hesiodus fortasse principiú secerit singens primain Solam terra, omnium ex chao natam extitisse, sed Philosophorum nemo solam posititinitium rerum, ob eius crassitiem, duritiem, atque immobili- eit principis tatem, coniunctam verò, & consociatam cum aliis corporibus, prin- rerum. cipium statuerunt Empedocles, ac Parmenides.

Alij faciunt ynum quidem principium, diuerlum tamé à prædictis

Anaximan dri opinio.

quatuor elementis, hoc est, vel medium inter ignem, & aerem, illo densius, hoc rarius; vel quippiam prius quatuor elementis, quod for tasse idem est. Hanc opinionem Nicolaus Damascenus, falso, ve supradictum est, attribuit Anaximeni. Simplicius autem 3. Phys. & Philoponus in 2. lib.de Generat. (quibus in locis Arist.mentionem facit huius opinionis)eam adscribút Anaximandro Milesio, qui, vt narrat Laërtius, elementum omnium dixit esse quippiam infinitum prius quatuor elementis. Hic primus gnomonem invenit, eumque Lacedæmone in loco vmbræ captandæ idoneo fixit, quò folis conuersiones & æquinoctia notaret; primus etiam maris, & terræ circuitus def cripsit;& sphæram construxit, quin etiam purauit, vt est apud Ciceronem natiuos esse Deos, logis internallis, orientes, occidentésque, eósque innumerabiles esse mundos. Porrò Arist. 1. Phy. 54. verisimiliorem inquit esse opinionem corum, qui faciunt principium omnium quippiam diuersum ab elementis, quam corum, qui pro initio cunctarum rerum ponunt vnum aliquod eorum quatuor corporum: proptereà quod principium debet esse vacuum, & nudumiis omnibus rebus, quas in se accipit, at quoduis illorum quatuor elementorum habet suam, sibique connatam qualitatum vim, qua, sine sui exitio, priuari non potest. Adde, quod illi, per huiusmodi principium videntur esse subodorati materiam primam, camque adumbrare & posteris innuere voluisse.

> Opinio corum qui faciunt principia multa quidem sed finita, pracipue autem Pythagoreorum. CAP. VII.

VI multa inuehút principia, necesse est ea faciát mobilia, tú quia non possunt multa principia sine motu, aut simul cogi& congregari ad efficiendá generationé, aut inuicem dissolui & dissungi ad interitú afferendú: tum etiam, quia

multitudini principiorum, semper adiuncta est aliqua repugnantia contrarietas, quæ nunquàm esse potest absque motu. Qui autem multa principia ponunt, ea statuút vel sinita, vel infinita: qui sinita, vel duo, ve Parmenides in his, quæ scripsit secundùm iudicium sensium & opinionem vulgi, nimirum ignem, & terram: vel lucem, & tenebras: vel calidum, & frigidum, ve refert Arist. 1. Metaph. & 1. Phy. tex. 41. Plato etiam, vnum tanquàm formam, & magnum, ac paruum tanquam materiam, ve i Arist. multis locis imponit. Stoici quoque secundùm Simplicium, Deum, & materiam: vel faciunt tria, ve Arist. materiam, formam, & priuationem: & Plato (secundùm Plutarchú) mentem,

cuentem, ideam, & materiam: vel quatuor, ve Empedocles quatuor elementa quibus loco efficientis adiunxic litem, & amicipiam. Quáquam Arist.in 1. Metaph.auctor est, eum non vei illis, nis tanguam dnobus; igne quidem per se, reliquis verò tribus tanquàm una natura: id quod apertè cognosci potest ex ipsius carminibus. Alij produxerunt numerum principiorum vique ad denarium; quam perhibent Diligiter at fuisse opinionem Pythagoreorum. Etenim cum faciant numeros subtiliner exinitia resum, naturam autem numeri, cerperent denario completi & Ponitar opiabsolui, siquidem omnes gentes numerant vsque ad donarium; quà mo Pythagomim peruenerint, redeunt ad vnitatem sam iterantes, ideirco ratio-meris ques re. aem principij denario maxime tribuerunt: cuius numeri vim cum rom omnium animaduerterent totam quaternario contineri, in coenim includun- inilia facilit. tur, 1, 2, 3, 4. que fimul inneta faciunt denarium, ob eam cauffam existimabant, quaternarium esse numerum sanctissimu, quo cum quippiam sancte confirmare volebant, tanquam insurando vtebantur, dicentes; (lyro per omnipotentem, anima que tetrada nostra, perpenues fontes matura infudit habensem, fingebant enim animum nostrum ex quaternario constate, ita vt μόνας, sit mens, λίας, scientia; τρίας, opinio; τέ-Teac, sensus: qua de re legi possunt que scribit Plutarchus primo lib. de Placit. Philosophorum cap. 3. & D. August. in lib. de Musica. Quoniam igitur denarius est numerus perfectissimus, induxerunt tanquam initia rerum omnium decem coniugationes vel oppolitiones. vnam formarum, habituum, & bonorum; alteram prinationum, malorum, ac corum, que habent indefinitam, & indeterminature paturam.

Denarius

Benerum Malorum Infinitum Finitum Impar Par Multiplex Vnum Sinistrum Dextrum Mas Fœmina Quies Motus Rectum Curuum Lumen Tenebræ Bonum Malum

Quadratum Longius altera parte

Ab his Pythagoreis, nonnulli arbitrantur fluxisso opinionem Opinio Ma-Manichæorum, qui ponebant duo æquè prima, immutabilia, & po-nichaeris (fotentia principia: vnum bonum, omnium bonorum: alterum malum, cidit aliques) omnium malorum. quam sententiam diligenter pertrastat Simpli-surie en Py-

thagoreerum fontibm.

cius in ijs commentariis, quos scripsit in Epictetum &D. Augustinus cum aliis multis libris, tum maxime ijs duobus, quos scripsit de Genesi contra Manichæos.

Cur autem Pythagorici feceriut numeros principia rerum naturalium, Arist. videtur reddere duas caussas, vna, quia numeri sunt priores omnibus corporibus; quippe cum sint exabstractione, hoc est, quia numeri sine corporibus Physicis animo concipi, &intelligi possunt, corpora verò sine illis minimè: alteram autem, propter magna similitudinem, quam putabant esse inter numeros, & res naturales: omnia enim, vt facris literis etiam proditum est, condita sunt à Deo in numero, pondere, ac mensura. Et sicut Musicus (vt Syriani vtar similitudine) per numeros Mathematicos, lyram, sic natura per natuthagorei nu- rales numeros, suos componit & modulatur effectus. Verumage, meros accom- quomod vis & similitudo numerorum in rebus naturalibus & moralibus efficta, & expressa sit, Pythagorica memorates dogmata, breuiter ostendamus. Ac cur menti attribuant monada, scientiæ diada, triada opinioni, tetrada sensui explicatur à Plutarcho co, quem suprà posuimus, loco, Quaternarium autem, vel nouenarium assignabant iustitiæ, proptereà quòd ille est primus numerus quadratus & pariter par; hic autem est primus numerus solidus, ex ternario in seipfum ducto existens, atque hoc modo parilitatem & æquabilitatem iustitiæ repræsentant. Quinarium vocabant nuprias, quæ constantut ex maris, & fæminæ coniunctione; nam quinarius constat ex pari, cui assimilabant seminam, & impari, cui marem similem esse dicebant.De præstátia & mysteriis numeri quinarij, multa reperies apud De prestaite Plutarchum, in libello de Particula, et, acuté doctéque disputata. Se-

bus naturalibus.

momeri∫epte-₩4rÿ.

ptenarium vocabat tempestiuitatem, quoniam multa tempestiuè, cu in aliis rebus, tum in homine fiunt per numerum septenariu. Etenim homo septimo à coceptione mense vitalis editur, septimo anno dentescit, altero septenario pubescit, terrio barbam emittit, & semen maturum generationi. Sol quoque qui est princeps caussa rerum sublunarium, apud ipsos septimum tenet locum, videlicet post orbem stellatum, & quinque planetas. His accedit, quòd solus septenarius, neque generat vllum numerum corum, qui denario continétur, neque ab vllo eorum generatur. Nam binarius bis sumptus facit 4. ter. 6. quater 8. quinquies x. ternarius bis térve acceptus facit 6. & 9. bis quaternarius 8.bis quinarius 10. At senarius, octonarius, & nouenarius, licet non generent numerum vllum eorum qui sunt intra decem, generantur tamen ab illis, nimirum à binario, vel ternario, vel quaternario: Septenarius verò, neque generat alium numerum, neq; ab alio generatur, vt per se patet. Quare Pythagorei appellabant fepteni-

Ceptenarium, Mineruam, quæ fingitur ex nulla matre nata esse, & vir- In quo genere go perstitisse. Aulus Gellius lib.3.cap. 10. virtutes potestatésque sep-ri (seundim tenarij, plurimis & disertissimis verbis ex M. Varrone declarat. Sed Pythisgores) reuertamur ad denarium, quem quia perfectum numerum iudica- sint rerum bant, nouem autem existimabant esse corpora quæ in orbem mo-principia. uerentur, nimirum septem planetas, orbem stellatum, & terram, quã non secus ac cæteros planetas dicebant in orbem volui circa Vestam, hoc est, ignem, quem ve dignitate præstantem aliis elementis, in medio mundi, tanquam in loco maxime nobili collocabant; his igitur nouem corporibus ad explendum denarium numerum adiunxerunt etiam aliud corpus, fingentes, nescio quam antichthona, hoc est, terram huic nostre aduersam, & quæ motu opposito cierctur; huiusmodi autem corpora putabant distare inter se certis quibusdam harmoniis,& interuallis, vt verbi gratia, Solis interuallum à terra, sit in dupla proportione, quam Lunæ; interuallum autem Veneris in tripla; Mercurij in quadrupla; idem simili proportione contingere in reliquis superioribus cœlis. Quin etiam prædicta corpora existimabant moueri cerus quibusdam harmonicorum numerorum proportionibus, vt quæ mouentur celeriùs, acutiorem, quæ tardiùs grauiorem efficiant sonum: ex quo incredibili suauitate concentum quendam existere, qui à nobis vipoté iam inde ab ortu assuefactis, non exauditur:quoniam autem omnis concentus ad numerum aliquem constituitur; nam diapason consistit in proportione dupla, diapente in sexquialtera, diatesseron in sexquitertia, ideireo totum colum, totumque mundum, qui mirabili tenetur concentu, numerum, & ex numeris esse affirmabant: sed de his vide Arist. lib. 2. de Cœlo, tex. 52. & 72. Syrianus in extremo penè commentatio suo quo explanauit librum quartumdecimum Metaph. Atist. refert, Pythagoram in quodam sermone de numeris, qui à Pythagoreis propter clus diuinitatem, sacer dicebatur, aperussie mirabilia quædam mysteria, & occultas proprietates eorum numerorum, qui sunt vsque ad decem. Neq; verò Aristoteli displicuisse videntur huiusmodi dogmata; siquidem is, quæ à Pythagoreis de vi, & natura numerorum prædicabantur, interdum sequitur, & vsurpat, vt cernere licet non semel in Problematibus & in principio lib. de Cœlo vbi agit de ternario. Sunt igitur numeri secundum Pythagoreos, initia omnium reru. Sed in quo genere caussæ? Arist.in 1. Metaph.refert ad materia, illi enim dicebant omnia confici, & componi ex numeris, constar autem id, ex quo aliquid fit, & componitur, materium esse. Sed Pythagoreorum alij numeros referunt ad caussam exemplarem, & ad rationes opificias, quæ sunt in primo summoque opifice, quæ non rc, sed ratione tantum ab

ideis differunt : alij ad formam, vnde Arist.lib. 8. Metaphysicæ tex. 10.ait formas elle numerorum similes: vnitas portò est principium numerorum, cuius vis nullo vnquam numero exhauriri, & absumi potest, quin alium semper numerum creare queat, in quo mirificè retia vnitatu, præsentat immensam Dei potentiam, quæ nullius rei molitione, ita finitur,& terminatur, vt non semper possit aliud maius, & persectius moliri. Vnitatem autem Pithagorei vocabant parem imparem ; quatenus pari addita gignit imparem, huic vetò adiuncta creat parem: atque ob hanc caussam par, & impar faciebant principia omnium numerorum, & par vocabant infinitum, impar autem finitum, proprereà quòd numeri impares per seriem dispositi, si addantur quadratis numeris, semper retinent formam quadrati; quocirca Pythagorei appellabant eos gnomones, ad similirudinem gnomonis Geometrici: qui adiectus quadrato non variat formam: at numeri pares fi addantur numeris quadratis, semper mutant formam numeri. Hæc tangit Arist.3. Phy. tex. 26. Latiùs auté explicant Simplicius & Themistius in supradicti textus explanatione. Sed qui de Pythagoricisnumerorum mysteriis plura scire auet, legat eos, qui in his enarrandis. diligenter, & copiose versari sunt: nam hic omnia proprie & subriliter persequi velle, magis operosum, atque curiosum est, quàm vel vtile, vel nostro congruens instituto.

Decreta Pythagora.}

De prestan-

De Pythagora autem decretis ita scribit Laërtius, In Pythagoricis comentariu has notata sunt; unitatem esse principium omnium. Ex unitate indefinitam dualitatem processifie, or tanquam materiam es subsectam esso. Ex mowade porrd, & indeterminata dualitate numeros gigni: ex numeris, puncta:ex punctis, lineas: ex lineu, planas figuras: ex planis, folidas, ex quibm corpora; quorum effe quaruor elementa, terram, aërem, aquam, ignem, qua per omnia fe mutant, or vertunt. Ex his conftare mundum, rotundum, animatum, crintelligetem. Hzcille. D. Augustinus in extremo 2.lib.de Ordine multis laydibus effert Pythagore disciplinam. Sed is posteà 1. lib. Retract. ca.; religioni habuit, tantum se honoris detulisse homini ethnico, qui multa, multisque modis peccauit. Verum de his, qui multa & smita posuerunt initia terum naturalium, hactenus dictum sit: deinceps agendum est, de his qui fecerunt infinita, initium ab Anaxagora famendo.

> Declaratur opinio Amexagora. CAP. VIII.

NAXAGORAS Clazomenius Anaximenis discipulus, ma-gister autem Archelai, & Perichs summi apud Grzcos Orztoris, & Euripidis Poërz, tanto Philosophiam studio complexus

plexus est, vt derelinquens patriam, & patrimonium negligens, se sotum I hilosophiæ cognitioni deuouisse videretur. Hic pro initio rerum naturalium, statuit infinitatem quandam partium similium, quam Arist.1. de Generat. tex. 1. νο cat πανοπεςμίαν licet in 3. Physic. tex. 17. & 3. de Colo, tex. 37. hoc nomen referat ad opinioné Democtiti. Lucretius autem & alij nominant, ο μοιομερίαν. Vnaquæque igitur res secundùm Anaxagoram fit ex partibus similibus atq; eiusdem naturæ, vt caro ex multis carunculis, sanguis & os ex aliis similis naturz particulis, quarum congregatione res gigni, segregatione auzem interire dicitur: has verò particulas necesse erat infinitas esse, ne videlicet vnquam cellaret legregatio, & aliquando tandem penitùs deficeret generatio: ac tameth in qualibet re permixtæ fint infinitæ cuiuslibet rei particulæ, nominatur tamen aliquid, verbi gratia, aurti, vel caro potius quam aliud quidpiam, non quia sit puru, & sincerum aurum, vel caro, fine vlla concretione, & admixtione aliarum rerum; sed quòd in tali re particulæ auri, vel carnis sint maiores, & magis in fronte locatæ appareant: hanc sententiam pulchrè describit Lucretius primo libro his versibus.

Nunc & Anaxagora scrutemur o μοιομερίαν Quam Graci memorant mec nostra dicere lingua Concedit nobis patry formonis egostas. Sed tamen ipsam rem facile est exponere verbis. Et quæ deinceps sequuntur. Et paulò instà subdit.

Hoc Anaxagoras fibi fumit, ut omnibus omnes Res putet immixtas robos latitare fed illud Apparere unum, cuius fint plurima mixta, Et magis in promptu primag; in fronte locata.

Præter hanc infinitatem partium similium, quæ ad materiam pereinet, loco efficientis adiunxit mentem, seu intellectum, qui consusam illam partium similium congeriem segregando distingueret, &
ornaret. Quamobrem sola mens non erat mixta, vt dominari possit
mixtioni; quam non ab æterno, sed ab aliquo principio digerere
& in ordinem cæpit adducere, vt docet Aristoteles lib. 3. de Anima
tex. 4. lib. 8. Physicorum, tex. 15. Cùm autem priores Philosophi materiam tantum, ex qua omnia conficiuntur, tradidissent, caussam autem efficietem aut nullo modo, aut perobscurè attigissent, quæ certè
non minus necessaria est, quam materia; nam vt ex nihilo, sic à nihilo
nihil potest effici, nec materia potest ipsa per se sine agentis vi & efsicientia quicquam mouere vel agere, non secus quam lignum sabricari lectum, vel mensam, sine opisicis arte. Anaxagoras præ aliis Philosophis sobrius, (vt verbis vtar Arist. lib. 1. Metaphysicæ) visus est, sic

enim de eo scribit; Quare qui vi in animalibus,ita in natura intellectum effe saussammudi, totius que ordinis dixerat, quasi sobrius comparatus ad antiquiores vana dicentes apparuit. Simile quidpiam legimus apud Platonem in Phædone, vbi Socrates narrat se cum iam penè desperasset intelligere posse caussas eorum, quæ sunt propteres quòd ex aliorum Philosophorum scriptis nihil certi elicere potuisset, audita sententia Anaxagoræ, qui faceret omnes res, tottimque mundum à mente diuina, delignari, confici, exornari & regi, magno studio, & spe addiscendi ea, quæ anteà non potuerar, erectum ac elatum fuisse. De hoc intellectu Anaxagoræ sic ait Laërtius; primus materiæ, quam υλίω appellat, mentem adject in principio operis sui ita scribens; Omnia simul erant, deinde accessit mens, eaque composuit : quamobrem cognominatus fuit mens, siue animus. Apud Ciceronem etiam in primo de Nat. Deoru, ita scriptum est; Anaxagoras, qui accepit ab Anaximene disciplinam, primus omnium rerum descriptionem & modum, metis infinita vi, ac ratione, defignari & confici voluit. Quid autem Anax igoram in prædictam sententiam induxerit, breuiter exponit Arist.primo Phys. 32. & lib. 3. 28. Is enim hoc modo ratiocinabatur; quod fit, necesse est, aut nihil fuifse anteà, at ex nihilo nihilo fieri posse communi sapientum decreto ratum, & constitutum est; aut priùs quidem fuisse, sed occultum, & cum aliis rebus permixtum latitasse; ita vt nihil aliud sit res generari, quam eas ex admixtione, & confusione aliarum rerum segregatas Quid Ana- minifestari, & in lucem proferri. Et quoniam cernimus omnes res xagoram in inuicem posse commutari, vel proxime vel interiectis aliquot aliis mutationibus; concludebat necessarium esse, vt in quauis re sint omnes aliæ res, quæ tamen ob paruitatem atq; permixtionem, à nobis deprehendi nequeat, hoc etiam illustrabat accretionis exemplo: nam cum ex alimento gignatur caro, vena, os, neruus & alia corporis membra, nec ea queant ex nihilo creari, necessariò efficitur, vt ipsa præfuerint quidem in alimento inuicem admixta & confusa, per accretionem autem secreta fuerint, & animantium partibus adiuncta, & adglutinata: ac quemadmodum particularis generatio cuiuslibet rei, fit per secretionem eius ex aliis, similiter etiam putabat Anaxagoras totum mundum non aliter fuisse perfectum, quam per segregationem omnium rerum ex infinita quadam, & indigelta congerie, vbi priùs infinito tempore sine distinctione & ordine iacuerunt:talem autem segregationem partium mundi, nullo modo sieri potuisse, nist à mente; tum quoniam id quod ex illa mixtione segregare debebat, nullo modo in ea contineri oportebat, vt posset ei præesse, atque dominari, quamobrem necessarium erat, vt esset quidpiam immateriale, impatibile, ac divinum, cuiusmodi est sola mens: tum

Suam illam Sententiam impuleris.

tum etiam, quia distinguere, exornare, disponere & suos cuique rei fines, & munera præscribere, omniaque ad persectionem & pulchritudinem vniuersi dirigere, proprium est mentis. Verum de sententia Anaxagoræ hactenus:ad Democritum, & Epicurum veniamus.

#### Opinio Democriti, Leucippi & Epicuri.

#### CAP. IX.

ENTENTIA horum Philosophorum diligenter explicabitur à nobis, tum ex libris aliorum, tum maxime ex iis, quæ Lucretius huius disciplinæ studiosissimus, primo & secundo libro reliquit scripta. Principiò, censent duo esse

prima,& generalia initia rerú naturaliú; ex quibus cuncta quæ funt, fieri,& costare necesse est; plenum, & vacuu; illud ens, & atomos; hoc non ens, & inane, appellabant: id quod Arist, innuit in primo Metaphylicæ;& primo l'hy.tex.41.& Lucretius primo libro his versibus.

Omnis, ut est igitur per se natura duabus Constitut in rebut, nam corpora funt, O inane. Corpus enim per se communis deliquat esse, Sensus, 19 c. & paulò infrà; Tum porro locus, o spatium, quod inane vocamus Si nullum foret, haud v quam sita corpora possent Esse,neque omnino quoquam dinersa meare.

Vacuum autem multis de caussis necessarium esse, his argumentis Probatur seconfirmant. Primum ratione loci : omne enim corpus propter mole piem arguquam habet, indiget loco, à quo totum contineatur & locetur: talis mentie vains autem locus non potest esse superficies, quippe quæ tantum extrinsecus contineat, & solas corporum extremitates ambiat; neque corpus yllum sine materiam habeat sine sola constet trina dimensione; ic enim duo corpora simul essent, quod nullo modo fieri potest : relinquitur igitur, locum nihil aliud esse, quàm inane. Deinde ratione motus localis, qui si est ( esse autem cunctis plane sensibus perspicue cognitum, & explorate perceptum est) non potest essici, nisi per inane:nam per plenum, hoc est, per ipsa corpora solida, qui fieri potest, cum proprium corporis sit obstare nec loco cedere alij corpori, nisi maiori ab co vi expulsum? nisi forte quis velit, vnum corpus penetrare in aliud, & multa corpora simul esse; quod sanè perabsurdum est:quare,ve motus coster, opus est inani. Hoc idem argument utra-Etat Aristoteles lib. 4 I hysicorum tex.53. his verbis; Dicunt enim, quod woem secundum locum non erit fine vacuo: plenum enim non potest suscipere id p iiij

qued mouetur. Si verò suscipiat sintque due corpora in cedem, continget viique Or quotlibet effe fimul corpora: fi autem contingat hoc, or minimum suscipies maximu: multa nanque parua ipsum magnum est: quare si multa aqua sa contingit in codem esse, co multa inaqualia. Sed dicet aliquis motum locale fieri, non quia vllum in rebus sit inane, sed quia proxima corpora cedant ijs,quæ mouentur, vel migrando in alium locum, vel seipsa có-Aipando. Verùm hoc ipsi refellunt, demonstrando neutrum illorum posse contingere sine vacuo. Etenim corpus, quod migrat, aut venit in vacuum,& sic erit vacuum, aut in locum proximi corporis, quod. ei cedit; de quo similiter quærendum est, quonam abeat, ac sic deinceps de aliis, procedendo in infinitum; quare necesse est, aut esse vaeuum in rebus, aut multa corpora simul esse, aut denique quocunque corpore moto, quantumuis minimo, omnia alia corpora commoueri totumque mundum iactari, & fluctuare. Quo argumento Arist. 4.Phy.tex.79.scribit Xuthum Philosophum vsum esse ad comprobandum vacuum. Similiter qua ratione poterit quidpiam constipari,& condensari, nisi in co insitæ sint aliquæ inanitates? alioquin partes eiusmodi corporis cum coarctantur, se inuicem penetrarent. Posteà, si non esset vacuum in rebus, qui possent, aut ex intimis saxorum, & rupium partibus manare liquidi humores, vberesque aquarum guttæ, aut cibus ad alendas omnes corporis partes per vniuersum corpus permeare, atque dissipari? Hanc rationem tangit Arist. 4. Phylic.tex. 55. his verbis; Amplius autem, & augmentatio videtur omnibus fieri per vacuum, alimentum enim corpus esse; duo autem corpora impossibile simul esse. Prætered, nisi vacuum permixtum esset cum rebus, qua ratione fieri posset, vi quod est densum, sine accessione alterius rei rarescens maius existeret, aut è contrario, quod est rarum citra detraetionem cuinsquam rei densatum & constipatum in angustiorem molem contraheretur, atque hoc modo minus cuaderet? Hane rationem illustrat Arist. 4. Phy. tex. 55 exemplo vini, & cineris, hæc scribens; Demonstrat etiam vacuum esse, quia videntur aliqua cogi & constringi; otenim dicunt vinum cum veribus recipere delia, tanquamin ea, qua insunt vacua subeunte, quod codensatur corpore. Testimonium esiam iliud de cinere facount, que tantum aque recipit, quantum vas vacuum. Ad hæc, videmus qualdam res habere plus ponderis, quam alias, tumerfi pari fint mole, ve si paremauri, & lanæ molem capias, aurum sine dubio longè præponderabit: cur? nisi quia in rebus, plus aut minus vacui admixtum, & insitum est: quocirca, quæ res plùs inanis habet, ea minoris est ponderis; quæ verò plus vacat inani, maiori cam pondere præditam esse necesse est. Amplius, si duo corpora ampla inter se concursant, & ex illo concurso, subitò desiliant, totu illud spatiu, quod inter

huiusmodi corpora relinquitur, necessariò erit inane:non enim partes aëris, quæ circunstit tanta celeritate, vndique possunt confluere, ve vno tempore totum illud spatium compleant. Postremò divisso, multitudo, separatio, & distinctio rerum, non potest fieri sine vacuo. Hoc autem innuit Atist. 4. Phys. text. 52. Vacuum (inquit) dividit omne corpus, vt fit non continuum, quemadmodum dicunt Democritus, & Leucippu & aly multi Physiologorum. Significans Pythagoreos, quos paulò post text. 56. air existimasse vacuum esse id, quod disterminat naturas; tanquam vacuum separatio quædam sit,& disterminatio corum, que funt consequenter. Ex his igitur, quæ commemorata sunt, arbitrantur perspicue, ac necessariò concludi, adeò necessarium esse vacuum; vt eo sublato, neque motus, neque multitudo, neque distinctio rerum vllo modo cohærere possint.

Præter inane autem, statuunt alterum principium rerum naturalium, quod sit omninò plenum, & solidum; alioquin quicquid esset vacuum esset: at si quid est, quod distinguit, aut continet ipsum vacuum, hoc profectò non erit vacuum: nam tangere & tangi, agere & pati, mouere & moueri, non conveniunt vacuo; quippe cum sit id, in quo talia fieri & geri debent. Sicut igitur inane nihil habet pleni & tolidi, sic contra plenum, & solidum, omni debet vacare inanitate, Huiusmodi autem corpora plena & solida vocabant atomos, hoc est, corpora individua : de quibus hæc sentiebant. Primum quidem Democritico ea impatibilia & sempiterna elle; tum quia penitus carerent inani, Epicari deper quod omnis passio penetrat in corpora; tum etiam, quia essent creta de atoprima principia omnium rerum: oportere autem prima principia, è mu, quas poquibus cætera nascutur, immutabilia esse, ne omnia penitus concidat omnin rerum & ad nihilū vniuersitas rerum intereat. Ex quo sit, vt talia corpora, principium. neque frangi, neque diuidi, nec vllis coloribus, aut qualitatibus patibilibus affici possint. Hæc enim eiusmodi sunt, vt nec sine vacuo, nec line certò interitus periculo, atque indicio, rebus queant accidere. Deinde volunt eiusmodi corpora esse minima, nec ampliùs posse dividi: non enim assentiuntur iis, qui faciunt corpus infinite secabile, sed putant in sectione corporum, necessariò tandem deueniendum esse ad quædam corpuscula minima & individua: quod ita docent; etenim corpus, aut componitur ex nihilo, aut ex punctis, aut ex corpusculis minimis atque individuis; sed priora duo esse absurda per se clarum est; tertium igitur tenendum est. Deinde si omne corpus posset infinite dividi; ergo quodlibet corpus haberet infinitas parzes: quid igitur interesset inter corpus maximum & paruum? vtrunque enim totidem constarer partibus, hoc est, infinitis: cui etiam, necellario consequés est, ve quoduis corpus esser infinitum; nam quod

habet infinitas partes, quantumuis paruas, id necesse est infinitum esse. Prætercà fingamus, siquidem corpus infinita divissione divisibile est, ipsum iam actu penitus divisum esse: nom si quod est possibile;ponatur actu esse, nihil sequi debet impossibile; divisione igitur omninò completa, ita vt nihil aliud supersit dividendum; ecquid tunc erit reliquum? aut enim nihil, aut puncta, aut corpuscula indiuidua; ex punctis, vel ex nihilo corpus effici, neque fert natura corporis, neque ratio concedit: quamobrem necessario inducedæ & ad-Arifloteles mirtendæ sunt atomi. Hanc rationem fusius explicat Arist. 1. lib.de Generat. text. 8. in quo libro valdè laudat Democritu, eumque præfert Platoni; tum quia vtitur rationibus propriis, hoc est, Physicis,

niam eiusmodi statuit principia, è quibus possit omnia quæ contin-

Democritum prafert Platoni. Plato autem Logicis, id est, communibus & alienis: tum etiam, quo-

gunt in natura, si non verè, saltem propriè, aptè & constanter explicare. Vide Arist. 3. Phys. text. 31. id quod Plato non fecit. Posteà censent atomos multitudine quidem esse infinitas, nam, sicut inane in omnes partes immensum & infinitum est, sic atomos conuenit esse numero infinitas. Esse autem vniuersitatem rerum omni ex parte infinitam breui ratione concludunt, quam Cicero secundo lib. de Dininat. his verbis exposuit; Qued finitum est, habet extremum; qued habet extremum, id cernitur ex alio extrinsecus: at quod omne est, id non cernitur ex alio extrinsfecus, quod igitur omne est cum non habeat extremum, infinitu set necesse Licet autem numerum atomorum infinitum Ratuant, tamen species figuraru, per quas atomi differunt, nolunt esse infinitas: tu figurari, ex quo sequitur, vt vnaquæque species figuræ habeat infinitas atoque sunt in mos similes, sintque infinitæ atomi eiusdem figuræ,vt, verbi gratia, rotundæ, Id autem Lucretius comprobat hoc argumento. Si essent, inquit, secundum speciem, atomorum figuræ infinitæ; ergo distantiæ contrariorum non essent infinitæ: nec in vllo genere daretur aliquid summum, & infinitum: optimum, & pessimum: neque natura in generando, & corrumpendo víquàm consisteret, nec saceret reciprocationes, sed rectà procederet semper in infinitum, nouçque semper exorirentur species rerum, quæ omnia sunt contra sensuum, & rationis iudicium; hoc idem assignat Epicuro Plutarchus in primo de Placitis Philosophorum, & Laërtius vitam Epicuri scribens. Sed ab hac opinione clara voce nos reuocat Arist. qui in 3. libr. de Cœlo, tex.37.& 1.deGene.tex.5.de atomisDemocriti, ac I eucippi loquens, perspicuis & conceptis verbis affirmat, infinitas esse, secundum illos, species & differentias figurarum. Nisi quis respondere velit senten-

> tiam, quam prædictis locis refert Arist. esse quidem Democriti, sed ab ea discrepasse Epicurum ; ceu in quibusdam quoque aliis rebus

atomus species

fecit

fecit. Nam cum Democritus attribuisset atomis magnitudinem, & Qua adiunfiguram, Epicurus adiecit pondus, ratus nihil moueri posse sine pondere; & cùm ille vnum, atque similem omnium atomorum fecisset quam de amotum, hic veritus, ne si omnes atomi suo podere ad lineam ferren- tomin traditur deorsum, non possent aliæ alias attingere & apprehedere, ex qua deras Democomplexione efficitur rerum generatio, & ne si certus, atque vnius. "". modi esset motus atomorum, nihil foret in nostra potestate, commentus est motum quendam declinationis, quo facit atomos paulàm declinare de recta via qua feruntur deorsum, quo se commento putat effugere necessitatem fati & alia omnia incommoda: atque hæc quidem solutio verisimilis sit, ob auctoritatem Philoponi qui eam tradit in primo de Generat. super textum quintum & confirmat testimonio Alexandri. Verum nos redeamus ad narrandas atomorum proprietates. Prætereà, quamuis omnes atomi sint ciusdem naturæ, tamen in his aiunt inesse triplicem differentiam & varietatem; vnam polituræ, vt aliæ lint luperiores, aliæ inferiores; aliæ anteriores, aliæ posteriores: aliæ dextræ, aliæ sinistre: alteram ordinis, vt quedam sint priores, quædam posteriores: tertiam siguræ, secundum diuersas figurarum species & differentias, quamobrem apud Ciceronem 1.de Nat. Deorum inducitur Democritus faciens atomos quasdam leues, alias asperas, partim rotundas, partim autem angulatas: curuatas quasdam, & quasi aduncas & hamatas. Ex atomis igitur secundum hanc tertiam varietatem varie coniunctis atque copulatis, creari omnium rerum genera & species arbitrantur. Non secus ac ex vigintiquatuor literis, variis modis inuice copulatis, existit infinita propemodum varietas dictionum, vt incredibile videatur quicquid loquimur & (cribimus, ex illis tantummodo literis cófici posse. Vide Aristot.1. Metaphysice, & 1. de Generat. text.5. Hanc sententiam pulchrè declarat Lucretius lib. 2. his versibus.

Quin etiam refert, nostris in versibus ipsis, Cum quibus, o quali sint ordine quaque locata: Namque eadem colum, mare, terras, flumina, solem Significant, eadem fruges, arbufta, animanteu, Si non omnia fint, at multo maxima pars est Consimilie, verum positura discrepitant res: Sicipsis in rebus, item iam materiei Internalla,via,connexus,pondera,plaga, Concursus, motus, ordo, positura, figura, Cum permutantur mutari res queque debent.

Ad extremum, opinantur atomos non ab aliquo principio, sed ab omniærernitate moueri perpetuò per inane, atq; ex fortuitis carum innumerabi-

quosdam omas pares.

concursationibus & coniunctionibus non solum effici hunc vnum mundum in quo nos sumus, sed alios innumerabiles, & quidé quosnino similes dam sic inter se non solum similes, sed yndique persecte & absolute pares, ve inter eos nihil prorlus interlit. Nam cum inane quoquoversus infinite pateat, summa item materiæ, hoc est, atomorum multitudo, sit innumerabilis, eaque non consilio & vi alicuius numinis & mentis regatur, & ad procreandas res adducatur, sed vi sua semper agitetur, & fortuitis concutibus ad omnium rerum generationem conueniat, nulla profectò caussa satisidonea & verisimilis afferni potest, cur in hac parte vacui, quam noster mundus occupat, & ex his atomis, ex quibus ipse coagmentatus fuit, vnus hic mundus effectus lit, & non similiter possint in aliis partibus vacui, atque ex aliis atomis complures alij mundi, quin etiam innumerabiles effici. Ergo apud hos Philosophos, inane & atomi locum tenent materiz, nec aliam vllam ipfi cauffam agnoscunt & admittunt: etenim nolunt atomos vel ab aliqua caussa essiciente, vel alicuius finis gratia, simul cogi & congregari ad efficiendas res, sed talem concursum esse prorsus fortuitum. Itaque licet non ex quibuslibet atomis qualibet res fiat, sed ex certis, atque definitis, certæ, ac definitæ rerum species existat; ex aliis enim atomis constant animantes, & ex aliis stirpes, atque lapides, alioquin quodlibet esset quodlibet, nec vllum foret rerum discrimen, & non differret equus ab homine, & lapis à planta; licet, inqua, velint cuiuscunque rei materia esse certam, ac determinatam: tamen quòd talis materia simul cogatur, & præstò sit, hoc est, vt aromi, quæ sunt aptæ ad efficiendum hominem, vel equum, simul congregentur, id censent non ab aliqua caussa esticiente proficisci, sed casu & temerè contingere.

Verùm hoc loco non mediocrem afferant difficultatem verba Aristot.quæ sunt in 2.lib.Phys.text.45.& in primo libro de Partibus animalium, cap.1. quibus fignificat Democritum (sic enim illa verba Simplicius & Themistius interpretantur) existimasse, cœlum quidem & sidera, casu effecta fuisse; animalia verò & plantas, à certa quadam caussa, nempe vel natura, vel intellectu procreari; quæ verba, me quidem certe valde dubium & perplexum tenent : nam nec ausim suspicari Arist. (tantum videlicet virum) quidquam salso & iniquè Democrito ascripsisse, presertim non contradicentibus antiquis eius firpium & expositoribus; nec tamen queo videre, qua ratione, quod Arist.ait, cum certissimis & manifestissimis illius viri decretis consentiat. Primò, quia neque in iis, quæ de Democrito scripste Laërtins, nec in his, quæ vel Epicurus, vel Lucretius eiusdem doctrinæ propugnatores in scriptis reliquerunt, tale quicquam reperio, sed potius contra-

ficultat , an Democritus animalium certas aliquas caussas estcientes po-∫4erit.

Digitized by Google

rium;

riu m: tum quia vix credibile est, Democritum cordatum sanè, & sapientem virum, atque multifariam laudatum ab Arist. res tam perspicue falsas & absurdas,nec occulte modò rationi, sed etiam aperte ipsis sensibus aduersantes, credidisse, ac enuntiasse: quis enim tam hebeti est ingenio, qui si vllus fortunæ locus dandus sit, non eum poeius illi tribuat in his, quæ sunt infra lunam, in quibus multa inconstater & inordinate fieri cernimus, quam in rebus cœlestibus, in quibus ne minimum quidem ab omni æternitate vel erroris, vel incon-Rantiz ac temeritatis vestigium apparuit? Deinde quoniam Aristot. non satis videter sibi constare; quippe cum in aliis socis affirmet, nec eaussam esticientem, nec eam quæ est vt finis, & cuius gratia, fuisse Democrito cognitam; non igitur is potuit cœli coagmentationem fortunæ attribuere;animantium verò & stirpium, certis caussis essicientibus. Si quis autem aliquam sibi ad effugiendam difficultatem Intebram quærens, respondeat, id quod Arist. ait, plantarum & animalium esse secundum Democritum certam quandam caussam, non ad efficientem, sed ad materiam esse referendum, is profectò valdè infirmum sibi reperit perfugium:primum quoniam Arift. ibi loquitur de casu & fortuna, quæ non ad materiam, sed ad caussam efficientem referuntur, vt ipse paulò infrà docet text. 65. deinde Arift. explicans quam caussam plantarum & animalium faceret Democritus, subdit caussam esse naturam, vel intellectu: quas caussas perspicuum est numerari in efficientibus: postremò quod attinet ad materiam, non minus necesse est, ex certis atomis colum constitui, quam stirpes & animantes, vt suprà dictum est; quin etiam tantò magis id necessarium esse videri debet, quantò cœli structura solidior, firmior, atque diuturnior est, quàm rerum sublunarium.

Sed his omissis sententiam horum Philosophorum de principiis Summa cord rerum naturalium pluribus verbis explicatam, paucis nunc, quas re-qua de opi-petendo complectamur. Faciunt itaque materiam omnium rerum criti della inane & atomos cillud in omnes nacres infinità contra le multiple della inane & atomos: illud in omnes partes infinité patens; has multitu- funt. dine innumerabiles, penitus solidas, impatibiles, omniumque patibillum qualitatum expertes. In his inesse magnitudinem, siguram & pondus: motum item eatum triplicem esse; vnum, qui directe sit deorfum; alterum elifionis; qui ex mutuis eatu plagis, & ictibus contingit; tertium declinationis: congregationem atomorum, ex qua innumerabiles mundi efficiuntur, tribus differentiis variari, politura, ordine & figura. Vnde omnis rerum omnium varietas existit: nullam effe cettam vim & caussam efficientem, nullumque præsixum naturæ ad agendum finem, cuneta enim casu & fortuito contingere. Hæc

igitur de opinione Leucippi, Democriti & Epicuri dicta sint.

Reprehenditur Simplicius, qui conatur oftendere, omnes supradictas opiniones veterum Philosophorum veras esse, atque interse consentientes.

CAP. X.

E sunt igitur aut omnes, aut certe magis illustres veterum Philosophorum de principiis rerum naturalium sententia, satis, ve opinor, à nobis dilucide, ac diligenter explicatz. Núc consequens est, ve doceamus quid in illis reprehendat Aristoteles, quid item nobis reprehensione, aut defensione, & æqua interpreratione dignum esse videatur. Ac primum quidem (vr hocante dicamus) nullo modo probatur nobis iudicium, & studium Simplici, qui contendit persuadere, supradictas opiniones, si quis ess rectè intelligat, atque interpretetur, nec absurdas esle, nec inter se discrepantes; grauiter etiam inuchitur in eos, à quibus prisci Physiologi tanquàm absurde sentientes, & inter se pugnantes irridentur, atque condemnantur. Etenim super textum 6. primi libri Physicorum, postquam opiniones antiquorum de principiis rerum, multis verbis expoluit, subiungit hæc verba; Non perperam autem fecerimu, fi paululum digredientes, studiosis ostendamus, quomo do antiqui, etsi videantur differre in rerum principiis, pulchre tamen consentiant. Non enim oportat, ess, qui santam audiunt differentiam, existimare, esse has Philosophorum repugnantim : quod quidem nonnulli, qui in historicas solas descriptiones incidunt, & nihil corum, qua dicuntur intelligunt, conantur exprobrare et fi sint ipsi diuisi in sectas innumerabiles, non de naturalibus quidem prencipius (hac enim ne persomnium onidem audiunt ) sed in delenda dinina excellentia. Hæc Simplicius. Quibus verbis tecte, ni fallor, pungit vereres Ecclesiæ Doctores, Clementem inquam Alexandrinum, Tertullianum, Origenem, Iustinum Martyrem, Lactantium, Eusebium Cæsariensem, & alios quamplurimos, qui vt l'hilosophos opinione sapientiæ inflatos & Christianam doctrinam, quæ fide, ac simplicitate nititur, ludibrio habentes, coarguerent, in demonstrandis & refellendis illorum erroribus,& dissensione, quæ interipsos semper fuit maxima, declaranda, plurimum elaborarunt. Sed profecto, quamuis Simplicius contendat omnes netuos, vt Philosophorum, dictamulto aliter, quàm ipsa corum verba præ se ferunt, allegorice interpretando, ad verisimilem aliquem sensim traducat : tamen luce clarius est, nonnullas opiniones víqueaded falsas & absurdas esse, ve risum potias mereantur & indignationem, quam vllam impugnationem; qualdam verò, tam pugnantes inter se, vt plumbeus, & planè stultus si, qui putet eas ad concordiam posse reuocari. Verum ne de meosensu videar hac dicere, vel odio veterum, vel studio contradicendi -Simplicio, Simplicio, proferam in medium, quid hac de re senserint duo Philosophiæ principes Aristoteles & Plato, tum præcipuas Philosophiæ quæstiones percensens, quanta in his fuerit veterum discordia, bre-

uiter explicabo.

Principio Aristot. 1. Phys. text. 71. scribit primos Philosophos veri- Ex Aristotetatem & naturam entium quærendo, depulsos ob inexperientiam in le & Platene aliam viam obefrauisse. Idem text. 7 4 . ili, inquit, aberrauerunt & pro- ostenditur copter hanc ignorantia, tantum insuper ignorauerut, vt nihil aliorum opinati sint tra Simplicio sieri, aut esse ged abstulerint omnem generationem. Et item in lib. 13. Meta-opinionibus physica de Pythagoreis loquens, ait, quod ipsi primi de numeris discor-veterii phidant inter se, signum esse, ipsas res, cum non sint vera, cu prabere con fusionem; & losophorum paulò post. Acipsi, inquit, fatentur non eadem, sed contraria dicentes, caussa repugnantia verò est, quod suppositiones, es principia eorum falsa sunt; disficile autem est, ve tad ait Epicharmus, ex non bene præsuppositis, bene dicere; cu primum enim aliquid dicitur, confestim apparet non bene dictum esse. Amplius in 1. Metaphys. affirmat quosdam veterum attigisse materiam, & caussam efficientem; obscure tamen, inquit, or non clare; sed quemadmodum inexercitati in pralio faciunt:etenim illi circumeuntes egregias plerunque plagas inflique : sed nec illi ex scientia, nec isti videntur scire quid dicant. Idem quoque aliis locis confirmat, veteres multa peccasse ob imperitiam Dialectica, eòsque valde fabulose, pueriliter, inconstanter, & quasi balbutiendo, atque somniando philosophatos esse. Deinde apud Platonem in Phædone, Socrates Anaxagoram (qui tamen præ aliis Philosophis antiquis sobrius, & sapiens visus est (miris modis exagitat, seque confitetur ex inspectione natura & lectione Philosophorum, magis quam antea fuisser, ignarum & cæcum extitisse: in Theæteto opiniones veterum de principiis rerum, appellat fabulas pueriles, in quibus ipsi veheméter inter se pugnant atque digladiantur, & è quibus nihil certi & veri cognosci potest. Porrò Heracliteos ait, nihil decernere, nihil docere, sed per dictiunculas quasdam refertas ænigmatibus veluti per sagittas è pharetra eductas, mentes hominum ferire, atque sauciare. Idem in Sophista recensens eorum sententias, qui de essentia disseruerunt, inquiteos more Gigantum cum Diis, & inter fe pugnare: ita vt ad fingulorum opiniones euertendas, non opus sit, nouas argumentorum machinas quærere, sed aliorum armis alios oppugnari posse. Hanc Philosophorum discordiam Eu-Cibius decimoquarto lib. de Præparatione Euangelica, & Theodoretus in opere, quod inscribitur de Curatione Græcarum affectionum libro secundo qui est de principiis, copiosè pertractant. Meritò igitur Timon (vt est apud Theodorerum)tragice Philosophos inse-Etatur his versibus.

Martales, miferi, probrofs ventris ad inftar, Que nam vos lites nuges pugnantibus vrgent? O veres animi fenfus ques implet inanes.

Prætereà hoc idem declarat & confirmat varietas innumerabilium penè sectaru, & cuiuslibet sectæ successio, plena mutabilitatis & inconstantiz. Nam vt excipiam Pythagoreos, & Epicureos in quibus aliquanto maior, & diuturnior fuit voluntatum, & sententiaru consensio; in aliis sectis aded sunt magistrorum discipuli, & posteriores priorum dissimiles, ve nihil præter nomen ab illis accepisse, & rennuisse videantur : quam enim principes sectarii disciplinz suz rationem, & formam sequendam, & custodiendam reliquerunt, eam mox illorum posteri, vel detrahendo, vel addendo, vel etiam contradicesdo, totam propemodum immutarút, atque peruerterút. Itaque dum quisque manult (illustriorem ea re laudem & gloriam sperans) videri nouæ auctor sententiæ, quam veteris sectator, & defensor aliena, quot fuerunt homines, tot penè opiniones extiterunt. Vernm hzc missa faciamus, & discordias corum in præcipuis Philosophiæ quæstionibus (quod secundo loco propositum est) aperiamus.

Diffelio maprecipuis Philosophia qua-Rionibus.

Si cogitatione lustremus principes Philosophiz quastiones, cumima philo-iulmodi lunt de iudicio veri & falsi; de finibus bonorum; de mundo; Sophorum in de prouidentia Dei; de animo nostro, & de principiis rerum; quatum rerum certa, explicatáque cognitio, tum ad agnitione veritatis, tun ad benè beatéque viuendum apprimè necessaria est, & in quibus sapientem fluctuare, ac sola opinione duci, à sapientia abhorret plutimum; planè reperiemus veteres Philosophos tanta esse in varietate, & dissensione conflicteos, ve necesse sit, qui corum decretis nituntur, sos in summo errore, & in maximarum rerum ignoracione vectaria Etenim duo sunt, vt hinc ordiamur, prima totius Philosophiz fundamenta; vnum, veri & falsi iudicium : alterum, finis bonorum. Neque enim sapiens esse potest, qui aut cognoscendi initium ignore, aut extremum expetendi : & aut vade proficiscatur, aut quò perueniendum fit ignoret. Iudicium autem veri & falsi, A cademici, negando vera penitus internosci posse à falsis, omninò sustulerunt: Epicurei torum in sensibus collocarunt : Platonici in sola mente : Atistotelici tum in hac, tum etiam in sensibus : nam euidentem certamque cognitionem rerum singularium, arque sensibiliú, à sensibus perendam esse:primorum autem principiorum & corum que nullam cum fensibus cognitionem habent, à naturali no le mentis lumine totam pendere. Itaque Epicurei contendunt, semper elle veros sensus: Academici nunquam, ita ye nihil illis credendum, & fidendum sie Peripaterici interdum quidem veros, interdum autem falsos. Rursus Academici

Academici pegant vllius rei apud nos scientiam & comprehensione esse: Platonici cam quidem concedunt, sed nolút cam à nobis de nono parari, verum renouari tantummodò per reminiscentia: Aristotelici verò & scientiam esse, & nouo studio ac disciplina comparati. De ánibus autem bonorum, Varro in libris de Philosophia, vi refert D. Aug lib. 19. de Ciui. Dei cap. 1. partim comemorando opiniones, qua inter Philosophos fuerunt, partim quæ possent esse, collegit ducetas octo varias sententias; quam rem etiam luculenter tractat Cicero, tum in 2.lib. Acad. quæst. tum in libris de Finibus bonorum. Posteà, de mundo varia senserunt Philosophi: alij enim faciunt vnum, alij infinitos: alij factú esse volunt, & interiturum: alij factum quidem, sed nunquam periturum:alij verò neque factum vnquam,neque inzeriturum: alij putant cum casu regi, alij prouidentia Dei, alij naturaliú motuú,ponderú,& proprietatum occulta quadam vi,atque cóuenientia. De Deo autem, an sit, quid sit, qualis sit, quid agat, & an vnus sit, nec ne, quis Philosophorum varias, & discrepantes opiniones vel enumérando queat recenseres legi potest Cicero in primo libro de Nat. Deor. & D. August. lib. 5. & 6. de Ciuic. Dei. Themistius Philosophus (veluti commemoratur in Histor. Eccles. Socratis lib. 4. cap. 27. )in oratione quam habuit apud Valétem Imperatorem, affirmauit plusquam trecentas fuille apud Gentiles Philosophos varias de Deo ac religione opiniones. Deinde, quam parum inter Philosophos conueniat de animi nostri natura, immortalitate, & actionibus, nemo est qui fi legat primum librum Arist.de Anima, non perspicuè intelligat; nec verò folùm in hoc discrepat, qui sunt in diuersis sectis, sed etiam, qui candem disciplinam profitentur: etenim in ipsis Peripatericis, qui propiùs à vero abesse existimantur, alij censent animu mortalem,& natiuum:alij natiuum, sed immortalem: alij neque natium, neque mortalem, sed omni ex parte sempiternum. Rursus alij vnum in omnibus, alij suum cuique, alij certum animorum numerū ab æternitate fuisse constitutum, qui diuersis temporibus diuersa induant,& vicissim exuant corpora. Et item alij vetam, atque naturale formam hominis:alij tantummodò assistentem, vt non secus ad hominem affectus (it, quàm nauta ad nauim, vel Intelligentia ad orbem quem mouet. De varietate autem, & dissensione Peripateticoru, qui Aristotelis & Theophrasti posteri fuerunt, sic est apud Ciceronem quinco libro de Finibus; Horum, inquit, posteri meliores illi quidem, mea sententia funt quam reliquarum Philosophi disciplinarum, sed ita degenerant, ot iph ex se mati videantur.

Ad extremum, de principiis rerum (quò spectant cetera que hicà mobis commemorata sunt) quanta sit inter eos non de terminis so-

lim(vt aiunt)sed de tota possessione dissensio, quanquam perspicuu est ex his, quæ suprà docuimus; tamen potest etiam graui Ciceronis testimonio confirmari. Is enim in 2. lib. Academic. quæst. cú ex aliis rebus, tum maxime ex dissensione Philosophorum, quæ est de primis rerum initiis, acute, & copiose disputat, nihil esse à Philosophis

explorate perceptum; nihil firmis, & necessariis rationibus conclusum; sed omnia verisimilibus modò coniecturis, & argumétis explicata.Ex qua Philosophorum discordia recens fluxit Academia, nihil affirmans & approbans, contra omnes, & contra omnia disputans, comprehensionem, & scientiam funditus tollens, clamans fallaces esse sensus, infirma iudicia, res ipsas inexplicabilibus obductas difficultatibus, ita vt, aut nihil sit verum, aut si quid est, id certe à nobis animo cerni, & coprehendi nequeat. E tramuerso autem venit Prothagoras(cuius in hoc vestigia sequitur Epicurus) qui indignum, & iniquum putans, tam multos graues,& doctos viros inter le pugnãtes condemnari, vociferatur, quod cuique videtur, id verum esse, & tale esse, quale videatur, nec res quæ cognoscuntur nostræ cognitiopis, sed nos potius rerum ipsarum caussam, & mensuram esse: vt docet Arist. 4. 10. & 11. libris Metaphy. Quid si diuersis hominibus diuersa & contraria simul videantut? neque hoc absurdum esse ducit: nihil enim prohibere putat, quin ea quæ pugnant inter se, simul vera,& falsa esse queant; nec minus habenda esse vera, ea visa, quæ nobis dormientibus, quàm quæ vigilantibus; quæ ægrotantibus, quàm quo bene valentibus; quæ infanis, quàm quæ fanis occurrunt; quis hæc ferat?Et quidem hanc sententiam, vt pestem ingeniorum, & omnium disciplinarum exitium, Arist. & Plato multifariàm coarguen-Pulchra sen- do ex hominum animis conantur extrahere; Si enim (vt inquit Arist. tentia Ari- lib. 4. Metaphy.tex. 21.) qui maxime putantur verum quarere, amare, ac cernere, y tales opiniones habent, & talem de veritate sententiam ferunt, quomo do non socordia in sit, qui philosophari conantur? Nam quarere veritatem, non effet alind, quam volucres persequi. Prothagoræ tamen, nec patroni, nec discipuli defuerunt. Anaxagoras niuem nigra esse, nec sibi vnqua videri albam; Xenophanes, habitari in Luna, eamque terram esse multarum vrbium & montium, dixerunt, vrait Cicero lib. 2. Academicarum quælt.quis hæc portenta ferat? Isti tamen Philosophi, in primis magni & nobiles extiterunt. Non ero longior, nam si persequar omnia, operosum sanè laborem, & in re cuiuis aperta minimè necessarium, suscipiam. Illud certè clarissimum est, nihil esse tam euidens, & certum, de quo non variè discrepent l'hilosophi; nihil item (vt est apud Ciceronem 1.lib. de Dininatione) tam ridiculum, & ab-

surdum, quin aliquem Philosophorum auctorem, & defensorem

stotelis.

Digitized by Google

aliquan-

aliquando habuerit. Stoicos perhibent omnium Philosophorum maxime grauem, seriam & constantem Philosophiæ disciplinam condidisse. At Plutarchus vir in omni genere eruditio- Plutarchus isnis maxime probatus & nobilis, opusculum fecit de Contradi- tra Stoicos. Aionibus Stoicorum, hoc est, de his de quibus Stoici inter se magnopere dissentiunt & dissident : & item aliud, in quo docet, magis esse incredibilia, & fabulosa Stoicorum decreta, quàm wel ipsas Poëtarum fabulas. Scripsit etiam quinque libros de Placitis Philosophoru, è quibus planè intelligitur, in omnibus Physiologia quæstionibus, varia & discrepantia suisse corum dogmata. Ergo siue tanta opinionum varietas orta sit ob ignorantiz caliginem communem omnim mortalium, qui cœlestis doctrinæ lumen non accepe-Funt, siue ob animi prauitatem, non tam cupientis ex disputatione, veritatis lumen aspicere, quam ex Sophistica cotentione inanes gloriæ vmbras consectantis, id quod à principio contra Simplicium docere instituimus verissimum est, veteres Philosophos, cum aliis rebus sum maxime in iis, quæ de principiis rerum disseruerunt, multa, & falsa, & inter se pugnantia tradidisse: quanquam non negamus quædam corum dicta & decreta quæ à multis ridentur & improbantur, ad veram sententia facile traduci posse, si detractis allegoriis, & aliis verborum integumentis, explanentur: quæ res liquidò perspici poterit ex iis quæ supradictas opiniones excutiendo & diiudicando, mox dicturi sumus.

## Refellitur ab Arist.opinio corum qui dicunt omnia esse vnum ens immobile.

ENTENTIAM corum qui dicut, omnia elle vnum ens im- Cur Physican mobile, Aristoteles 1. Physi. non aliter accipiens, quam vi- non possit didentur primo aspectu eorum verba significare, tribus modis seguntes meeam refellit primum enim docet, non esse Physici contra eam dispu- 1818, et mulo tare: deinde personam Metaphysici suscipiendo, breuiter eam titudinem recoarguit: ad extremum rationes soluit, quibus eam communiunt, "" natura-& tutantur. Sed cur non est Physici contra huiusmodi opinionem disserere? Quia tollit omnia principia l'hysiologiæ, tam quæ sunt veræ caussæ rerum naturalium, quam quæ vocantur principia cognoscendi, ve accidentia, & affecta, quæ nos quasi manu ducunt ad cognitionem caussarum, eartimque rerum, quæ quia sensus nostros latent, fugiunt etiam intelligentiam. Si enim omnia sunt ( um)ergo non est multitudo rerum in natura. Si immobile, ergo

nullus est motus, nihil autem sensibus euidentius atque certius est,

quàm esse motum, & multas ac diuersas res, deinde sublato motu, tolluntur omnes caussæ; etenim natura est principium motus; materia est ex qua aliquid fit; finis (à quo forma re non differt) est cuius gratia cætera fiunt; efficiens est id vnde primum principium motus. Cùm igitur omnia principia Phylica, qualia qualia fuerint, vel fint motus, vel ad eum necessariò affecta sint, conspicuum est prædictam opinionem, que tollit motum, vnà quoque omnia principia Phylica è medio tollere. Quare cum nulla scientia probare queat principia sua, quicquid enim afferet ad illa probanda, vel illis posterius erit, ac proinde ignotum & obscurum; ex principiis enim reliqua demóstrari & illustrari necesse est; vel erit prius, at nihil est prius primis principiis,& si quid tale sit, id profecto extra scietiam erit, & ad alias disciplinas pertinebit : hinc efficitur, ve Physicus nec sua principia confirmare, nec eos à quibus negantur redarguere aut debeat, aut etiam, quà Phylicus est, possit. Nam quamuis principia, quæ sunt caussæ rei, possint (vt docet Auerr. 2. Physic. commento. 22.) demonstrari esse in natura, demonstratione signi, quemadmodum demonfratur mareria esse in rebus ex transmutatione formatum, & primus motor ex subordinatione & finitate mouentium, & motuum: tamé qui asserit omnia esse vnum ens immobile, nullum Phy. relinquit argumentum, siue ductum à priori, siue à posteriori, quo vti possie ad sua principia tuenda,& comprobanda:quid enim est in rebus naturalibus, quod sit, non dicam magis, sed vel æquè nobis euidens atque certu, quam motus, & rerum multitudo ? quare necesse est Physicum omnibus præsidiis spoliatum obmutescere, eiusque patrocinium, & defensionem ab aliis suscipi; sic enim res se habet : si ea sciétia, cuius principia negantur, sit subalternata, eorum principiorum probatio petenda est à scientia subalternante, illius enim principia, sunt conclusiones, quas ab hac demonstrari, vel potius demostraras esse oporter, vt cernere licet in Perspectiua, & Geometria. Si verd ea scientia non sit subalternata, sed eius principia sint per se immediatharum, si ab ta, prima & per se indemonstrabilia: talium principiorum nulla esse alique oppu. potest demonstratio ex propriis, nec in eadé scientia, nec in alia : sed guentur, de si qua est, cam necesse est, vel Dialecticam esse ex probabilibus confectam; si quidem inter alias Dialecticæ vtilitates, quæ commemorantur in 1. lib. Topic, hæc vna in-primis est, quòd præbet instruméta,& præsidia quædam ad tuenda,& defendeda scientiarú principia: vel Metaphy. quæ scientia, cum agat de ente, vr ens est, de his, quæ pertinent ad omnes disciplinas, suo sibi iure vendicat patrocinium ac defensionem aliarum scientiarum, earumque principia, cum opus

ticulariu fciëfondere.

opus est, probat rationibus necessariis quidem, sed communibus & quæ ducunt ad impossibile: quanquam si is, qui negat principia alicuius scientiz particularis, concederet aliqua, que subiecta sunt illi scientiæ, sunc rectè posser particularis scientia ex iis que concessa kunt, probationem suorum principiorum conficere; vt si quis negans materiam, vel primum motorem esse, aut naturam agere propter sinem, concederer naturales formarum mutationes, nec tolleret moens, & actiones Phylicas, ex his posser Phylicus (vt fecit Arist.) illa principia demonstrare.

Sed existic hoc loco non leuis dubitatio, quæ (auctore Simplicio) Dubitatio, fi proposita est ab Eudemo, nec ab eo tamen solura. Si enim negen- "egem prinpropoute en an Eugenio, net au en tamen toine. Seemin legen cipia issims eur principia ipsius Metaphysica, quaritur cuius scientia sit, ea Metaphysica, probare. Nam li Metaphylica sua principia defendat, cur non simili- qua scientia ter vnaquæque scientiarum particularium, idem poterit efficere ? si- deben es procut enim Meraphylica se habet ad sua principia, ita quoque viden-bare. tur se habere scientiz particulares ad sua. Sin autem principia Metaphylicz dicat quispiam probari ab alia scientia superiori & vniuerfaliori , primum hoc fallum est , nulla enim est , aut esse potest, talis scientia; deinde ne sic quidem dissicultas tollitur, nam de tali scientia similiter quæri potest, si eius principia negantur, à quo probari debent? Si enim ab alia scientia, & illius itidem ab alia, & ita sempet deinceps, res sanc procedet in infinitum: quare ed tandem necessariò veniendum est, vt vel principia Metaphysicæ remaneant sine vlla probatione, & omni defensione destituta, vel ve probentur ab iplamet Metaphylica: quod si ei conceditur, nulla videtur esse caussa, cur non idem concedendum sit scientiis particularibus. Hec est du- Solutio dubibitatio, que soluitur hoc modo. Qui negat principia scientie parti-tationi. cularis; fieri potest, ve nihil penitus concedat eorum, quæ ipsi scientiæ subiiciuntur; ex quo sit, vt nihil ei reliquum faciat, quo principia sua tueri possir: qui autem negat principia Metaphysicæ, vel is concedit aliquid vel nihil: si nihil, non erit cum eo disputandum: nulla enim de re potest suscipi disputatio, nisi antè quibusdam rebus posicis, & concessis: si aliquid, hoc ipsum quale quale fuerit: aliquo modo attinget ius Metaphylicz, vipote que agit de ente, vi ens est, cui Subiiciuntur omnia, que cunque sunt in rebus: quare Metaphysicus ex eo, quod aduersarius ponit, & concedit, principia sua confirmare, cumque redarguere poterit. Atque totum hoc, quod nunc à nobis dictum est, diligéter observatum esse cernimus ab Arist in 4. lib. Metaphy.vbi primum illud principium, quodlibet est, vel non est, contra nonnullos id Sophistice negates, multis modis declarare, ac probate contendit: vide etiam D. Thomam prima part. quæstione pri-

ma art. 8. Sed quemadmodùm prædictos Philosophos refellat Aristoteles, videamus.

Licet supradicti Philosophi sic opinando auferant, vt dictum est, principia Phylicæ, tamen quoniam profitentur se agere de rebus naturalibus, & naturales dubitationes tractare, Aristoteles contra cos disputationem init, non tanquam Physicus, vt milè putauit Simplicius, tollentes enim motum, omnia Physico subtrahut præsidia quibus ab eo repelli, & reiici possint; sed tanquam Metaphysicus, vt rectè sentit Alexander & perspicuè intelligiturex ipsa disputatione. Refellit autem corum sententiam duobus argumentis; vno ex multiplici ratione entis sumpto: altero ex varia (vnius) significatione: sed ante omnia Arist. ponit, ens multipliciter dici, non quidem dici de multis rebus: id enim, cum ab illis negetur, accipere pro certo, quid aliud esset quam, vt aiunt, principium petere? sed, ens significare multa, & varia, vt substătiam, quantitatem, qualitatem & czetera genera accidentium, sime sint ea diversa inter se, sive non: hoc enim, cùm sit omnium sermone tritissimum, à nemine, qui sanæ mentis sit, negari potest. Ex hac hypothesi sic deinde ratiocinatur. Qui dicunt omnia esse vnum ens, aut intelligunt omnia esse vnum, secundum nomen entis, quod dicitur de omnibus, licet re sint muka, & hoc modo nulla est quæstio: aut esse vnum secundum rem, quod multis modis contingere potest: vel vt sint vnum genere, vel specie, vel numero: priora duo, cum genus & species de multis dicantur, non tollunz multitudinem rerum: quod si volunt omnia esse vnú numero secundum rem, vel putant omnia esse vnum numero, quod sit substantia sine accidentibus, vel aliquod accidens sine substantia : si erie sub-Rantia sine accidentibus, non poterit esse finita, vel infinita, vt ipsis placet:finitum enim, & infinitum sunt proprie affectiones quantitatis; quæ nec substantiæ,nec vlli aliarum rerum accidunt,nisi propter quantitatem. Si est accidens sine substantia, multa consequentur incommoda, quæ necesse est commemorare, cum in aperto sit, nullum accidens seinnotum à substantia per se cohærere, & constare posse. Ergo quocunque se vertant, tenentur conuici, & habent confiteri, illud suum, ens, quod faciunt finitum, vel infinitum, non effe vnum, sed minimum duas esse res, substantiam nimirum & quantitatem. Alterum argumentum ex varia notione vnius, hanc vim habet. Cum vnum, dicatur multis modis, vt videre licet libro 5. Metaphy.maxime verò (quòd ad rem præsentem attinet) tribus. Dicitur enim vnum: vel quod est continuum, vt magnitudo; vel quod est indiuisibile, vt punctum; vel quod est vnum omninò secundum rationem, multis autem & variis nominibus significatur, que nomina vo-

cantur, nomina synonyma, vt enfis & gladius. Quonam horum trium modorum existimant omnia esse vnum: si vt continuum, cum id sit multa potestate, siquidem potest infinite dividi, non erunt omnia vnum proprie; si vt ea, quorum ratio est vna, ita vt omnia nomina idem penitus significent, sequeretur, idem este contraria, vt bonú & malum, & idem esse disparata, vt hominem & equum: quin etiam, idem esse contradictoria, vt bonum, & non bonum, hominem & no hommem. Quare idem critens, & non ens, cessabir igitur quæstio, nam idem erit dicere omnia elle vnum ens & omnia non elle vnum ens, immò omnia non esse ens, sed nihil. Si autem vnú accipiatur proeo quod est indivisibile, ergo tale ens vnum, non crit quantum, ac proinde, nec vt ipsi volunt, finitum aut infinitum, nec item erit quale autaliis sensilibus accidentibus affect ü. Etenim, vt est apud Arist... 6.Physicorum & in lib.de Sensu & sensili, nec vllum accidens sensile potest esse in co, quod caret quantitate: quin etiam Arist, nullum accidens, siue materiale siue spirituale agnoscit & ponit in vlla re, quæ aut non sit particeps quantitatis & materiæ, aut cu his naturale &necessariam connexionem, atque coniunctionem no habeat: quamobrem nec in Deo, nec in Intelligentiis vllum accidens esse vult; nec sanè putaret, habitus & actiones animæ rationalis esse accidentia, niss videret eam naturaliter quodammodò pendere à corpore, & in eius functionibus varietarem quandam, & mutabilitatem contingere. Etenim quod adest, & abest alicui rei præter eius interitum, id nemo negare potest esse accidens: sed virtus & vitium, scientia & ignocantia, intelligere & velle adfunt animæ rationali sine vllo eius interitu; relinquitur igitur, nemini dubium, ac obscurum esse posse, quin huiusmodi res sint accidentia. Sed quamuis Aristoteles solo natura lumine, vel suæ Philosophiæ haud omninò vesæ, principiis nixus, non cognouerie vilam in substantiis incorporeis varietatem &commutationem, aut fuisse vnquam, aut aliquando esse posse; Theologi tamen, (quia id ex sacris literis quibus longè sublimior doctrina continetur compertum habent) constanter affirmant & docent habitus & affectiones, tam intellectus, quam voluntatis, nó secus in Angelis, quàm in nobis esse accidentia. Verùm, vt eò reuertatur, vndo hac noftra defluxit oratio, perspicuum sit contra rationem entis & vnius esse, facere omnia vnum ens : atque hæc quidem Aristoteles contra hanc opinionem. Plato autem licet in Parmenide eam probate videatur, interpretans eamMetaphysice: tamen in Sophista, non multò aliter eam accipiens, qu'am hîc Aristoteles, multis verbis exagitat. Veruin de hoc, paulò infrà,

q iiij

Rationes Xenophanis solumetur secundium Aristotelem.

CAP. X11.

RISTOTELES in eo libello, qui de Xenophane inscribitur, multa & varia oratione docet, Xenophanis rationes, quas suprà exposuimus, captiosas, & infirmas esse. Primú, quia non est æquum, ex rebus minùs certis & perspicuis,

tollere alias res magis euidétes & certas, vt facit Xenophanes; qui exeo, quod sumit, ex nihilo nihil fieri, vult auferre motú & multitudiné rerum cùm tamen hoc multò clarius & firmius sit, quàm illud. Ná ex nihilo nihil fieri, non tam sensibus perspicuú est, exploraté que perceptum, quàm res moueri & multas esse siquidem ex non ente res gigni, quidam existimarunt & hi quidem non è vulgo, sed ex iis, què sunt habiti sapientes: Hesiodus quidem hæe cecinit.

Primum ante omne aliud, chaos extitit, inde patents Pettore cunttorum sedes firmisima tellus, Atque amoriu cunttu specie immortalibus antoit.

Ex his autem dicit tætera fuisse genita, illa verò ex nihilo. Turra quia, vt verum sit id quod sumit, tamen ex eo non conficitur quod vult:non enim si ex nihilo nihil sit, continuò necesse est, nihil gigni: posse. An Empedocles, Anaxagoras, Democritus, & alij Physici nonin ld pariter consenserunt, ex nihilo nihil posse estici, qui tamen, nec generationem, nec motum, nec multitudinem sustulerunt? recte enim diceret aliquis, in rebus naturalibus qualdam æternas esse sine generatione & interitu, vt colos & materiam primam : alias verò generari & interire, non ex nihilo, vel in nihilum; sed alias ex aliis, vel directé procedendo in infinitum, vel vicissim retrò comeando, vt aqua ex aere oriatur & vicissim aer ex aqua, vel vt omnia ex vnoprincipio nascantur, & in ipsum dissoluantur; quemadmodum qui putant omnia esse aquam, vel aërem, hi sensent exaëre, vel aqua per sondensationem & rarefactionem varie affectis, at que commutatis, cunctas res existere: Similiter qui faciunt multa principia, vel finita, ve Empedoeles, vel infinita, vt Anaxagoras, & Democritus, volunt ipla quidem principia esse sempiterna, cateras autem res ex illis, & in illa per congregationem, & segregationem generari, atque interire. Deinde, cur fi id quod est, mernum est, ex co fit, ve fit infinitum quia, inquit, si quod est genitum habet principium; ergo quod non est genitum, neque est interiturum, neque principiums neque finem habebit:atqui hoc non oftendit, id quod eft, carere terminis suæ magnitudinis & extensionis, sed carere principio & fine durationis, atque eo principio, ex quo creatur, & in quod tandem occidat.

occidat. Nonne Empedocles ait quatuor elementa esse ingenita, & atomos itidem Democritus, quibus tamen non tribuút infinitatem magnitudinis? Posteà, cur oportet esse vnum, quasi verò non possint esse multa ingenita velut de cœlis sentiunt Peripatetici. Vel enim illud, ens, ponitur incorporeum, vel corporeum: si incorporeum, quo pacto dicit esse infinitum? nam finitum & infinitum, tales sunt affe-Ctiones, ve cadant nisi in corpus: sin autemest corporeum, habebit multas partes, quare non erit simpliciter vnum. Ampliùs, quid prohibet esse vnum, non tamen vndique sui simile? Etenim sieri potest. ve ipsum ens sie vnu, ingenitu & infinitum, tamen constitutum, vel ex partibus dissimilis naturæ, cuiusmodi est animal, vel ex partibus fimili quidem natura præditis, dissimilibus tamen assectis accidentibus, vt aliz sint rara, aliz densa, aliz lucentes, aliz obscurz, quam varietatem nos ipli agnoscimus in colo, cuius substantiam vniformem este, & simplicem arbitramur. Ad extremum, cur necessarium est, si vacuum non sit, id quod non est posse moueri? primum enim vacuum esse quasi locum & sedem corporum, multis veterum placuit, vt Heliodo: qui ait ante omnia extitisse chaos veluti receptaculum omnium corporum: quin etiam Democritus non modd (vt suprà diximus) censer vacuum esse, sed vult ipsum esse principium rerum; multoque verismiliori & apertiori ratione Democritus ex eo quòd motus est, consieit, necessarium esse vacuum, quàm Xenophanes ex eo, quòd non est vacuum, nititur concludere, non esse motum: magis enim certum & perspicuum est, motuú esse vacuum, wt si alterutrum concedendum, aut negandum fuerit, omnes sine dubio potius admissuri sint vacuum, ne motum tollant, quam negaturi motum, ne vacuum admittant. His accedit; quòd sine migratione totius in aliú locum, potest & totú ipsum moueri motu alterationis, & partes iphus, motu locali per quandam veluti coagitationem & flu-Auarionem partium adinuicem. Atque hoc modo Xenophanis rationes co, quemante posui, libro-dissoluit Aristoteles.

Solumntur rationes Melisi.

E LISS I autem argumentationem, qua sic ratiocinatur (si quod est genitum, habet principium; ergo quod nó est genitum, caret principio: sed id quod est, non est genitu; ergo caret principio, quare necesse est infinitum esse) Aristoteles deabus de caussis vitiosam esse confirmat. I. lib. Physic. tex. 25. primu, propter formam, tum propter materia. Ac vitium quidem forme, do-

terius est, quàm materiæ, nam si forma est vitiosa, etiam concesso anrecedente, non recte infertur consequens, sed potest negari, ve in hoc syllogismo: omnis homo est animal; omnis equus est animal; ergo omnis equus est homo: concessis præmissis, rectè negatur consequens ob vitium consequentiæ, qua parit mala syllogismi forma. At si bona fuerit argumétationis forma, positis præmissis siue veris, siue falsis, necessariò colligitur conclusio; vnde bona forma facit ex falsis colligere verum,&retinet nomen syllogismi:eius autem desectu,nec est, nec dicitur syllogismus, nisi secundim quid. Ratio igitur Melissi, primò peccat in forma, siquidem procedit ex opposito antecedentis ad oppolitum consequetis: vt si dicas, si homo est, animal est; ergo si non est homo, no est animal: cu è contrario fieri deberet, quocirca habet in le fallaciá consequentis: quæ dupliciter fit(vt Arist.docet 2. lib. Elenchorum cap.5. hanc ipsam Melissi orationé ibi exempli loco afferens) vel cùm ex opposito antecedentis colligimus oppositum consequentis, ve accidit in hac ratione Melissi: vel cum ex positione consequentis inferimus positionem antecedentis, vt si est homo, est animal; ergo si est animal, est homo: & prior, quidem modus huius fallaciæ, cum ad syllogismum reuocatur argumentatio, facit syllogilmum in prima figura, cuius minor propolitio est negatiua, qualis eft hic: omnis homo est animal; nullus equus est homo; ergo nullus equus est animal. Posterior autem modus facit in secunda figura fyllogismum ex duabus affirmatiuis, cuiusmodi est hic:ignis est elementum; aqua est elementum; ergo aqua est ignis. Sed quia posset aliquis pro Melisso respondere, eam ratiocinandi formam, quam vsurpauit Melissus, licet pet se vitiosa sit, in terminis couertibilibus, quales sunt habere principium & essegenitum, satis valere, & non inulitatam esse in scriptis Aristotelis; idcirco demonstrandum est rationem Melissi (tametsi nullum esset in ea vitium formæ) tamen vel fumere id quod est falsum, vel si vera sumit, certè non concludere & obtinere quod vult. Nam cum principij nomen multis modis dicatur, significat enim (vt alias nunc significationes omittam) initium temporis vel durationis, & initium magnitudinis. Si Melissus priori modo vsurper nomen principij, vera quidem colligir, nimirum id quod non est genitum non habere initium temporis atque duracionis suæ; sed ex eo non licet inferre quod maximè vult, nimirum id quod est secundum quantitatem infinitum esse, sic enim variè acciperet notionem principij, & in æquiuocationis vitium incurreret, fumens in antecedence principium, pro initio temporis, in conclusione autem, pro initio magnitudinis: sin autem posteriori significato accipiar vocabulum principij, pro eo quod habet terminos magnitugnitudinis, dupliciter peccat, primum enim non quicquid gignitur habet principium magnitudinis quæ primò, vel generationem, vel alterationem acceperit, sed (vt Arist. docet 1.7. & 8. lib. Phys. extremo item libello de Sensu & sensili, & Theophrastus in 10. lib. de Motu, vt refert Simplicius 1.lib. Phylic. super textum 23.) quedam sunt, que non per partes, sed totæ simul & aceruatim alterantur, vt patet in coglaciatione aquæ & coagulatione lactis: quæ licet alteratio simul ratione formæ, aut temporis fieri nequeat, ita vt aliquid qualitatis, quæ habet contrarium & per motum propriè dictum inducitur, fimul in instanti producatur; proptereà quòd(vt in libro sexto Physicorú demonstratur,)non potest dari primum mutatum, sed, ante quodlibet mutatu, est mutari; & ante quodlibet mutari, est mutatu esse: tamen ratione subjecti potest alteratio simul fieri; ita ve non ante quamlibet partem magnitudinis subiecti, alia sit pars priùs alterata & ante illam alia, & fic deinceps in infinitum, sed possit tota aliqua magnitudo simul alterari. Deinde non est verum quod sumit Melissus, quod non est genitum carere principio & termino magnitudinis. Ecce cœlum ingenitum est, & tamen secundum magnitudinem definitum est, atque circunscriptum: atomus Democriti, elementa Empedoclis, cùm ingenita ponantur, non tamen dicuntur elle infinita Tecundum molem.Hæc de Melisso:veniamus ad Parmenidem.

#### Refutatur ab Arist. argumentatio Parmenidu. CAP. XIIII.

ARMENIDIS rationem, tripliciter refellit Aristoteles s. Physicorum tex. 25. Primùm enim docet falsam esse illam propositionem, quam ipse sumit (quod est præter ens, est nó ens) nam licet in vniuocis, quæ significant vnam naturam æqualiter communem multis, talis ratio disserendi valeat; vt quod est præter animal, est non animal; & quod est præter hominem, est non homo; tamen in æquiuocis, quæ nihil commune, sed immediatè significant ea de quibus dicuntur, non valet, vt quod est præter cané, potest esse caims; còm enim illa vox sit æquiuoca significans canem marinum, cælestem & terrestrem; sieri potest vt quod præter canem terrestrem est, sit canis marinus, vel cælestis: similiter etiam còm ens immediatè significet decem Categorias, hinc sit vt còm dicimus ens, non intelligamus aliam rem, quàm substantiam, vel accidens: quamobrem quod est præter ens, hoc est, præter substantiam, potest esse ens, nimirum accidens; vel è contrario quod est præter ens, hoc est, eccidens, potest esse ens, nimirus substantia. Deinde ostédit ex iis, quæ

sumit, non confici quod vult:nam, vt demus illud esse verum, quod est præter ens, est non ens; non tamen ex eo recte concluditur; ergo

ens est vnum. Erenim ponamus omne ens esse album: bene sequitur omne ens est album; ergo quod est præter album, non est ens: at non rectè colligeretur illud; ergo album est vnum; quid enim prohibet, vt omne ens sit album?tamen quæ alba sunt multa esse, vt lanam, niuem, cygnum: prætered non esset vnum album continuatione, quanquam etiam lic, esset multa potestate, quia posset dividi in multas partes albas: & vieunque lit, necellarium ellet, in albo duo cogitare, rationem albedinis, & id cui, tanquam subiecto inest albedo. Licet enim accidens separari nequeat à subiecto, veriusque tamen ratio longè diuersa est. Ad extremum, tacitè demonstrat, conclusionem Parmenidis pugnare cum eius sententia: nam si vnum est ens, sequitur nihil esse: vel enim illud vnum ens erit accidens, vel substantia; si accidens, cum nequeat per se constare, necessario accidet & adnitetur alteri, nempe subiecto; at hoc cum dinersum sit ab accidente, quod politum fuit tantummodò elle ens, non erit ens; quod autem est accidens non entis & ab eo sustentatur, qui potest esse ens?quare, si illud vnum ens ponatur esse accidens, plane nihil erit: sin autem dicăt esse substantiam, nihilominus idem continget incommodum; nam cum sit perspicuum multa substantiæ accidere, vt esse calidam, albam, grauem vel leuem, hæc omnia erunt non entia, quippe quæ non sint substătia, quæ sola ponitur esse ens, at cuius accidentia sunt non entia, ipsum quoque est non ens, quocunque igitur se vertant, nullum habent exitum. His etiam accedit, cùm dicunt ens esse finitū & sphæricum, quæ in solam cadunt quantitatem, necesse est in tali ente quantitatem esse, & substantiam, sine qua nullum accidens cohærere potest in natura, quare non v num erit ens. Neque verò cuiquam mirandum accidere deber, Parmenidem non vidisse hæc incommoda, quæ tam aperté consequenter ipsies opinionem; nam Simplicius Eudemi testimonio confirmat, apud priscos illos nondú fuisse in observatione regulas distinguendi, demonstrandi, aliasque Dialecticas præceptiones, quæ posteà ex ipsarum rerum consideratione, præsertim autem ex ipso vsu & disputandi exercitatione peruestigatæ, atque inuentæ fuerunt: quamuis nonnulli contendant 🔉 🜬 quibus est is, quem modò dixi, Simplicius, nihil horum lamisse Parmenidem, vtpote virum in disputando acutum, & actem, necignaru Dialectice; siquidem is apud Platonem in eo dialogo, qui ab iplo nomen accipit, valde laudar, & commendat Socrati studium Dialecticæ. Sed de hoc paulò pôst. Plato autem in Sophista, alio modo Parmenidi occurrit. Nam

An varmenides callueris Logicam.

cùm

cum eius ratio contineatur hoc syllogismo; quicquid est præter ens, est non ens; sed non ens est nihil; ergo ens est vnum. Plato, licet in mundo intelligibili, vbi est inestabilis vnio omnium strum, conce-plate parmedat omnia esse vnum ensssicut etiam nos concedimus omnia in Deo nidu ratione esse vnum quidpiam simplicissimum, tamen in mundo sensibili, pro-seluat. pter discretionem & divisionem rerum, que antè suerant vnite, putat necessariò ponendam esse multitudinem; nam quæ intelligentia Dei comprehensa, sunt maxime vnita; ea cum descendunt in materiam corpoream, non possunt illä vnionem retinere, sed ratione partium, & multitudinis, per multiplicationé, extésionémque sui, variè dividuntur. Itaque cum huic Parmenidis conclusioni, que multitudinem tollit, Plato non assentiretur, præmissarum, ex quibus ipsa coficitur, alteram, nimirum maiorem cócedit, alteram, videlicet minorem negat; nam vt fatetur quod est præter ens, esse non ens, ita negat quod est non ens, nihil esse; vult enim ipsum non ens esse in rebus,& caussam esse multitudinis, diversitatis,& inæqualitatis quæ in rebus inuenitur: quam responssionem, quoniam Arist. videbat in speciem absurdam esse, & secum pugnare, quippe cum ponat non ens esse: si enim est non ens, ergo non est: & si est; ergo non est non ens. idcirco in primo Phy.tex. 30.ait quosdam (sine dubio Platonem innuens) cum occurrere veller rationi Parmenidis, ei potius cessisse, & manus dedisse, vipotè qui affirmando, non ens esse, longe absurdiorem inducant sentétiam, quam est illa Parmenidis. Sed quia nos Plasonem hac in re non solum non absurde, sed etiam sapienter ac diuine philosophatum esse arbitramur, eius sententia paulò apertius, atque enucleatius declaranda est.

Explicatur sententia Platonia de non ente. C A P. XV.

PvD Platonem, ipsum no ens, tribus modis vsurpatur; vno Tras segnismodo pro co, quod penitus est nihil, & absolute ac simplici- cationes non ter opponitur enti, quod ambitu suo amplectitur omne entis, apud ens, quale quale fuerit, hoc est, siue corruptibile, siue incorruptibile; hue sensibile, siue intelligibile : altero modo pro ente sensibili, generabili, & corruptibili, quod appellat non ens, tum quia tempus, quo existit, perexiguum est, si conferatur cum eo tempore, quo non est, quod tam ante ipsius generationem, quam post interitum, insinitum est:tum etiam quia dum existit, nunquam idem permanet, sed continenter variatur, atque comutatur, de quo ita scribit in Timæo; Quid eft, qued semper oft, generatione autem non habet? @ quid est qued gigni



tur quidem, nunquam autem est? Quæ verba Porphytius diligenter ex-

pendens, (vt Simplicius refert primo Phylicorum super textum 30.) air Platonem, id quod eft, dicere ideam, id autem quod non est, materiam primam omni specie & forma carentem, quæ in se ipsa cónsiderara, potestate quidem est amnia, actu verò nihil: compositum autem ex forma & materia, quie formæ particeps eft, nihil vetat appellari ens, & elle, quia verò materiam continet, atque propter cam est in perpetuo fluxu & mutarione, rectè dicitur non ens., & non esse. Verum, cum is modus loquendi frequens & familiaris Platoni, reprehendatur ab Alexandro Aphrodisco, vt, quanti sit eius reprehensio, verè queat æstimari, nec me pigebit Alexandri verba quæ in primo Phy, super tex.15.comemorar Simplicius, hoc loco adscribe-Alexader re- re, nec lectorem (vt opinor) ea legisse tædebit; Qui ea, qua gignuntur, prehedit Ala-G'intereunt (inquit Alex.) proptered dicunt non effe, quoniam aliquado quidem sunt, aliquando verò non sunt, solam autem aternam substantiam esse, qui a nullo modo participat de co, quod non est, primum ex ipsa enidentia vsuque loquendi redarquendi sunt. Omnibus enim, qua talia sunt, videntur esse, & ita sentiunt, o dicunt. Deinde, quod gignitur, ex non ente fit ens, o acquirit ese, alioqui non gigneretur; similiter quod interit, ex ese mutatur in non ese, amittens esse quod habebat antea, alsoquin non interiret; quare hac ipsa re quod aliquid gignitur Ginterit, necessario habet esse, G in in, qua sunt, numerari debet. Non enim corruptibilis substantia si non est similiter atque aterma, proptereà non est. nam si ideò non est, quia interit; ergo, quando non interit, & quatenus non interit, eo ipso, tune quoq; suerit. Hæc Alexander, cui Simpli-Simplicius cius pro Platone respondens, ait, quemadmodum album id propriè defendit Pladicitur, quod est purè, & sincerè album, omni permixtione nigroris vacans, quod autem ita est album, vt plùs nigredinis admixtum habeat, quàm ipsum est, nemo sapiens dixerit simpliciter album, sed tantummodò secundum quid, & potius appellauerit non album: sicut etiam aqua vnum habens gradum caloris, septem autem frigo-An res corru- ris, non appellatur calida : sic etiam res corruptibiles potiùs dici depubiles dici bent non esse, quam esse, quandoquidem plus habent de non esse, debeat entia, quam de ipso esse. Etenim ante generationem infinito tempore non An non entia. funt, similiter quoque post interitum, dum autem videntur esse, perpetuò commutantur, tendentes ad non esse. Verum dissensio quidem horum Philosophorum, meo iudicio, non est in rebus, sed in verbis. Nam si de ipso esse, loqui volumus absolute, nemo inficiari potest, res generabiles esse alioquin nec generari, nec operari, nec sentiri, nec moueri, nec interire possent. Sin autem loquimur de ipso esse non absolute, sed facta comparatione ferum generabilium cum rebus æternis, quæ habent esse æternum,& penitus im-

tonem.

mutabile,

mutabile, hac ratione, κατά την έξοχην, hæ dicuntur effe, illæ autem non esse: quocirca etia D. August.in 7. lib. Confess. 21. in eandem sententiam hæc scribit; Inspexi catera infra te, & vidi nec omnino esse; nec omnino non esse:esse quidem, quoniam abs te sunt; non esse autem, quoniam id quod es non sunt id enim vere est, quod immutabiliter manet. Idem D. Augu-praclara D. stinus lib. 8. de Ciuitate Dei. cap. 11. hoc vno maxime argumento per- Augustini de suasum sibi esse ait, libros sacræ scripturæ lectos esse à Platone, quod Platone senis res sensibiles & corruptibiles appellet non entia, res autem intelli- tentia. gibiles & in corruptibiles (præsertim verò ipsum Deu) verè ac propriè & folùm entia esse censeat:sequutus in hoc sacras literas, in quibus non semel legimus omnes creaturas cum Deo collatas esse, quasi non entia; solum Deum & vnum & bonum & che esse. Præcipuè autem putat Augustinus, Platonem in eam de Deo doctrinam & sententiam venisse, excitatum & quasi admonitum illis Dei verbis, quæ sunt in Exodo cap.3. Deus enim, quæréti ex eo Moysi, quod esset nomen eius, respondit, Ego sum qui sum. Sic dices filiis Israël; Qui est, misit me. Pro foribus eriam templi Delphici palàm positum erat verbum hoc Græcum a 1. nam ingredientes templum, à Deo moniti illo oraculo, Cognosce te ipsum; eum resalutantes respondebant, e 1, hoc est, Tu es: soli Deo, ve æterno & prorsus immutabili, ipsum esse, conmenire fatentes. Ac Plutarchus quidem, verbum illud Græcum exponens in eo libello, quem ea de rescripsit, multa eáquæ præclara ad hanc eandem sententiam confirmandam & illustrandam affert. Quem Plutarchi locum, magna cum eius laude, commemorat Eusebius lib.11. de Præparatione Euangelica cap. 7. Verùm de &cunda entis acceptionem, quæ omnium maximè id, de quo nunc agitur, at-

non entis, significatione sit dictum satis. Veniamus ad tertiam non tingit. Plato in Sophista disputat id propriè ac sunpliciter posse dici ens quemedoem-& esle, quod in se continet omne esse omnésque gradus, ac perse- nibus rebus, Aiones entis, & cui nihil, quod ab ente contineatur, vllo modo de- prater Deum str. Nam cum ens non significet vnam aliquam naturam generalem dum platone & diuersam ab aliis naturis, sed immediate significet quicquid quo- conneniat esse quo modo est, non potest quicquam proprie dici & absolute vocari no ens, quam

ens, seu id quod est, nisi coplectatur omne esse: quare hoc modo ens 4 ens, vel id quod est, soli Deo verè conuenit, vtpote in quo omnium re- iffum no ens, rum persectiones longè præstantiori modo quam sunt in rebus ab multitudini æterno præexistunt: quamobré meritò in sacris literis de se ipsadi- e disensis cit; Ego sum, qui sum. Quælibet autem aliarum rerum quoniam limita- tu rerum. tam, determinatamque naturam nacta est, sicut propter eam partem

entis, quam est sortita, potest dici ens, ita verè appellari potest non

ens, proptereà quòd non habeat complures alias partes entis, exempli causla; homo dicetur ens propter naturam hominis, quæ est particula quædam entis, dicetur quoque non ens, quia non cit ens, quod est leo, equus, planta, cœlum, Angelus: & quia plus est, id quod non est, quàm id quod est, non absurde potius dicetur no ens, quam ens. Arque huiusmodi non ens, caussa est omnis multitudinis & diuersitaris, quæ cernifur in rebus. Nam quod in se comprehendit totum esse, non potest esse nisi vnum; si autem est multitudo, necesse est vnú esse non ens quod est alterum: alioquin si quod est vnum, idem prorsus est alterum, non multa, sed vnum erunt. Quoniam igitur vnumquodque ita cft, vt etiam aliquid non sit, ex hoc quass fonte non entis, manat retum diversitas atque multitudo. Vnde in Sophista inducuntur hæc quinque idem, diuersum, status, motus, inæquale, quæ

sunt diversa ab ente, & participant non ens.

Itaque cum Plato in Sophista(vt eò reuertamur vnde huc digtessi sumus) occurrens Parmenidi assirmanti, id quod est, vnum esse, concedit non ens esse, non loquitur de non ente, primo modo sumpto, sed hoc tertio modo, id quod aperte significat his verbis; Nequis de nobu dicat, quod id quod est entu contrario, nempe id, quod nihil est, hoc esse amdeamus, dicere. Nos enim huiusmodi non ens, jampridem valere iubemus, quod autem nune id qued est no ens (nempe tertio modo acceptum)esse dicimese vel persuadeat aliquis, probans nos non recte dicere, vel quandin non potest, decendum queque est ille, seut nes decimus. Et quia huiusmodi non ens permixtum, atque confusum est cum ente, hinc putat Plato necessariò existere multitudinem & varietatem rerum. Neque verò hoc tertiusm non entis significatum displicet Aristoteli; etenim proximè post ca verba, quibus tocte Platonem reprehendit, subdit hæc 1. Phy.tex. 30. Manifestu quod non verum erit, quod si vnum significat id quod est, nibil erit quod non est, nihil enim probibet non simpliciter esse, sed no ens aliquid esse quod non eft: quibus verbis significat id quod est præter verè ens, nempe substantiam, ese quidem non ens, verum non simpliciter, sed non ens aliquid, hoc est, nó ens quod est substantia, posse tamen esse aliud ens, quod sit accidens. Perspicuum autem est hunc modum loquendi planè similem & congruétem esse sententiæ Platonis, quam paulò suprà docuimus, ve vel hac vna ex re perspicere licear, hos duos Philosophos nonnumquam verbis dissenire, cum rebus & sentenriis omninò consentiant. Atque hoc modo Atist. soluit rationes corum qui conabantur probare ens esse vaum. Restat vt dicamus quid nos de horum Philosophorum opinione sentiamus.

Defenditur opinio Parmenidis, Xenophanis, & Melisi. CAP. X V 1.

1 TALIS est Parmenidis-opinio, qualem Aristot. depinxit, no dubium est, quin ea penitus, & falsa, & absurda sit. 🗽 Sed quia nemo elle potelt víque eò sensibus,& méte captus, vt cotra omné rationis, omnitim q; sensuum euidétia,

negare audeat motu, & multitudiné esse in rebus, ideirco multis sit verisimile, Parmenide illis verbis no esse locusum de rebus Physicis, quas luce clarius est, & moueri, & multas esse. Vr autem ita de illo fentiant, his conie&uris adducuntur.Primùm Plato in Theæteto , & Sophista, vocat Parmenidem magnum, sapientem, acrem, genero-Lam Parmesum, patrem & magistrum Socratis, vtentem pulcherrimis rationi-nidis ex Plabus in disputando, & ait non modò sententiam eius, sed etiam ora-vone. tionem esse valde difficilem ad intelligendum, & profundo natatore indigere. At si Parmenides, loquendo de rebus Physicis, pronunciasset cunctas esse vnum ens immobile, suisset ea quidem opinio, pon hominis sapientis, sed vel stulti non intelligetis quid diceret, vel impudentissimi Sophista, huiusmodi paradoxis defendendis, inanem fibi laudem,& gloriam aucupantis,non folùm ad intelligédum non difficilis, sed etiam ad redarguendum facillima. Deinde Arist. primo Phylifegregat eum à Phylicis, & in 3. de Cœlo tex. 2. ait Parmenidem & Melissum assirmantes, omnia esse vnum ens immobile, non esse putandum de rebus naturalibus id dicere, & in primo Metaphys. loquens de Parmenide, fignificat eum, cùm dixit omnia effe vnú, aliud quidpiam inspexisse, quam vulgò putatur, aut ipsius verba præ se fezunt: & cum ibi fateatur Xenophané dixisse omnia esse vnum, quia respiciens ad totum colum, ipsum vnum esse dixit Deum; cur non Parmenides simile quidpiá putetur significare voluisse? cùm & ( au-Core ipsomet Arist.) auditor fuerit Xenophanis, & longe politior, atque subtilior, quàm Xenophanes & simili vtatut loquendi modo, & Aristoteles in lib. qui est de Xenophane, Zenone, & Gorgia scribat Parmenidem fecille vniuersum (quod appellat vnum ens) ingenitu, immobile, & vndique perfecte globosum. Posteà in co opere, in quo Parmenides hanc sententiam suam versibus exposuit, quos versus citat Simplicius 1. Phys. Super text 31. & Bessarion contra Placonis calumniatorem libra. cap. vltimo, de suo illo vno ente verba faciens, perspicue ostendit se loqui de eo ente, quod verè est, quibus werbis apud veteres significabatur, ens tantummodò sempiternum, immutabile, diuinum: ad extremum autem, conuertens fe ad res narurales, que in generatione, &interitu versantur, appellat eas fallaces, & non entia, nisi secundum opinionem hominum, qui ca solum

existere putant, quæ sensibus vsurpant, vocat sallaces, propter earum mutabilitaté & inconstátiam, que in caussa est, ve sepe fallant sensus & in erroré inducat. Quocirca Parmenides, vt auctor est Laërtius) iudiciú veri, non in sensibus, sed in sola mente collocabat: his versibus,

Nec tibi communis sensus persuadeat unquam Quicquam, ve fallaces oculs, aut ve indices auris, Aut lingua: at ratio dirimat discrimina rerum.

Appellabat autem non entia, ob caussam, quam suprà memoranimus, cum ageremus de non ente Platonis. Huiulmodi autem rerum scnsibilium duo facit prima principia, vnum ignem, seu id quod est calidum, lucidum, rarum, leue; alterum terram, seu id quod est frigidum, obscurum, densum, graue:id quod de illo etiá Aristoreles scribit 1. Metaphyl. & 1. Phyl. tex. 41. ex his manifestum est Parmenidem, neque motum, neque multitudinem è rebus naturalibus suftulisse. l'ostremò in supradictis versibus, ea pronútiat de illo vno ente, & talia illi attributa assignat, qualia nullo modo conuenire possunt in res Physicas: quæ attributa (vt quod dicimus clarius sit) hic breuiter recensebimus, ingenitu & immortale, totum, vnum, vnigenum, irrequietum, habes effe fuum totum simul, indiuisibile, principy of finis expers, nullius indigum, in que idem est intell gens & intellectie, simile globe perfecte, in que omnes partes extrema, aquè distant à medio. Quis non videt hæc tam aliena & remota esse à rebus Physicis qu'am quæ maxime? quid igitur dicet aliquis, significat illud vnum ens Parmenidis? certé id ex iis quæ in supradictis versibus posita sunt, dispici & diiudicari debet. A c primùm constat deceptos esse, tam eos, qui putarunt Parmenidem illis verbis, materiam primam indicare voluisse, quàm qui existimarunt eum non seriò & affirmate illam sententiam pronuntialle, sed Dialectice in vtranque partem disserendo, probabiliter locutú esse: illos quidem quòd corum, quæ illi enti attribuit, ne vnum quidem ad materiam primam benè accommodari potest: hos autem, quia licet apud Platonem Logicè de vno Parmenides disputet cum Socrate, qui locus istis fortasse sic opinandi occasionem dedit; tamen in iis versibus, quos antè memoraui, & in quibus hæc sententia expressa est, adeò asseuerantet loquitur Parmenides, vt contrarium, ne suspicari quidem nos, aut etiam cogitare permittat.

Ergo qui verisimiliorem Parmenidez opinionis interpretatione Quid Parme afferunt, corum alij cenfent, vt Eudemus ait, id quod Simplicius rewides per illud fert 1. Phys. Parmenidem illis verbis cœlū, vel vniuerfum significasse; fun ( und eni) quippe cùm appellet illud ens totum, rotudum, cuius extrema æquavarie spinio- liter distarent à medio, quæ non Deo, sed coelo, vel vniuerso competunt. Sed his vehementer adversaur Simplicius. nam cum illud, in-

quit,

quit, suum ens Parmenides vocet immobile, individuum, habens totum esse simul, in quo idem sit intellectio & intelligens, qui possunt hæc in cælum couenire, aut in aliud quidpiam, quàm Deum?is enim est omne ens, quia esse, & perfectiones omnium, in se continet, & quod est præter ipsum, est non ens, quaten us est mortale, nec per se constare potest, & cum ex se non sit, eius tantummodò participiatione existit, qui verè est: atque hic immobilis est, nam neque amittete quicquam, nec acquirere potest, quare non est, cur, vel quò moueatur. Oportet autem huiusmodi ens esse vnum, nam si multa, & omnis multitudo pendet ab vno, illa multa penderent ab illo, quate non essent primum, & ex se ens. Deinde si essent duo, vel essent omninò eadem, at sic non essent nist vnum quidpiam, aut alterutrum superuacaneum esset: vel essent dissimilia, quare vnum, nonesset id quod est alterum, ac proinde neutrú esset verè ens, sed vtrunque esser non ens: quæ res facilis est ad intelligendum, si memoria repetantur, quæ suprà exposuimus, cum de non ente Platonis ageremus. Hæc pro interpretatione Simplicij, ad intelligendam, tuendamque Parmenidis sententiam afferri possunt: quæ nobis ita probantur, vt eos tamen non condemnemus, qui verba Parmenidis referunt ad cœlum, vel ad vniuerfum: hæc enim non pugnant inter fe; potuit enim Parmenides facere mundum, vel cœlum animatum, cuius animam putaret esse Deum:quocirca vocans Deum, illud vnum ens, quædam tribuit Deo, quatenus Deus est, videlicet quæ Simplicius enumerat, vt esse intelligens, totum simul, indiuiduum, &c. alia verò ei assignat ratione eius corporis, quod animat, mouet & regit; vtesse totum, & globosum. Atque hoc quidem certè, nemini accidet incredibile, qui perpendet illa, quæ sunt apud Ciceronem 1. de Natura Deorum: cuius funt hæc verba; Parmenides, inquit, commentitium quiddam corona similitudino efficit, stephanem appellat, continentem ardore lucis orbem, qui cingit calum, quem appellat Deum. Sed de Parmenidis defensione hacteniis. De Xenophanis sententiæ intelligentia, nihil dubij est; siquidem ipsomet Arist. 1. lib.Metaphys.auctore & interprete,illis fuis verbis,fignificare voluit cœlú,quod putabat effe Deú. Melissi opinioné, eodé ferè modo, quo Parmenidis, Simplic. 1. Phys. super rex.6.interpretatur, nisi quòd Parmenides spectans ambitum cœli finitú, & q esse infinitú arguat veluti quanda materiæ imperfectionem, & & Deus est principium & finis omniú rerum, omnia vi ("uni ens) feefficientiæ, conservationis, & regiminis sui finiens, determinans & cerit finitum, intra suos quanq; rem terminos ritè cotinens, & quod ide est finitu melisio anis atque perfectu, quia finis est perfectio rei; idcirco dixit Parmenides infinitum. illud vnum ens finitú esse: Melissus verò cotemplans illud suum ens,

hoc est, Deum, non habere principium, & finem vel durationis, vel

efficientiæ, vel à quo esse habeat & cuius gratia sit, vel quod ab aliquo genere ortum & aliquibus differentiis infignitum & circunscriprum fuerit: & quia id vulgò appellari solet finitum, quod magnitudinis particeps ab alio finitur, atque teminatur: ob has inquamcaussas Melissus, non sententia, sed oratione tantum discrepas à Parmenide, maluit illud suu ens infinitum dicere, quam finitum. Ergo, & sentérias horum Philosophorum veras esse, & rationes, si ad prædictam intelligentia accommodentur, minimè pessimas, perspicuum est ex iis quæ dicta sunt. Sed quæret aliquis, si ita res habet, cur Arist. infimulat eos & falfa, & abfurda fenfisse? nam vel eum non vidisse, quod Simplicius & alij viderunt; vel si vidit, se tamen cotradicendi fudio videre dissimulasse, non caret aut ignoratia, aut improbitatis crimine. Respoder Simplicius, priscos illos Philosophos solitos esse velare sentétias suas anigmaticis & allegoricis obscuritatibus: quocirca Plato & Arist. veriti ne qui rudiores hebetiorésque sunt ad eorum abstrusa sensa introspicieda, quod primo quasi aspectu apparet ex ipsoru dictis arripientes, in errorem saberentur, ita illoru opiniointerdum be- nes tractarunt, ve eas vulgò improbare, ac reprehendere videantur; me sed observe quatenus supplent, quod ab illis prætermissum est, quod obscure dictum, declarat, quod de intelligibili & diuino ente disputatum erat, à rebus Phylicis docent esse alienum, ad extremum quatenus, quæ in seiias quam speciem videtur falsa & absurda, refellunt, atque redarguunt: quanquàm no id negotij à nobis susceptum est, vt tam in doctrina, quàm in moribus, ab omni errore & vitio-Aristor, vindicemus. Non eniminficiati possumus, eum in aliorum opiniones inquirendo, & in hisipsis diiudicandis, magis quam æquum erar, durum & acerbum arbitrum, atque iudicem extitisse. Verum de his satis. Deinceps ad eos veniamus qui vnú aliquod corpus faciunt principiú rerum omniú.

Cur Ariftoteles priscos Philosuphos philosophäses roprehedat, no sam corŭ fenverba spe-Hans?

#### Contra eos qui faciunt vnum aliqued corpus principium rerum. CAP. XVII.

Os, qui vnum aliquod corpus statuunt initium terum naturalium, Aristoreles vniuerse quidem refellit 1. Phys. text. 50. proptereà quòd principia reru debent esse contratia, vt ipse proxime ante monstrauerat in 3, lib. de Cœlo à textu 41. vsque ad 50. idem probat, eo quòd motus simplices sint plures vno, alius enim motus simplex secudum locum sit à medio; alius ad medium, & aliuscirca medium: quare similiter etiam principia eorum erunt plura vno: ad hæc 1.de Generat.tex.1.eo confirmat, quod istiusmodi Philosophi.

losophi funditùs tollunt genetationem fubstantialem: etenim illud vnum corpus, nullo modo mutari poterit secundum substantiam, videlicet ne pereat, vipotè quo extincto, cum sit principium rerum omnium, reliqua simul interire & nihil prætered gigni posse necesse lit: quare tantum mutabitur secundum accidentia, cuncta igitur vnius erunt substantiæ secundum speciem & formam, quod esse abfurdum ل fenfus ipli testificantur, & Aristot.docet 1.Phy.24.itaque solam alterationem reliquam faciunt in rebus naturalibus: immò ne hanc quidem, quippe cum si alteratio verè Physica fuerit, via certifsima sit ad generationem & interitum. Vide quæ contra huiusmodi Philosophos scribit Aristot. 1. Metaphysica text. 10. vsque ad 15. & Hippocrates in lib. de Natura humana, & item Galenus in 1. lib. de Elementis. Qui autem faciunt pro principio vnum aliquod ex quatuor elementis, consutantur ab Aristot. 2. lib. de Generat.in principio,& ibidem à text.24. víque ad 36. eo nimirum argumento, quòd experientia doceat, omnia elementa citra vllum discrimen inter se vicissim commutari, vt non debeat vnum constitui principium cæzerorum:id quod rationi etiam consentaneum est, nam cum quodlibet elementum, secundum qualitates sit cuilibet quodammodò contrarium, necesse est inter ea mutuam pugnam intercedere, cui necellariò consequens est, quæ ad generationem & interitum ducit, alteratio:ibidem etiam, & in 3. Phys. text. 41. refelluntur ij, qui corpus quoddam diuerium, & prius elementis, volunt esse principium rerum naturaliu; nam præterquam quòd experientia demostrat omne corpus naturale, aut esse aliquod ex quatuor elementis, aut ex illis conflatum, id etiam ratio confirmat, nam illud corpus, vel esset Mathematicum, vel Physicum; si Mathematicum, non re vera in natura constaret, sed sola animi informatione, & cogitatione cohereret: sin Phylicum, ergo mobile, & sensibile; at perspicuum est, nec motiuas, nec sensibiles qualitates in rebus esse alias, quàm quæ assignatur elementis, vel ex ipsis oriuntur: quicunque etiam locus illi corpori tribuatur (nam extra locum existere, ne fingi quidem potest) eum sibi naturaliter vendicat vnú aliquod elementotum. Quamobrem eiusmodi corpus necessariò esser, vel aliquod ex prædictis elementis, vel aliud quidpiam ex ipsis tamen concretum, atque coagmentatum. Denique cos, qui loco principij constituerunt vnum quoddam cotpus infinitum, ne fortè aliquando deficiat generatio, Aristoteles redarguit in 3. Phys. à 31. vsq; ad 55. & primo de Cœlo à 33. vsque ad 76. Nam cum infinitum impleat, & occupet omnia, & nullis terminis definitum sit, neque mouere, neque moueri, neque agere, neque pati, neque vllam figuram habere, neque aliud corpus in rerum natura

posset admittere; caussam verò cultura desiciat generatio, tametsi nullum corpus subsit infinitum, ipse primo de Gen. 14. & 3. Phys. 73. refert in materiam primam, quæ cùm sitæterna, & corruptio vnius semper euadat in generationem alterius, &vicissim generatio in corruptionem, potest infinitas formas successiuè accipere, & abiicere. In secundo autem libro de Generat. 56. id etiam refert in sempiternum motum solis, qui accessu & discessu suo, generationis, & interitus vicissitudinem sempiternam reddit: ibidem quoque text. 59. & 2. de Anima 34. & 35. ait hoc ideò accidere quia omnes res naturali appetitu contendunt assimilari Deo, quo sit, vt æternitatem eius, quo ad possunt, æmulari studeant; id autem perpetua individuorum

propagatione assequentur.

Rationes autem quibus suam quisque eorum, qui vnum faciunt principium, opinionem confirmant, paruo negotio soluuntur: etenim non continent proprietates, & conditiones primi principij simpliciter, qualem nos facimus materiam primam, sed tatum principij corporei, cuiusmodi sunt elementa. Itaque quamuis huiusmodi proprietates latissimè pateant, tamen non queunt accommodari ad omnia quæ generantur, & intereunt. Deinde licet nonnullæ proprietates primi principij possint, aut elementis, aut aliis coporibus couenire, tamen omnes nullo modo possunt: nam esse primum subiectum, ex quo primo omnium cætera efficiantur, & in quod extremum dissoluantur, esse penitus immutabile, & nullam sibi formam atque qualitatem naturaliter vendicans, omnium autem appetens & capax, quemadmodum verissime conueniunt in materiam primam, ita longissimè absunt ab omni corpore, qualecuque id fuerit. Porrò Simplicius 1. Phys. super text. 6. magnoperè laborat in defendendis horum Philosophorum opinionibus, sed quàm sit eius leuis & infirma defensio, quam inanis conatus, & labor sine ratione susceptus, quia per se quiuis facile potest cernere atque iudicare, hîc silentio prætereundum esse duximus. Sequitur vt cum his qui multa & finita ponunt principia, disputemus.

# Contra eos, qui multa, sed finita, faciunt principia. C A P. X V I I I.

LL 1 s, qui duo tantum ponunt principia, Arist. 1. Phys. à tex. 51. vsque ad 53. aduersatur, ostendens duo principia non fusficere ad generationem: etenim cum non quiduis ex quouis gigni queat, vt discrte probatur in primo phys. sed ex opposito, ita vt omnis mutatio à contrario procedat ad contrarium, non potest autem

tem vnum contrarium commutari in alterum, vt ab eo recipiatur, atque sustécetur, neque enim album, quà album est, euadit in nigrum; sed res, quæ erat candore affecta, eumque deponens accipit nigredinem: hinc fit, ve præter duo contraria, necessariò opus sit tertio principio, tanquam illorum duorum subiecto, plura verò tribus principia supernacanea esse demonstratur primo Physic. 56. Iam Empedoclea verò Empedoclis sententiam, qui peruulgata hæc quatuor corpora, opinionis. prima facit omnium rerum initia, Arist. multis locis, multisq; modis coarguit:id quod videre licet apud cum primo de Generat.text. 2. & 3.in 2.de Generat.à text.37.víque ad 46.in primo Metaphy. text. 15. Reprehendit autem eum, primum, quia negat omnia eleméta posse inuicem transmutari, contra experictiam quæ mutuam illorum generationem, & interitum quotidie clara voce testificatur, & contra rationem, quæ vbi videt inesse qualitatum contrarietatem, ibi docet necessario existere pugnam & alerationem. Deinde, vel differentiæ elementorum, cuiusmodi secundum Empedoclem sunt primæ qualitates,& quædam ex secundis, mutabiles sunt : & separabiles ab elementis, vel non; si nó, ergo nec alteratio vlla erit, nec generatio: nam nec alteratio esse potest nisi in illiusinodi qualitatibus, nec sine alteratione potest esse generatio. Sin autem sunt mutabiles, necesse est, illis mutatis & amissis continuò mutari & interire elementa, ac ob eam caussam non esse prima simpliciter principia. Tum quia vult omnia nasci ex mixrione elementorum, quod de affectionibus, habitibus, & actionibus animæ rationalis, cum supra extraque materium sint, dici non potest. Posteà, quia formam & naturam mixtorum nihil aliud esse putat quam solam ipsam mixtionem, & eorum quæ miscentur, quasi fædus quoddam atque conventionem, ignorans aut omninò tollens formam substantialem, quæ in mixtis, est quidpiam re diuersum, tum ab elementis tum etiam ab ipsa eorum mixtione Præterea, quia existimat generationem rerum naturalium calu & fortuitò contingere, omnia ex necessitate materiæ prouenire: naturam non agere propter aliquem finem:nullum esse in rebus ordinem per se fixum, ratum, atque constitutum. Ad hæc, quia non satis bene distribuit munera amicitiæ & contentionis, affirmans illius esse congregare, huius autem disgregare, nam nisi velit ipse sibi repugnare, multarum rerum coiunctionem liti, diremptionem autem amicitiæ cogitur assignare. Ad extremum, ne pueriliter omnia consectemur, ex illius scriptis non est perspectú & explorarum; an velit sphærum esse principium elementorum, cum ait ex sphæro, lite dominante, euocari, & segregari elementa ad conficiendum, & ornandum mūdum, an potiùs opinetur, eleméta esse principia sphæri, cùm

Refutatio

Inquit sphærum effici ex elementis dominatu& conciliatu amicitias, vnà cocuntibus elemenus & confusis omnibus. Hæc Aristot. contra Empedoclem, quem tamen in primo Metaphyl.præfert Anaxagoræ dicens, illum quidem ætate fuisse inferiorem, operibus autem superiorem. In primo autem l'hyl. 41.8 50.8 item in 3.de Cælo 37. ait melius sensisse Empedoclem faciendo principia rerum finita quam Anaxagoram inducendo infinita; proptereà quòd natura horrer infinitum, amat ordinem, satagit, quam paucissimis rebus potest, opera sua moliri: & sicut non denegat necessaria, ita nihil permittir superfluum, quamobrem, quæ paucioribus instruméris potest esficere, ad ea perficienda, plura non adhibet. Quacunque autem Anaxagoras ex infinitis illis suis principiis conficit, eadem nec sane minus aptè ac probabiliter, exfinitis principiis facit Empedocles. Lucretius, quanquam appellat Empedoclem sapiétem, & planè diuinum, eiusque dogmata & inuenta sanctiora & certiora esse ait, quam Apollinis responsa.

Pythia, qua tripode ex Phæbi, lauróque profatur.

Eum tamen, tum in aliis, tum in co maxime reprehédit quod cum initia rerum debeant esse immutabilia & sempiterna, ipse constituat quædam corpora natiua & mortalia, vt necesse sit, ne summa rerum aliquando tandem in nihilum abeat, alterutrum confiteri: aut huiusmodi corpora in nihilum redigi, & rursus, ex nihilo refici ac reparari, quod est rationi, & sententiz omnium Philosophorum summè contrarium, aut quidpiam subesse elementis longe prius, atque simplicius ex quo creentur, & in quod disfoluentur, quod si Empedocles concedit, necessario etiam concedere habet, non quatuor elementa, sed illud vnum esse prmum initium omnium rerum. Non me latet quid Simplicius primo Phys. quid item Syrianus in iis conmentariis, quos in nonnullos Meraphysicæ Arist libros edidit, pro Empedocle respondeant: sed aliud est germanas scriptorum sententias verè ac propriè interpretari, & aliud allegoricis, & mysticis explanationibus aliorsum eas detorquere. Sed nunc id non agimus, si enim Simplicium hac in re velim imitari, cofirmare aufim, nihil vnquam ab vllo mortalium tam peruerse, absurde, ac stulte scriptum, aut dictum esse, quin id possit Metaphysicis quibusdam, vel potiùs fictitiis interpretationibus, ad veritatem, vel ad aliquam certe prohabilitatis speciem reuocari: quare has Simplicij, & aliorum commentationes, que maiorem admirationem adferunt quam fidem faciunt, magisque subtiles & acutæ sunt, quam verisimiles, in præsentia omittamus; nobis enimad grauiora festinantibus, & vitio, & detrimento esser, in his nugis atque figmentis commorari.

Dein ceps

Deinceps breuiter expendamus Pythagoricam opinionem de nu-Refellitur opi meris; de quibus multa hîc, nec ineleganter, nec inerudite dici possent, sed ea nune prætermittenda sint, ne de re curiosa magis, qu'am reoris de mead bene philosophandum vtili,& quæ iam pridem è Philosophia sit explosa, latius dissercre, superuacaneum, & instituto nostro alienum esse videatur. Ac nos quidem, vt magnopere laudamus Ecclesiasticos doctores, qui explanando sacras literas, in quibus, ne vnus apex, aut iota vnum, line lingulari confilio, & instinctu Dei politum esse creditur, arçanas, & mysticotatas numerorum significationes, non minus pie, quam acute persequuntur: sic eos minime probamus, qui idem facere student in tractandis humanis disciplinis, & pro veris ac propriis rerum naturalium rationibus, atque caussis, nescio quæ numerorum,& magnitudinum mysteria nobis obtrudut:non animadnertentes (id quod recte monuit Arist.) in scientiis non esse transcundum de genere in aliud genus, nisi scientias permisceri, & confundi velimus; scire esse cognoscere rem, non per quæcunque principia, sed per caussam, propter quam res est, & non contingit aliter se habere. Demonstrationem constare ex propriis, nam quæ communia, & aliena sunt, licet vera, & necessaria sint, non esse tamen demonstratiua,& scientifica, quin etiam demonstrationem ex caussis remotis imperfectam esse. Oportere sempiternorum sempiterna, sensibilium Censibilia, corruptibilium autem corruptibilia esse principia, arque omninò ciusdem generis cum iis, quæ efficiuntur. Neque verò sum Aescius, quæ res à Deo & natura conditæ sunt, eas certis quibusdam numerorum & proportionum rationibus impressas, insignitas, & modificatas esse: sed aliud est dicere numeros, tanqu'am modum & racionem quandam, ad modificationem, & determinationem rerú concurrere: aliud verò affirmare eos principes caussas esse omnium rerum:nam qui ternarium, septenarium, denarium, & alios similes numeros, magnis in cœlum laudibus efferunt, proprereà qu'od eos in quibusdam rebus optimis, & præstantissimis inesse comperiunt, ridicule profecto faciunt, ne dicam absurde, cum cosdem plerunque cernere licent in rebus pessimis, arque corruptissimis: vide Aristotelem libro 14. Metaphysicæ cap. vltimo. Etenim ternarius (idémque fimiliter contingit in aliis numeris) qua ratione ternarius est abiun-Aus à rebus, nihil prorsus ad earum perfectionem aut vitium conferre potest: quà verò in ipsis rebus à natura signatus, & quasi insculprus est, potest quidem aliquo modo conferre, verùm secundú quid & per accidens. Cæterùm hanc Pythagoreorum opinionem de numeris, refellit Arist. 1. Metaphys. text. 19. fusiùs autem, at que subtiliùs in 13. & 14. li. Metaphy. quos libros, Syrianus luculenter interpretas,

suscepit patrocinium Pythagoreorum, eorumque sententias egregiè tutatur: sed quæ in vtranque partem hac de re disputari possent, consultò ve diximus, omittuntur. Illud hoc loco dixisse satis sit, numeros, qui non sunt substantia, & per se motu materiaque vacant, absurde constitui principia naturalium substantiarum, motuum item, & affectionum sensibilium. At dicet quispiam, Pythagoreos non loqui de numeris Mathematicis, sed de iis, qui sunt, vel in anima mundi, vel in mente Dei, corúmque dicta συμβολικώς esse interpretanda. Esto, veruntamen numeri, quales quales ponantur, & cogitatione informentur, non possunt esse principes causse corum, que à natura procreantur, vt antè dictum est: deinde in exponendis caussis rerum naturalium, non generales & remotas tantum, sed etiam propinquas, particulares, & maxime proprias commemorare oportet. numeri autem diuini, & opifices rerum, qui sunt in mente diuina, ad rationem primæ & vniuersalissimæ caussæ pertinent. Porrò turpissimum est, in philosophando ita loqui, ve oratio in errorem potius inducat, quam patefaciat veritaté. Sed qui hac ætate sunt (inquit Arist. 1. Metaph.tex. 44. de Pythagoricis, & Platonicis loqués) iis Mathemata facta sunt Philosophia, quamuis dicant, aliorum gratia ca oportere tractare, id autem accidit ipsis propter nimiam exercitationem in illiusmodi rebus, nimiumque earum studium & amorem, de quibus idem quoque alio loco, nimirum libro 3. de Cœlo tex. 61 ita scribit; Hi vero propter horu amorem, idem facere videntur, quod y qui positiones in sermonibus seruant: omne enim suffinet, quod accidit tanquam vera habetes principia, perinde quasi nulla iudicare oporteat ex is que oueniunt, & maxime ex fine : finu autem effectiua quidem scientia est opus ipsum, Naturalu verò id qued semper proprie in secundum sensum apparet. Hæc Atistoteles. An verò res Mathematicæ sint priores naturalibus,& vtrum sola cogitatione animi à rebus l'hysicis abstrahi queant, an potius per se constent extrà materiam & suprà naturam, in cam parté huius operis explicandum differatur, in qua separatim disserendum est de quatitate: quare de sententia Pythagoreorum hactenus. Cum iis qui infinita faciunt principia, extremo loco decertandum est. •

Refellituriopinio eorum, qui faciunt infinita principia, & primum Anaxagora, deinde Democriti. C A P. XIX.

NAXAGORAM multis modis & sanè vehementer exagitat Arist. Primò, quia facit principia infinita, eaque non solùm diuersa numero, sed etiam specie: etenim talis infinitas principiorum repugnat tum naturæ, tum scientiæ: naturæ quidem, dupli-

citer, nam motus naturales simplices finiti sunt; ergo prima principia naturalia, à quibus manant, erut quoque finita; & vt dicitur 1. de Generat, animal. cap. 1, natura horret infinitum, ac in omnibus rebus amat & quærit finem: scientiæ autem, quoniam id quod est infinitu, est ignotum, nec potest certis vllius scientiæ finibus contineri & cóprehendi. Porrò ignoratis principiis rerum naturalium, funditùs tollitur earum rerum scientia, quippe quæ ex illis proficiscitur, atque omninò pendet. Posteà, quia partium similiarium paruitatem indefinitam esse vult, ita vt eiusmodi paruitatis nullum putet esse fixum modum, atque terminum: quæ res duas ob caussas falsa & absurda esse cognoscitur. Primum, quia sicut omnium rerum essentia, esse, perfectio, potentia, operatio, & instrumenta naturalia, ve qualitas, funt naturaliter definita, sic etiam paruitas & magnitudo quantitatis ·certis quibuldam terminis definita esse debet: & sicut ars, quæ naturam imitatur, necessariò requirit certum quedam modum magnitudinis, tam in instrumentis, quibus vtitur, quam in operibus, quæ perficit, citrà quem, & vltrà quem modum, non potest vis artis consistere, neque enim quantacunque naui posses nauigari, nec quantocunque malleo vel serra ars fabrilis vei potest, qua de re in decimo huius operis libro copiose disseretur: similiter etiam contingit in natura: tum quia cum totum confletur & coalescat ex partibus, eiúsq; paruitas & magnitudo illorum paruitatem & magnitudinem planè consequatur, si partes animalium & platarum possunt esse in quantauis paruitate & magnitudine, hinc necessariò efficitur, ipsas quoque animantes & plantas, quantalibet paruitate & magnitudine præditas esse posse; ergo posset existere homo procerior cupresso & minor formica, quod qui concedit, non video, cur non itidem concedat, posse ex formica hominem & ex homine formicam exi**stere.D**einde,quòd affirmet in quolibet esse quodlibet,ex quo fit, vt in ea re quæ habet magnitudinem finita, necessariú sit inesse infinities infinitas particulas fimilares, quo quid abfurdius, aut magis fecu pugnans?nam si totú est finitum, qui potest actu continere diuersas partes infinitas ? & si partes sunt infinitæ, fieri non potest, ve non ex iplis infinitum quidpiam existat:præterquàm quòd,si vnum infinitū non potest esse in natura, multa, arque adeò innumera infinita, nec natura recipere, nec ratio potest capere. Pretereà, quòd existimet omnes res esse inuicem mixtas præter intellectum, nam quæ miscentur ciulmodi sut, vt rursus & separari, & separara per se cohærere queat, quod plane abhorret à natura accidentium, siquidem accidens sic hæret in subjecto, vt ab eo nulla vi seiungi, aut seiunctum permamere possit: quare, accidentia, si verè as propriè loqui volumus,

non possuar dici mixta cum aliis rebus: non igitur omnia cum omnibus mixta sunt. Ad hæc, quoniam opinatur generationem rerum tantummodò fieri per compositionem ex partibus similaribus, cùm sit alter modus generationis ex rebus dissimilibus per alterationem, longe potior & naturæ familiarior, vt lutum ex aqua & terra, homo autem ex semine sit, & ex corpore & animo constat, corpus autem humanum ex tam multis támque variis & multiformibus partibus coagmentatum est. Vide hæc apud Arist. s. Phy. à 35. vsque ad 41. & 1. Metaph.à tex.16.ad 19.lege item Lucretium, qui 1.lib.argumentis ex ipsa ductis experientia lepidè confutat hanc sententiam. Ratio Anaxigoræ foluitur ab Arist. sub finem primi libri Physici, v bi docet generationem effici, partim ex ente, partim ex non ente; ex ente potestate, ex non ente actu: siquidem materia prima ex qua, & in qua fit generatio, huiusmodi est, vt potestate cohibeat omnes formas, quæ deinde vi & efficientia iplius agentis, quali extenduntur & in actum erumpunt:itaque quod generatur, ante generationem, erat, & non erat:in potentia erat in linu, & vt ita loquar, in vtero materia: non erat actu, sed hoc esse acquirit shi per generationem. Simplicius autem in 1.& 3. libr. Phys. super text, 6.& 28 & in 3. de Cælo defendit Anaxagoram, eius sententiam allegoricè interpretando, sed aliud est germanam eius sententiam fideliter exponere, & aliud, conari eam allegoricis commentis ad verifimilem aliquem sensum dessectere & traducere.

Democrisi & mie.

Democritum autem, tametsi Arist.in lib.1.de Generat.præter cæteros Philosophos commendat; affirmans eum magis Physicè locu-Epique opi- tum esse de rebus naturalibus, quam alios, eaque induxisse principia, ex quibus videtur rationes & caussas afferre posse eorum omnium quæ cernuntur in natura: attamen in 3.de Cœlo à 37.vsque ad 40. & à 65.víque ad finem libri, & item aliis locis, vehementer eum reprehendit, atque oppugnat: primùm, quia vacuum, quod non est ens, facit principium entium, & putat motus naturales indigere vacuo, cum tamen, si vacuum esset, nullus in eo motus fieri posset, vt fuse declaratur in 4. Physico. text. 70. & à nobis infrà disputabitur libro vndecimo huius operis. Tum quia, statuit corpora indiuidua, repugnans & Mathematicis disciplinis, & maturæ continui, quod suaptè natura infinite fecari potest, quæ res certissimis, atque enidentissimis demonstrationibus ostenditur 6. Physicorum: quanquàm de imparsibilitate atomorum non videtur inter Democritum & Epicurum convenire: quam discrepantiam Simplicius in explanatione 6. libr. Phylici, statim in principio his verbis comemorat; Leucippus, inquit, & Democritu, no solum existimant importibilitatem esse causam primis corportbe.

nbue; eur non diublantur, sed etiam paruitatem & quod careant partibus: Epiourm autem posted existimat ea quidem no carere partibus, sed ipsa dicit esse insecabilia, propter impatibilitatem: @ sape quidem Democriti opinionem confutaut Aristoteles, ac fortasse propter illas confutationes qua cotendunt aduer sus id quod atomi careant partibus. Epicurus, qui fuit posterior, atomos quide sernat impatibiles, quod autom partibus careant ab en abstilit, ut que ab Arist. proptereà refellerentur. Hactenus Simplicius: quod autem is de Epicuro refert, non obscure significat & docet Lucretius in 1. libro. Prætereà, quo moru atomi mouetur? deorsum inquit, non igitur poterunt esse principia corum, quæ feruntur sursum: nam dicere nullum corpus hia vi tendere ad loca suprema, est nimis manisestè contradicere his, quæ apperte apparet, & sensibus vsurpatur. Postca, vnde atomis motus inest, cum sint omnium qualitatum expertes? se autem mouétur, fimili motu omnes ferri, aut furfum, aut deorfum necesse est, quippe sum sint eiusdem naturæ participes: quomodo igitur poterunt inuicem co currere, & tam variis modis inter se complicari & conccti? Nam quod Epicurus ait, quasdam atomos in motu suo paulusu declinare, & quasi de recta via ad dexteram leuámve deslectere, scité ac lepidè ridetur à Cicerone primo libro de Natura Deorum tanquàm merum Epicuri figmentum, neque enim cum omnium atomorum, simplex, similis & vnius modi sit natura, ex ea potest tam insignis variatio proficisci, quare oportet vel omnes atomos similiter declinare à recto curfu, vel nullam. Ad hæc si atomi funt individuæ, nec habebunt vllam figuram,nec moueri poterunt : fiquidem ratio figuræ & motus localis, in eo quod est indiuisibile inesse nequit, vt probatur insexto libro Physicorum ab Aristotele:sretiam vacant omni genere qualitatum, & nullam actionem, vel alterationem accipiunt, nullo modo poterunt exiplis effici tam multæ & variæ formæ essentiales stirpium, & animantium, & aliarum rerum; ceu ex lapidibus & lignis vario situ, aut ordine, & figura dispositis, non existit aliqua natura, vel species, re differens ab ipsis. Hoc argumentum luculenter tractat Galenus in 1. lib. de Elementis. Postremò, si est fortuita concursio atomorum, generatio rerum naturalium non deberet esse certa vii est; vbi enim casus & fortuna dominantur, ibi nihil esse potest sertum, definitum, constans, ordinatum, denique nihil tale, quale cernimus esse in rebus naturalibus. Quocirca Aristoteles sub finem secundi libri Physicorum disertè docet, naturam non fortuitò, sed cetta via & ratione procedere,& alicuius gratia operari. Iam verò fi (vt aiunt inter quascunque atomos interiacet vacuum, nullum corpus naturale esset continuum, aut contiguum, neque cohærerent inwicem atomi: qua igitur ratione fit earum complexio & copulatio?

aut quomodo manent simul quamdiu res durat, aut quid est, quod atomos continet in officio, vt talem tamdiu posituram & ordinem conseruent? neque enim id referri potest ad vacuum, cum sit non ens. Argumenta verò Democriti & Epicuri de necessitate quidem vacui, dissoluuntur ab Arist.in 4. Phy. de indiuisione autem corporú in 1.lib.de Generatione. Atq; in fingulis veterum opinionibus quid reprehensione dignum sit, adhuc exposuimus. Reliquum est vt quid in omnibus illis desideretur, doceamus.

Vniverse indicantur errata veterum Philosophorum, quibus tamen ignoscere, quin etiam gratias agere oportet. CAP. XX.

& figillatim reprehédimus, sunt alia quædam ipsorú erra-RETER ea, quæ in veteribus Philosophis adhuc propriè ta quæ nunc breuiter perstringemus. Primum, nemo (Platoné excipio) agnouit materia primá, cuius ignoratio fe-

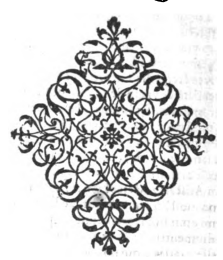
cit, vt antiqui nescientes occurrere quibusdă dubitationibus, de medio auferret generatione, vt significat Arist. Phy. tex. 78. quamuis Auer.lib.12. Metaphy.com. 8. scribat Democritum fuisse de propinquioribus in aspiciendo prima materia, quod intelligendum est, cóparatione corú Philosophorú, qui fuerút ante Democritú & Platonem. Etenim Plato in Timeo, copiose & aperte de ipsa loquitur, & secundum Aristotelem, maxime omnium naturam eius vidit, atque cognouit, vt ipsemet Auerr. testatur 1. Phy com. 79. Tùm ignorarút prinationem esse principium generationis & necessarium & dinersum à materia, vt quamuis non sit ens, nec maneat adueniéte forms, magnam tamen vim habeat, magnamque opem afferat ad inchoandam & promouendam generationem. Deinde, pauci attigerunt causam efficientem, sine qua tamen materia non magis sufficit ad procreandas res naturales, quàm lignum ad efficiédum lectum, vel aliud quoduis opus artis, citrà operam artificis. Anaxagoras quidem vim & principatum caussæ efficientis defert intellectui, attamen posteà (quod exprobrat illi Socrates in Phædone & Arist. 1. Metaphys.) in declaranda generatione cuiusque rei naturalis, opera illius non vtitur, sed omnem vim agendi totamque essicientiam refert ad qualitates materiæ, rarum, & densum: calidum, & frigidum. Vide Aristor. 2. Phy. 75. & 2. libro de Generat. 52. Empedocles etiam inducit duas caussas esticientes, litem, & amicitiam : led eis tantummodò assignat vim congregandi,& legregandi:cæterorum autem motuŭ, & actionum, atque effectuu naturalium, que nam sit potestas & vis efficiens, unidnau

nusquam oftendit. Præterea formam, & quod quid erat esse rei, cuius cognitio ad res definiendas & demonstrandas pernecessaria est, primum omnium subodoratum esse Democritum, non quòd existimaret illam esse principium, sed quòd ipsa re & veritate in id traheretur, auctor est Arist. 1. lib. de Partib. animal. cap. 1. Posteà, Socrates in huius peruestigationem studiose & diligenter incubuit, sed is vim & rationem formæ negat positam esse in substátiis naturalibus, quæ percipiuntur sensibus, totamque attribuit substantiis quibusdam separatis, quas ipse vocat ideas. Auerroës autem libro 2. Phy. com. 2. ait veteres putasse solam materiam, quæ est subiecta omnibus rebus, esse substantiam earum, neque distinxisse formam accidentalem à tormis substantialibus; Aristoteles etiam 2. Phy. 22. & 1. Metaphy. &in 2. Phys. 75. de antiquis loquens qui videntur omnia referre in materiam, sic ait; Etenim etiam si aliam caussam quam materiam dicunt, tamen sellum tangentes eam, valere sinunt. Postremò, sinem & bonum, cuius gratia natura facit omnia sua opera, & cuius ratio sicut in rebus artificiosis, sic in naturalibus magnam vim habet, vel nemo vidit, vel quasi per nebulam vidit, vel nemo exposuit, aut numerauit in principiis, vel certè nemo nisi valde fabulose & ænigmatice huiusmodi caussam tradidit:vt veteres illi Theologi & Poëtæ,qui amorem,tanquam Deum quendam & vnam de primis caussis inducunt. Veteres igirur,pauca verè,multa fallè,plurima superuacaneè, omnia inordinate & obscure, nihil propemodum demostratiue & scientifice tradiderunt. Itaque pulchrè scribit Aristoteles in fine primi Metaphysicz, Philosophiam apud illos veteres fuisse ranquam infantem, & tunc primum quasi balbutiendo loqui cœpisse.

Czterum idem Arist.in 2. Metaphysicz tex. 2. auctor est, antiquis Philolophis, non modò si quid errafunt, esse condonandum, proptereà quòd primi omnium ingressi sunt ad philosophandum, sine ijs præsidiis & adiumentis, quibus posteri minime caruerunt, sed etiam agendas esse gratias, qui nos ad benè philosophandum, & vehementer excitarunt & vtiliter exercuerunt. Verum præstat Aristotelis verba fingularis in veteres Philosophos obseruantiæ & pietatis plena, hîc adicribere; Sed non solum (inquit) illu agenda sunt gratia, quorum opinionibus quie aquiescet, sed illis etiam qui superficie tenm dizerunt, conferunt enim aliquid etiam isti, habitum nanque nostrum exercue-Praclara A-runt: si enim Timotheus non suisset, multum melodia nequaquam habuss-vistotelu sensemm, stamen Phrynie non extisset, ne Timotheus quidem fuisset : simile tentia. modo & de illie est qui de veritate asserverunt, à quibusdam enim aliqua accepimus opiniones, quidam verò, ve hi fierent, caussa suerunt. De veterum igitur opinionibus, quæ pertinent ad principia rerú naturalium

Cur non sit (vt aliquis tandem huic libro terminus & finis imponatur ) ita sit à hoc libro ese nobis non (vt opinor) indiligenter, nec ineptè disputatum. De Pla-posita dollri-tonis autem opinione mirum nemini videri debet, nihil à nobis hoc de principiis in libro-dictum esse; nam cum de principiis rerum plurimæ atque rerum nate- grauissima quastiones & controuersia sint inter Platonem & Anstotelem, nequaquam satis adhuc explicatæ, aliis quidem hos duos Philosophos non rebus, sed verbis tatum dissidere astirmatibus, alis autem contendentibus cos inter se omninò discrepare, non debuit tata quæstionum moles in hunc libellum intrudi, & opinio Platonis simul cum aliorum Philosophorum sententiis inuolui, & communi iudicio cognosci, sed satius fuit eam destinato in id libro aliquo, se-, paratim explicari, & subtiliter ac propriè diiudicari.

#### FINIS LIBRI QUARTL





# DE MATERIA PRIMA

# ET PRIVATIONE,

LIBER QVINTVS.



X POSITIS atque diiudicatis opinionibus veterum Philosophorum de principiis rerum naturalium, sequitur vt deinceps aperiamus sententiam & doctrinam Aristotelis de huiusmodi principiis, quam nos vero proximam esse arbitramur. Primùna igitur quid Aristoteles de principiis rerum naturalium vniuerse docuit,

exponemus: tum de materia prima copiolissime disputabimus: ad extremum nonnulla etiam de prinatione breuiter tractabimus. Sed vt omnes intelligant, quantus vir, iudicio ac testimonio totius antiquitass, in omni genere doctrinæ fuerit Aristoteles, & quòd eum nos meritò, posthabitis cæteris Philosophis, sequi & imitari studedemus, nonnihil hoc loco de eius laudibus, dicendum est.

## De laudibus Aristotelis. CAP. 1.

RISTOTELES (quem ego sanè puto non temerè ita vocatum esse, quippe cùm omnes penè disciplinas ad extremu optimumque sinem perduxerit) suit natione Græcus, non modò singulare decus Græciæ, sed eximium orbis terræ ornamentu: patria Stagirita, quam vrbem cæteroquin per se obscuram & ignobilem & penè dirutam ac euersam, Philippus Macedonum Rex (wait Plutarchus in Alexandro) vel vt scribit Plinius libro 7. capite 29. Alexander Magnus Aristoteli gratificaturus, instaurari & ornari iussit: Gentilis eius, Æsculapius Medicinæ apud Ethnicos Deus, memoratur. Platone per viginti annos præceptore vsus est, à quo més Gymnasi sui solebat appellari, Disciplinam eius meliorem ampliorémq; reddidit, & tanquam bonus hæres patrimoniú acceptum, non modò conseruauit, sed purgatum, atque perpolitum multò maximè ampli-

#### 274 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

ficauit.Ingenijacumine inferior nullo, grauitate iudicij parem habens neminem; varietate scriptorum & præstantia, vberior cunctis atque illustrior. Floruit nobilitate discipulorum, in quibus ynus fuit Alexander Rex Macedonum, quem Philippus pater, gaudere se dixit(vt refert Gellius lib.9.cap.3.)non tá quòd eum genuisset, quàm quòd eo tempore eum nasci contigisset, quo posset ab Aristotele imbui optimis præceptis institutisque Philosophiæ. Tantum verò magistro suo Alexander tribuebat, vt ei diceres, se non minùs debere, quàm parenti, cùm ab hoc viuendi, ab illo benè viuendi rationem accepisset. Alter eius auditor Theophrastus extitit, qui singulari do-&rinæ, quam ex illo hauserat, tantam dicendi suauitatem adiunxit, vt cùm anteà diceretur Tyrtamus; eum Aristoteles propter divinitatem quandam orationis, Theophrastum appellauerit. Fuit Aristoteles auctor, & princeps disciplinæ Peripateticæ, quæ longe præserenda est aliis sectis Philosophorum: non solum quia est propior veritati, & ab errorum fordibus purior atque remotior, sed quia est vberior, ornatior, neruolior, magisque accommodata ad erudiendos homines, vitamque ciuilem instruendam. Verum de laudibus doctrinæ Peripatericæ multa funt apud Ciceronem in quinto libro de Finibus eleganter & copiosè conscripta. Hæc doctrina multos annos olim iacuit inculta, & deserta, vel iniuria temporum vel hominum indiligentia: sed statim vt splendor eius mortalibus affulsit, rapuit ad se omnium animos, studiáque conuertir. Etenim ab Alexandro Aphrodisco, qui primus dicitur adiutus Sosigenis magistri sui opera, sucem attulisse ad intelligendum & interpretandum Aristotelem, vsque ad hunc diem, ita exculta, & illustrata fuit commentariis eorum qui ad explanandum Aristotelem, maxima ingenia, summa studia, acerrima iudicia, multarúmque rerum copiam & scientiam attulerunt; vt teiectis aliis Philosophis, vnus iamdiu floreat, & regnet Aristoteles: vnus cunctis pene hominibus sit in honore, & delitiis: vnum denique hunc ceu ducem & auctorem sequantur, quicunque se ad Philosophiæ bonarúmque artium studia dediderunt.

Huius igitur viri, quem admirata est antiquitas, posteritas verò etiam venerata, & (vr Lucretij verbis vtar,)

Qui genus humanum ingenio superauit, & omness Prastrinxit stellas, exortus vii athereus sol.

Huius inquam viri præstantiam, virtutésque laudando consequi velle, simile est, vt si quis vellet aut Oceanum exhaurire, aut stellas cœli dinumerare, & mundi totius magnitudinem manibus suis metiri. Sed ne ingrati animi nobis crimini detur; quòd eius Viri laudes taciti prætereamus, cui tantum debemus, quicunque Philosophiam colimus, volui breuiter ascribere hîc ea, que de Aristotele, viri aucto-

ritate doctrinaque præstantes, memoriæ prodiderunt.

Cicero quodam loco ita scribit; sed que omnium dottior ? quis acutior? Law Aristoquis in rebus vel inueniendis, vel indicandu acrior Aristotelo suit: Et alibi; telu ex Cico-Cum omnis, inquit, ratio diligens differendi duas habeat partes, vnam inueniedi, alteram indicandi, verinsque princeps, ve mihi quidem videtur, Aristoteles fuit. Multis item in locis, appellat eum virum diuino ingenio, excellentem subtilitate & copia, longè omnibus, vno excepto Platone, præstantem & scientia, & diligentia, & quem ipse maxime omnium admiretur. Sed quia multi qui non Aristotelem Græcum, sed barbaras, sordidásque Latinorum interpretum versiones eius legunt, solent in eo reprehendere ieiunitatem, asperitatem, obscuritatémque orationis, audiant hi Ciceronem optimum dicendi iudicem atque magistrum, ita de co scribentem; Cum tuus iste Stoicus sapiens syllabatim ista dixerit, veniet slumen orationis aureum fundes Aristoteles, qui illum desipere duat, cre. Et alio loco; A libru Ari fotelu te obscuritus reiecit: Rhetor autemille magnus (vt opinor). Aristotelica se ignorare respondit, quod quidem minime sum admiratus, eum Philosophum Rhetori non esse cognitu, qui ab ipsis Philosophis, prater admodum paucos, ignoretur, quibus eò minus ignoscedu est; quod non modo rebus hu, qua ab illo dicta, o inuenta sunt, allici debuerunt, sed dicendi quoque incredibili quadam tum copia,tum etiam suauitate.

Plinius de Aristotele, à quo magnam partem mutuatus est earum Ex Plinio. rerum, quarum tam locupletem, & nobilem texuit historiam, hoc modo scribit lib. 8.cap. 16. Aristoteles diversa tradit, vir, quem in his magna secuturus ex parte prafandum reor, Alexadro Magno Rege inflamato cupidine animalium naturas noscendi, delegatáque hac comentatione Aristoteli summo in omni doctrina viro, aliquot milia hominu in totius Asia Graciaq; tradu parere iussa,omnium quos venatus, aucupia, piscatúsque alebat, quibúsq; vinaria, armeta, aluearia, pissina, aniaria in cura erant, nequid vsqua genitum ignoraretur ab eo; quos percontado, quinquaginta forme volumina illa praclara de Animalibus condidit. Idem alio in loco appellat Aristotelem virum Ex Alexanimmensæ subtilitatis. Alexander Aphrodiseus (vt refert Auerroës in dro Aphrodilib. 12. Metaphys. commento 18.)inquit disciplinam Aristotelis esse solongè minoris ambiguitatis, & magis remotam ab errore & repugnantia, quam aliorum Philosophorum: quocirca hanc vnam viam

elle ingrediendam his, qui ad sapientiam student peruenire, Themistius (siue is fuerit Simplicius qui conscripsit illud proæmiú Z# Themistio In lib. Phy. Aristotelis) magnam sanè laudem tribuit Aristoteli, nam conferens eum cum aliis Philosophis sic ait; Genm philosophandi Aristotelu differt à caterii , quatenus obscuritates , & scirpos illorum transtulit in perfricuam, O propriam expositionem, O vim pratereà probationibus O

Digitized by Google

#### 276 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

filogismis adiecit. A Platone autem eò videtur dissensisse, quòd demonstrationes apertius, illustriusque inducit, er quòd earum principia à sensu. En ab euidentibus rationibus sumit. Ab omnibus pratereà simul in eo dissidet, quod partes omnes Philosophia naturalis viquos ad singularia euolutas ac resolutas reliquit. Non est dissimile quod ait Simplicius in proæmio suo super Categorias Aristotelis, voi verba facit de genere commentationis Atistotelicæ, quem locum studio breuitatis non apponam.

Ex Auerroe.

Sed quid ego dicam de Auerroë? Mihi quidem videtur is, non habere Aristotelem tanquam vnum aliquem mortalium, sed veluti Deum quendam Philosophorum colere, atque venerari. Longum effet colligere omnes sententias eius, quæ ad laudationem Aristotelis pertinent: nos paucis in præsentia contenti erimus. In procemio suo Physico ita scribit; Aristoteles tres scientias inuenit, Logicam, Naturalem, O Dinina: O nullus error inuentos est vique ad hoc tepus, quod eft mille & quingentorum annorum: & talem effe in une individue, potius eft miraculosum, quam bumanum. Idem in terrio de Anima commento 14. Aristoteles (inquit) suit regula & exemplar, quod natura inuenit ad demostrandam vitimam perfectionem humanam in materin. Idem in primo de Generatione animalium sic ait; Landemm Denm, qui separauit hune viru ab alin in perfectione, @ appropianit ei ultima dienitatem humanam, quam mullus home potest in ulla etate attingere. Idem in libro Destructionum, disputatione tertia, in solutione dubitationis 13. ita scribit; Aristotelis doctrina est summa veritas, quoniam eius intellectus fuit finis humani inrellectus, quare benè dicitur de illo quò dipfe fuit creatus & datus nobis dimina prouidentia, ve non ignoremus possibilia sciri. Et alio quodam loco inquit; Aristotelem suisse principem, per quem persiciutur omne: sapientes, qui suerus post eum, licet differant inter se in intelligendo verba eim, o in eo quod sequitur ex en. Hac Auerroës. Si cui autem videtur Auerroës in laudando Aristotele nimius suisse, & transiuisse fines veritatis, is sciat me illi assentiri, nec me posuisse hæc loca, quòd putem tantum esse tribuendum Aristoteli, aut qu'od existimem eum nusquam offendisse, & abomni errore vacasse: scio enim eum & ignorasse multa, & in plurimisgravissimisque Philosophiæ quæstionibus, vel hæstavisse, vel à veroetiam aberrasse. Sed vt ostenderem, quanta in laude, ac honore nomen & doctrina eius apud clarissimos quosque viros omnibus seculis extitisset. Hunc igitur tantum virum, quem ego constitui in huius operis molitione sequi & imitati, libet nunc iisdem versibus præfari, quibus Epicurum suum, minus profecto vere ac digne, Lucrotius libro terrio affatus est,

E tenebris tantis tam clarum extollere lumen Qui primus potusfti, illustrans commoda vita,

Te sequer, ô Graia gentis decus, inque tuis nunc Fixa pedum pono preßu vestigia signic. Non ita certandi cupidm, quàm propter amorem Quod te imitari auco. Quid enim contendat hirundo Cymulaut quid nam tremulis facere artubus hadi Consimile in cursu possint, ac fortis equi vui? Tu patér es rerum inuentor, tu patria nobis Suppeditat pracepta, tuu ex inclyte chartis Floriferu, vt apes, in faltibus, omnia libant: Omnia nos stidem depascimur aurea dicta, Aurea perpetua semper dignissima vita.

Qua Aristoteles de principiu rerum naturalium, & quibus locis scripta reliquerit. CAP.

E principiis rerum naturalium vniuerle quidem hec fere do- De principiis cuit Aristoteles. Primò, principia oportet esse contraria, pri- in communi. mo Phylicorum textu 41. Secudo, quod non possit esse tantummodò vnum principium. Tertio, quòd non possint esse infinita, tex 50. Quartò, quòd præter duo principia contraria, opus sit tertio quod illorum duorum sit tanquam subiectum & materia, textu 51. Quintò, principia neque esse plura, neque pauciora quàm tria, hoc elt,materiam, formam, & priuationem,textu.56.Sextò, ex his tribus principiis duo esse per se caussas eius quod sit, nimirum materiam & formam, tertium videlicet prinationem, esse per accidens, textu 66. Septimò, principia quodammodò esse duo, quodammodò autem tria: nam principia per se, ac re diuersa, sunt duo, materia, & forma: simpliciter autem, principia sunt tria, materia, forma, & priuatostextu 67.

De singulis autem principiis speciatim ac propriè, hæc tradidit : ac De materia de materia quidem, primum hæc. Primò, materiam non esse scibile, nisi per analogiam ad materiam rerum artificialium, primo l'hysicorum textu 69. Secundò materiam per se ignotam esse, & cognosci negatione, libro 7. Metaph. tex. 35. & libro decimo textu 24. Tertiò, quòd materianon est ens, sicut hoc aliquid, primo Physicorum textu 69. Quartò, cognita natura materiæ soluit omnem antiquorum ignorantiam & dubitationes, lib. 1 Physicorú texeu 78. Quintò, materiam per se esse ens, & prope substantiam 1.1 hys.tex.79.Sextò, materiam eriam post generationem manentem vnà cú forma, esse caussam corum quæ siunt, tanquam mattem 1. Physitextu So. Septimd,

f iij

#### 278 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

materia expetit formam sicut turpe pulchrum: & fæmina virum, 1. Phyl.textu 81. Octauò, materiam per le, ac secundum potentia suam esse ingenerabilem, & incorruptibilem 1. Phys. textu 82. Nond, materiam esse primum subiectú ex quo inexistente res fiunt, & in quod vltimum corrumpuntur, ibidem. Decimò, materiam per se, neque quid, neque quantum esse, neque aliquid aliorum quibus ens determinatur, neque etiam negationes horum; septimo libro Metaphysicorum textu 8. Vndecimò, cuncta quæ transmutantur, habere materiam, lib. 12. Metaphysicorum textu 10. Duodecimò, materiam esse caussam cur aliquid sit possibile esse, & non esse, libro septimo Metaphysicorum textu 22. & primo de Cœlo textu 136. Decimotettiò, in corporibus æternis & incorruptibilibus esse quidem materiam, sed diversam à materia rerum sublunarium, lib. octavo Metaphysicorum textu 12. & libro duodecimo textu 10. Decimoquartò, materiam primam per le non esse separabilem, & semper cum contrarietate existere, secundo libro de Generatione textu 6. Decimoquintò, impossibile est materiam habenti non existere aliqualiter contrariu: in libro de Longitudine, & breuitate vitæ, cap. 2. Decimo sextò, ex nó ente simpliciter impossibile est fieri aliquid; sed ex eo quod partim est non ens, partim ens, posse fieri, cuiusmodi est materia que non est id quod generatur actu, sed potestate, & habet adiun cam priuationem propter quam est non ens, primo Physicorum 75. & 78. Decimoseptimò, Intelligentias æternas esse & prorsus immobiles quia sunt sine materia, libro duodecimo Metaphysicorum textu 30. quasi nihil habens materiam, talem nimirum, qualis est in rebus sublumribus, possit esse æternum.

De forma.

De forma hæc tradit variis locis. Primò, formam esse rationem, exemplar & quod quid erat esse rei, secundo Physicorum textu 28. Secundo, formam præsentia & absentia sua sufficere ad faciendam transinutationem, primo Physicorum 68. Tertiò, formam esse quidpiam diuinum, bonum & appetibile 1. Phys. textu 81. Quarto, vnumquodque est, & denominatur simpliciter tale, non propter materia, sed propter formam, secundo Physicorum textu 11. Quintò, forma naturalis non est separabilis nisi secundum rationem tantum, & est magis natura, quam mareria, lib. 2. Phyl textu 12. Sextò, forma & finis in naturalibus idem funt, 2. Phylitextu 70. Septimò, forma ell caussa materiæ, sed non contrà; quare magis hæc quàm illa Physico consideranda est, ib. 2. Phys. textu 91. Octaud, formam esse priùs & magis ens, quam materiam, & compositum, libro 7. Metaphysicoru textu 7. Nond, substantia, quæ est secundum formam, est sicut numerus, hoc est, consistit in indivisibili, nec suscipit magis & minus, lib.

lib.8.Metaphylicorum,textu 10. Decimò,præsente forma, quæ vocatur habitus, & finis, seu terminus, cessat generatio, & motus libr. 1. de Generatione textu 55. Vndecimò, Phylico agendum esse de formis corruptibilibus & inseperabilibus à materia, de separabilibus autem à materia tractandum esse à Metaphysico, primo libro Physicorum 83.secundo Physic. 26.& 6.Metaphy. 2.

De privatione docet hæc. Primò, privation non manet re facta: pri- De privatiomo Phylicorum textu 59. & 60. Secundò, priuatio est principium ne. per accidens, & est quasi accidens materiæ 1. Physitextu 66. Tertiò. prinatio re vel numero, non differt à materia, sed tantum ratione vel lecundùm esse 1.Phyl.tex.67.& 79.Quartò, priuatio per se est non ens 1.1 hys. textu 75. & 79. Quintò, prinatio, ad maleficium ipsius intendenti intellectum, videbitur penitus non esse, & esse caussa corsuptionis rerum, potius quam generationis: quanquam ipfa vtriufque sanè, diuersa tamen ratione caussa est, 1. Phys. textu 80. Sextò, priuatio non expetit formam, quia est illi contraria 1. Phys. textu 81. Septimò, materia est generabilis & corruptibilis non secundum se, sed ob prinationem, quæ in ea est, textu 82. Octano, prinatio est quodammodò forma; lib. 2. Phys. textu 15. Hæc ferè Aristoteles de principiis rerum naturalium. Deinceps de materia disseramus; ac primò vatia eius nomina & appellationes apud Philosophos vsitatas, exponamus.

De variu significationibus & vocabulus materia apud Philosophes vsitatis. CAP. 111.

VONTAM Aristoteles primo libro de Cœlo tex.110.preci- Varia dinisiopit, si vox eius rei de qua disserédum est, multiplex fuerit, nes materia. eam primum distinguendam esse, explicando significationes eius;posteà ponédum & constituendú esse, qua signi-

ſ iiij

ficatione vsurpanda sit. Idcirco cùm variæ sint acceptiones & vocabula materiæ, de qua hoc libro agendum est, libet ante omnia, huiusmodi fignificationes & vocabula explanare. Primum, materia triplex est. Vna alterationis tantum, ex qua mutata nec permanente res esticitur, sic alimentum viuentis, & ligna ignis materiam dicimus, Altera copolitionis tantum ex qua manéte nec alterata res fit, quo modo literz sunt materia syllabarum, & lapides domus. Tertia veriusque, ex qua nimirum & manente, & tamé aliquo modo alterata res fit, sic affecta funt miscibilia ad mixtű, vt patet in Oximelle: vide hanc distin-&ionem apud Auerroëm, secundo lib. Phys. com. 31. Deinde materia,

Digitized by Google

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE 180

alia est prima, alia secunda: illa per se est simplex, informis, & capax arque receptaculum omnium formarum : hæchabet formam, & est composita; sed dicitur materia, comparatione posterioris, & persectioris formæ, cui subiicitur, & quam in se recipit:sic elementa sunt materia mixti, & pattes simulares dissimilarium, & corpus organicu animæ. Ampliùs, materia, alia est ex qua res fit, vt lapides domus, alia in qua res inhæret, sic substantia est materia, vel potius subiectum accidentium, vt significat Aristoteles lib. 8. Metaphysicæ tex. 12. alia circa quam, qua ratione patiens agentis, & mobile mouentis materiam esse dicimus:atque hinc nomen materiæ translatum est ad artes & disciplinas, quarum materiam appellamus, id, circa cuius cotemplationem, & tractationem versantur: & Aristoteles primo Meteor. cap. 2. hunc mundum inferiorem inquit esse quasi materiam, quæ agitatur, formatur, & regitur à corporibus cœlestibus. Postremó, alia est maeria proxima, alia remota, lib. 9. Metaphy. tex. 12. proxima est ex que immediatè, & sine alia mutatione sui potest fieri id, cuius materia dicitur, veluti lignum & æs sunt materia proxima statuæ, quoniam ex illis immediate potest fieri statua; terra verò vel aqua non sunt materia proxima statuæ, sed remota, quoniam necesse est priùs terram cómutari in lignum vel æs, quam vt ex ipfa possit confici statua: quamobrem cum quid dicitur esse in potentia tale, propriè id conuenit materiæ proximæ non remotæ:non enim dicimus terram esse potétia hominem, sed semen, vel menstrua. Omittimus hîc dinisionem materiæ in sensibilem,& intelligibilem:secundum quam Mathematici dicuntur considerare non materiam sensibilem, sed intelligibile, vt docet Aristoteles lib.7. Metaphy.tex. 35. & item illam divisionem materiæ in essentialem, & integralem, seu quantitativam; secundum quam corpus est materia essentialis homini, caput autem brachia, thorax,crura, funt materia integralis ipfius corporis. Apud Peripateticos tria sunt vocabula materia: vnum materia;

Varia mate-

ria vocabula. alterum, subiectum; tertium elementum: differentiam inter materia, & subjectum tradit Themistius & confirmat testimonio Boëthi, primo Phyl super textu 61. materia enim dicitur ratione formæ futuræ ad quam est in potentia, subiectum autem ratione formæ præsentis, Quid inter quam sustinet: sed præstat ita distinguere, ve materia dicatur ratione maieriam & formæ substantialis siue futuræ, siue præsentis, subiectúratione for-Subjectium in mæ accidentariæ, vel motuum, aut transmutationum; nam neq; accidentia propriè habent materiam, sed subiectum, vt est in 8. Metaph. textu 12. neque forma substantialis est in subiecto, vt præclarè docet Alexander primo libro Naturalium quæstionum capite 17.&tra-

ditur ab Aristotele in Cathegoria substantiæ, cùm ait commune esse

terfit.

Digitized by Google

omni

omni substantiæ in subiecto non esse. Apud Platonicos, yt videre est in Timzo, appellatur mannexies, id est, omnia habens, conceptaculum, gremium, sinus, locus formarum, mater, & nutrix. Apud Ārabicos scriptores, origo, massa, sylua, seminarium nuncupatur. Vide Albertum Magnum primo Phys.tractatu vltimo capite 12.

> An sit necessaria materia in rebue naturalibue. CAP. 1111.

E Materia quatuor illæ quæstiones, aut sit, quid sit, qualis Probatur sesit, & propter quid sit, explicandæ sunt. Ac primum mateptem rationiiriam esse, & necessariam esse in rebus naturalibus, facile
bus materiam

and discount his rationibus Drimà quis ex pibilo pibil 碀 ostendi potest his rationibus.Primò,quia ex nihilo nihil

fieri potest, & omne quod fit, ex aliquo & ab aliquo & aliquid fit, immò non quodlibet potest fieri ex quolibet, sed ex certo & definito subiecto. Deinde, omnis transmutatio per se fit ex opposito ad oppositum, siue illud oppositum sit prinatio, siue contrarium; at verunque horum necessariò requirit aliquod subiectum, in quo insit: & cùin in transmutatione, verbi gratia, caloris in frigus, ipsum frigus non recipiat in se calorem, neque siat calidum (non enim vnum contrariú accipit & fouet alterum cotrarium; sed potius illud à se expellit, & corrumpere conatur)necessarium est aliquod tertium, medium inter calorem, & frigus, veriusque capax, & vicissim particeps. Hác rationem potissimú vsurpat & inculcat Aristoteles, vt videre licet primo Phys. 51.víque ad 54.& octauo Metaphyf.text.4.& libro 12.tex.7. Posteà, si ad productiones rerum non esser opus subiectum aliquod, ergo. quælibet productio fieri posset in instanti, & sine dispositionibus vllis antegredientibus, quod experientia docet esse falsum; nam generationes Physica, vt arborum, & animalium non subitò, sed paulatim certis definitisque temporibus perficiuntur; idque proptered euenit, quod materia paulatim ab agéte naturali præparatur & idonea fit ad accipiendam formam substantialem. Ad hæc, facta induatione per omnes transmutationes conspicuum erit, semper esse necessarium aliquod subiectum : vt patet contemplanti transmutationes artificiales, naturales, accidentales, & substantiales tam viuentium, quæ fiunt ex semine; quam mixtorum, quæ ex elementis; & ipforum elemétorum, quorum semper vnum fit exalio; nec vllam mutationem sine subiecto fieri posse, adhuc probauit experientia. Prætereà, omnis transmutatio est actio, actio nequit esse sine agente, nec agens fine patiente, cum fint relatiua; ergo in omni transmutatione est necessarium aliquod subiectum patiens; & cum generatio non sit

#### 282 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

actio immanens in generante, alioqui ipsum generans generaretur, quasi simul esset & non esset, nam quarenùs generat, siam est, quatenùs generatur, non est; oportet eam esse actionem transcuntem in aliquod subiccum. Quid pluratomnis transmutatio, tum quoniam est accidens quodpiam, tum quia est motus, qui definitur actus entis in potentia, & non est in mouente, sed in mobili, necessariò indiget subiecto. Adhæc, si non est necessaria materia; ergo vel iampridem cessasset ex nihilo essici & resici possent, cui positioni consequentia sunt plurima, & grauissima incommoda, quæ plurimis & disertissimis verbis persequitur Lucretius primo lib. nam cur non quodlibet agens æqualiter & indisferenter agit in quamlibet rem, si ad agendum non est opus materia; immò qui tollit materiam vnà quoque tollit omnem actionem, omnémque potentiam actiuam, vipotè, quæ sine patiente constare nequeant.

Esse autem necessario ponendam aliquam materiam primam, perspicuum & certum sieti potest ex eo, quòd si non daretur prima materia, neque essent aliæ materiæ; nam posteriores materiæ sustentantur à prioribus; & nisi detur prima; essent in re naturali infinitæ materiæ; quare etiam infinitæ formæ; & nullum esset corpus simplex; & cùm quælibet forma addat rei aliquem gradum persectionis, & præbeat aliquam operationem, res naturales haberent infinitas persectiones & actiones. Immò non est proprie alia materia nisi prima, nam quæ sunt præter materiam primam, sunt formæ, quarum priores & impersectiores dicuntur materia posteriorú & persectiorum: aut certe sunt composita quæ formantur & persectiontur à formis. Itaque nomen & ratio materiæ præcipuè conuenit materiæ primæ: ipsa enim maximè subicitur contratis, eáque vicissim reicit & abijcit, ipsa est ex qua omnes res naturales costituuntur & constant: ma-

sariam,

#### De creatione. CAP. V.

nifestum igitur est materiam præsertim primam esse maximè neces-

I c locus nos admonet, vt priùs quàm progrediamur ad enodádas alias quæstiones quæ de materia prima propositæ sunt, nónihil dicamus de creatione. Etenim quæ præcedéti capite posita sunt, ea vidétur funditùs tollere creationem. Si enim materia necessaria est ad cuius sibet rei productioné, ergo non potest quicquam ex nihilo essici; cui necessariò consequés est, nulla esse creationem. At Theologia Christiana, cui nullus errot

nullumque mendacium subesse potest, pro vero & certo docet, non modò possibilem esse creationem, sed ea pletunque vsum esse Deum in rebus procreandis. Quare ve hunc etiam locum in Philosophia illustremus, videamus primum quid sit creatio; tum an ea concedi & admitti queat secundum Aristotelis doctrinam : ad extremum an creationem esse possibilem, lumine naturæ cognosci possit & manifestis arqué necessariis rationibus demonstrari.

Quinque fuerunt opiniones de generatione rerum. Vna, nullam Quinque Phio essegenerationem; eorum videlicet qui faciebant omnia esse vnum lojophorii opiens immobile, quam sententiam Aristoteles attribuit Parmenidi & Melisso. Altera, nihil de nouo generari, sed generationem nihil aliud esse, quam segregationem quandam & manifestationem corum, quæ priùs erant permixta & ablcondita, quæ sententia fuit Anaxagoræ. Tertia(quam perhibent fuisse Auicennæ) formas naturales ex nihilo creari à quadam Intelligentia, quæ præsidens huic mundo inferiori, producit omnes formas, intelligibiles, sensibiles, & Physicas: itaque agentia particularia tantum disponere materiam ad recipiendas huiulmodi formas. Quarta, Aristotelis qui sensit omnes formas natu-. rales & mortales produci ex materia, ab agentibus particularibus, & eidem esse agens disponens materiam, & inducens formam: vide Auerroem septimo Metaphys.comment. 31. & duodecimo lib. Metaphyl. comment. 18. Quinta, nostrorum Theologorum; qui distinguunt res quæ producuntur, in res materiales & immateriales; & rerum materialium productionem, in primam que initio simul cum molitione mundrà Deo facta est, & eam quæ post cosecura est, quasi per propagationem; & item potentiam Dei, in absolutam & infinitam, arque in ordinariam & quæ ad caussas secundas naturales temperata & accommodata est. His positis, conuenienter iis quæ in sacris literis scripta sunt, affirmant, res immateriales creari à Deo, siquidem non possunt ex materia estici; tum aiunt primam rerum materialium productionem fuisse ex nihilo: cum enim simul cum ipsis rebus producta fuerit materia, non præcesserat aliquid ex quo ceu subiecto, tales res fieri possent; at cæteras productiones earú rerum, quæ sunt veluti propagationes illius primæ productionis, docent fieri ex materia, ab agentibus naturalibus secundum legem ordinariam: secundum potentiam autem Dei absolutam, etiam nunc posse creati ex nihilo, proptereà quòd Deus sit agens liberum infinitæ virtutis, & potens immediate, ac per se facere, quicquid fecit per caussas iccundas. Hæc Theologi de procreatione rerum & necessitate matetiz, grauissimè verissimé que philosophantur. Sed his expositis notionem creationis euoluamus, atque illustremus.

### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

Aperiamus igitur quid sit creatio: cuius vis, & natura faciliùs per-

Sex res necefrere ad gene-rationi rerum Baturalium.

Sario concur- spici poterit, si eam conferamus cum generatione, in qua sex potissimum res cernuntur. Prima est, subiectum seu materia, è cuius potentia forma naturalis per generationem quasi extenditur, & producitur ad actum:neque enim generatio Phylica line lubic co & materia constare potest. Secunda est, terminus à quo, qui est privatio, hoc est, negatio forma in subiccto apto, homo enim generatur ex semine, quod non est homo, sed aptum est fieri hominem. Tertia est, terminus ad qué, qui est res corporea, materialis, corruptibilis; nam in generationibus omninò Physicis & rerum materialium, de quibus in præsentia loquimur, termini ad quos terminantur generationes, sunt formæ substantiales corporum naturalium, corporeæ & mortales. Quarta est, motus qui est veluti genus ipsius generationis, & generatio est quædam actio transiens in subiectum, & successiuè fit propter dispositiones, quas necessario prærequirit. Quinta, generatio requirit tempus, & locum: tempus, quoniam est motus, cuius mensura est tempus: locum quoniam sit ex alio corpore quod est in loco: & quia id, quod generatur est corporeum, & mobile localiter cùm sit res naturalis. Sexta, generatio sit à caussa particulari, & vniuersali, neque enim sufficeret vniuersalis, vti est cœlum, vel etiam Intelligentia quæuis præter Deum, cum sit per se indisserens & indeterminata ad productionem huius vel illius effectus particularis, neque sola particularis causa sufficeret, cum hæc non moueat nisi mota ab uniuersali caussa, & id monifeste comprobat experiétia. Sol enim & homo, vr inquit Aristoteles, generant hominem. Si hoc autem in generatione hominis fieri oportet, quantò magis in procreatione aliarum rerum naturalium idem fieri necesse est?hæc sunt in generatione naturali. Ar in creatione nihil horum repetitur, cum enim fiat Que res ex- ex nihilo, neque habebit pro subiecto vllam materiam, neque pro termino à quo priuationem quæ supponit subiectum, neque erit motus, cùm is sit actus alicuius mobilis, neque actio erit transiens, ac proinde non fiet in tempore; neque potest creatio fieri à caussis secundis, sed tantum immediate à caussa prima; tum quia caussa secudæ non possunt operari nisi per motum, qui subiecto indiget, quod abest creationi; tum etiam quia cum inter nihil & ens sit infinita distantia, vipote inter quæ nulla sir proportio; creatio quæ procedit ex nihilo ad ens, requirit in agente infinită virtutem, quæ infinitas aut nulla est in rebus, aut certe tantum in primo agente esse potest. Iam verò terminus creationis per se, est res immaterialis, & incorruptibilis (loquor de termino creationis qui non potest alia ratione pro-

duci, quam per creationem ) que res sicut non fit ex materia ita non

cinduntur à Gestions,

dependet

dependet à materia, ac proinde non habet contratium: & quoniam omnis mutatio Physica versatur in materia (cuncta enim, quæ transmutantur, materiam habent, vt est in duodecimo Metaphys.tex.10.) necesse est quæ creantur ex nihilo, ea libera esse ab interitu : qui non cadit in res materia carentes: quamquam possit etiam creari res materialis non tantum ratione formæ, vt fit in generatione, sed ratione totius compositi, hoc est, formæ simul & materiæ, quod tamen Arifloteles non videtur cognouisse. nam licet Aristoteles septimo, & duodecimo libro Metaphys. affirmet in generatione naturali non produci formam solam, sed compositum: non vult tamen illis verbis lignificare produci fimul materiam,& formă, cùm ipfe asserat in fine primi lib. Physici, materiam esse ingenerabilem & incorruptibilem; Qu'd sit in neque innuit produci aliquam entitatem tertiam, re diuersam à par-naturali non tibus, vt alio loco disputabitur à nobis. Sed vult indicare formam produci sornon produci per se solitaria, & scorsim à materia, & posteà copulari mã, sed comcum materia, sed cam produci ex materia, in materia, & cum materia positam. copularam, & ab ea inteparabilem; & quoniam nihil aliud est compolitum, quàm copulatum & coniunctum ex forma & materia, idcirco agens naturale producendo formam copulatam cum materia, dicitur producere compositum. Atque hoc perspicuis verbis docer Atistoreles in 7. Metaphys. text. 27.

Ex hisautem, quæ dicta sunt potest confici definito creationis ad huc modum; Creatio est productio rei immaterialis & incorruptibilis ex ni- creationu. bilo, que immediate fit à Deo. In qua definitione illa vox, productio, no significat aliquam actionem, vel mutationem distinctam à creante & à re creata, alioquin indigeret fubiecto, in quo reciperetur, & circa quod versaretur, sed est ipsamet res creata, prout de non ente simpliciter transit ad ene; vnde relatio, quæ est inter creantem, & rem creatim,tatione creantis est relatio rationis, quia nihil reale nouum ponit in creance, sed solam denominationem extrinsecam ab eo quod creatur; dicitur enim creans, nó per aliquam nouam actionem, quam nunc exercet, & priùs non exercebat, sed quia creatur de nouo aliquidab eo:ratione autem rei creatæ,est relatio realis: etenim creare, est Deum velle rem ex nihilo tunc esse, cum incipit esse; Deum confernare, est velle rem permanere in esse accepto; re creari, est de nouo incipere esse non ex subiecto, & dependenter à Deo. An verò relatio quam creatio ponit in creatura ad Deum, sit transcendétalis, nonre, sed formaliter tatum differens à substantia creatura, vt vult Scotus secundo Sententiarum, distinctione prima: an verò sit realiter distincta, ve volunt Thomistæ, hoc est, Capreolus secundo Sentent. distinct.prima, Caietanus in prima parte quæst. 45. super artic.3. Fer-

Definitio

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE 286

rariensis, secundo lib. contra Gentes super cap. 28. non est huius loc explicare, ne nimis minuta, & superuacanea consectando, longiores simus, quam par est; satis hoc sit, nobis magis probati Scoti sententiam. Posteà illa vox, Ex nihilo, no significat subject ú; qui potest en im quod est nihil, esse subiectum vllius rei?neque significat ordinem teporis, vt necessarium sit quod creatur, priùs suisse nihil. Sed tantùm indicat negationem subjecti, vt sensus sit, creationem sieri ex nihilo, hoc est, non ex aliquo subiccto vel materia: vide Simpliciú in digres. sione, quam facit octano l'hys.super text. 9. Sequitur vltima pars definitionis, qua immediate fit à Deo, quod, quis magnam habet dubitationem, enucleate declarandum est.

An vis creandi in solo Deo insit, it a vt nulli creatura communicari queat. CAP. VI.

Vonia M in definitione creationis politu est, ea proxi-

mè fieri à Deo, posset in dubiú vocari, an vis creadi ita sit 🎎 propria Dei,vt cú nulla re alia cómunicari queat : qua de re, licet multa subtiliter disputétur à Theologis in secudo lib. Sentent. pos tamé & quod sentimus, & quod satis sit ad id de quo agimus, paucis exponemus. Dux sunt, inter se pugnates Theologorum sentétiæ: vna est D. Thome, prima part.q.45. art.5. & 2. libro cotra Getes ca. 21. & in 2. Sentent. dift. 1. q. 1. art. 3. & Ægidij Romani in quodlibeto s.q.1. Hérici de Gadauo in quodlibeto quarto, q. vltima, & Scoti in quarto Sent. dist. 1. q.1. qui aiunt nulla rem aliam à Deo, posse creare quicquam. Scotus cam sententiam probat his rationibus. Aut ea res seu creatura, quæ ponitur creare, est immaterialis, aut materialis; si immaterialis vr Intelligentia, aut creat per actionem quampiam transeuntem, & hoc non, quia talis actio eget subiecto, quod nullum est in creatione: aut per actionem immanentem cuiusmodi est intelligere & velle: sed hoc non potest dici; tum quia solum intelligere & velle Angeli non potest esse tantæ essicacitatis, vr ad voluntatem Angeli, ex nihilo res quæ funt extra Angelu, ab eq multùm differentes, momento existant: nisi fortasse ex diuino aliquo pe-& voluntario Dei concursu, ita vt voluntarie constituerit Deus, cum Angelus quispiam cogitat aut vult creationé alicuius rei, continuò cam rem, vi & potestate sua infinita creare: id quod ab eo per Propheras & Apostolos edédo miracula, non semel factum est : tum etia quia intellectio & volitio Angeli sunt accidentia quæ non possunt separari à subjecto, quamobrem illorum vi & efficiétia non porest vlla substantia creari ex nihilo, hoc est, produci ex non subiecto. Sin autem

Rationes Sco-

Sin antem ea res, quæ ponitur creare, sit materialis, duabus rationibus conuincitur, id non posse præstare: primum, quia nulla res materialis potest quicquam efficere nisi per actionem transeuntem, & mutationemPhysicam, cui exercendæ opus est subiecto; deinde, quia in remateriali, principium productiuum, est forma materialis, in esse & operari dependens à subiecto; quare actio vel productio ab ea proficifcens, non erit præstantior, &, vt ita dicam, independentior, quàm illa ; vt cùm forma agens fit in fubiecto , eius tamen actio non recipiatur; & insit in aliquo subiecto. Hæc Scotus.

Disus Thomas idem confirmat duabus rationibus: quarum prior Rationes D. hzcest; creatura neque tanquam principale agens, neque tanquam Thomas instrumentale potest quicquá creare; ergo nullo modo potest creare: probaturantecedens, non tanquam principale agens, qui repugnat creaturz, sicut non dependere à Deo in esse, ita non dependere ab eo in causalitate ve per se solam non mota & directa à Deo quicquam agere queat: & quia creatio terminatur ad esse simpliciter, vt opponitur nihilo, tale autem, est effectus vniuersalissimæ caussæ, qualis est Deus:neque ranquam agens instrumentale, siquidem instrumentum non adhibetur à principali agente, nisi vt per suam propriam actionem aliquo modo disponat ad productionem effectus, quem principale agens intendit; vt patet in securi, serra, malleo, & aliis instrumentis; sed ad productionem eius quod creatur in instanti ex nihilo, nulla dispositio potest præcedere, aut recipi in ipso nihilo; ergo creatura nulla potest Deo ad creandu subministrare operam, vel aliquid præparado, vel productioné eius quod creatur, vi sua aliquo modo attingedo. Posterior ratio est hæc: nam sicut inter ens & nihil, nulla est proportio, ve etia argumentatur Aristoteles de vacuo & pleno in 4. Phylitext. 71. sic inter virtutem actiuam, quæ producit aliquid ex nihilo,& eam, quæ producit ex ente, nulla erit proportio. Sed inter quælibet agéria finitæ potestatis ac virtutis est proportio ; ergo agés ex nihilo oportet esse infinitæ virtutis; hoc autem in nullam creaturam convenire potest; ergo neque creare cadere potest in creaturam. Et sanè cum ipsum nihil sit infinitum & indeterminatum, continens totum non esse, nulla res potest habere ius, vim, atque efficacitatem iniplum nihil, nisi ea quoque sit infinita, continens in se excellenter totum esse cuiusmodi solus Deus esse potest. Hæc auté ratio, quamuis à Scoto, Durado, Guilielmo Ochamo multis calúniis prematur, firma tame & integra adhuc stat; ac mihi quidé certe valde probatur. Prætereà, sicut Deus aliqua attributa sua comunicat creaturis, ve sapiennam , iustitiam, &c. aliqua verò minimè, vt esse independens & omnipotens; ita verisimile est præter actiones, quas comunicat cum

creaturis vti sunt, mouere, producere, velle, intelligere, &c.esse aliquam propriam Dei, vt Deus est, incommunicabilem creaturis, vt nimirum ex nihilo aliquid traducat ad ens. Atque hæc sententia mi-rifice consentit cum iis, que scribit D. Augustinus 9. lib. super Genesim ad literam cap. 15. Dicens, nullam creaturam posse creare quidpiam, seu magnum, seu paruum, & paulò post; Creare, inquit, vllam creaturam tam Bullus potest Angelus, quam nec serpsum. Vide etiam Damascenum in eadem sententiam lib. 2. de fide Orth. cap. 3. Hanc opinionem etiam sequitur Guilielmus Ochamus 2. Sent. dift. 1.q. 7. & 2.quodlib.q. 9. & Gabriel. 2. Sent. dist. 1. q. 4. Verùm negant ea argumentis demonstratiuis ac scietificis, ostendi posse; sed tantum probabiliter persuaden. Posset hic dubitati de gratia, quæ à Deo, & immediate, & per sacramenta animis nostris infunditur, cuius productio videtur creatio, & ramé instrumentaliter attingitur & producitur à sacramétis; sed quia hoc est nimis Theologicum, alienú esset hîc à nobis eiusmodi quastionem tractari, cæterum D. Thomas pulchrá huius difficultatis solutionem tangit in 3. quæstione de potentia Dei arg. 8. in resp. ad 3.

Altera sententia est Magistii Sent.lib.4.dist.5.asserentis, nihil prohibere quò minùs vim creadi Deus impartire que at alicui creaturz, non tanquam principali agenti, sed tanquam administro & quasi instrumento Dei: quam sententiam Durandus in 2. Sent. conatur defendere non aliter, quàm demonstrando id non concludere cotradi-&ionem,& foluendo rationes aliorum qui contrà sentiunt. Sed quæ is supradicto loco affert, ea nunc breuitatis caussa commemorare supersedeo. Ex his duabus opinionibus priorem equidem iudico esse probabiliotem & magis congruentem tum rationi & veræ Philosophiæ tum dictis sanctorum Patrum, qui propter pietatis, atque sapientiæ laudem, sunt quasi lumina quæda clarissima Christianæ religionis:verùm his omissis quæ magis sunt Theologica quàm Physica, videamus, quid Aristoteles senserit de creatione.

An creatio admittenda sit secundum Aristotelio dottrinam : 🖝 an lumine naturali cognosci possit. C A P. VII.

argumentis probaturcreationenon fuif-Se Aristoteli cognitam,

Duodecim Ristoteli nunquam venisse in mentem, vt existimarec creatione quæ est noua rei ex nihilo productio, esse possibilem, perípicuum& (vr opinor) certú faciam ex iis paucis que subiicia. Primò, in 1. lib. Phys. tex. 33. & 34. commédat

comune illud decretum omniú Physicoru, ex nihilo nihil possesset. In codem libro text, 75. ait esse impossibile, ex simpliciter non ante aliquid

aliquid fieri. Deinde, in primo Physic, tex. 43. inquit, non quodlibet fieri ex quoliber, sed vnum quodque ex suo opposito, quod est contrarium, vel privatio: & in 7. libro Metar hysica, textu 22. dicit omne quod fir, ex aliquo, & aliquid fieri. Posteà Aristoreles semper definit caussam esticientem per se esse principium motus, nec vsquam vel leuiter innuit modum efficiendi per creationem: siquidem in 5. libros Metaphysic. vbi explicat varias significationes nominum, quibus & Metaphylica, & aliæ disciplinæ vruntur, nullam vel mentionem, vel etiam verbum fecit creationis. Ad hæc, in s. libro Metaphyli, tex. 17. definit potentiam actiuam per passiuam, dicens illam elle principium transmutandi aliud, inquantum aliud: & apud eum. nullum porest esse agens absque patiente : atqui hoc aduersatur creationi, in qua cernimus agens sine patiente, & potentiam actiuam sine passina. Prætereà, Aristoteles (vt clarum est legenti eius libros)in omni productione requirit subjectum, terminum à quo, videlicet privationem, vel contrarium, motum, locum, tempus, prænias dispolitiones, concursum caussarum particularium: quæ res nullo modo cadunt in creationem. Tum, Aristoteles (vt censent veteres Paripatetici, licet multi alij docti & graues viri contrà sentiant) non concedit infinitam virtutem (vt vocant) in vigore; neque immediate sine caussis secundis quicquam de nouo posse à Deo sieri; nec eum aliter agere actione transeunte, qu'am per motum, & lumen cœli, nec operari libere, sed ex necessitate naturæ: quibus de rebusalio loco à nobis disputabitur. His autem rebus non concessis, nullo modo concedi potest creatio. Ampliùs, Aristoteles, & Peripatetici putant euidenter demonstratam esse æternitatem materiæ primæ in 1.Phyli.82. illo argumento; quia si vnquam fuisset produeta, oporteret eam productam esse aliquo subiecto, quare ante primam materiam fuisset alia 2 lic res procederet in infinitum : similiter etiam in 8. Phy. motus, & temporis'æternitas demonstratur ea ratione, quoniá si hec facta essent, non potuissent sieri aliter quam permotu, & in tempore: quare ante motu & tempus, & motus & cempus fuissent: quas demonstrationes quis non videt posita creatione nullas esse? Et cum æternitatem materiæ, temporis, motus, atque mundi, Aristoteles toties inculcet, tantopéte commendet, & tatùm in ea roboris, atque præsidij locatum esse putet ad bene philosophandum, ve tota propemodum eius disciplina, maxime quæ est de Intelligentiis, & rebus diuinis, hoc quasi fundamento nitatur, atque kustenzetur; quis credat Aristotelem adeò fuisse vecordem & supidum, vt concederet creationem, quæ tantú doctrinæ suæ fundamentum labefactaret ac funditus euerreret? Quid ratio illa, qua in

1.lib.de Cœlo confutat sententiam Platonis, qui facit cœlum ab aliquo principio natum, sed nunquam interituru, omne, inquit, quod incipit esse, aliquando desinet esse, nam quod tale est, factum est ex materia, quare corruptibile; quod autem corruptibile est, aliquando corrumpetur; hæc, inquam, ratio quam vim habet admilla creatione?nullam sanè:illa item disputatio eius, quæ luculenter tractatur in 7.lib.Metaph.& priore parte lib.12. formam non posse produci per se nec immediateà substantiis abstractis, nonne admissa creatione labascit? His accedit quòd Peripaterici ita secum cogitatent, si Deus potest creare res ex nihilo, aut is agit liberè atque contingenter, aut ex necessitate natura; si contingenter, cum sit infinitæ virtutis(non enim minor virtus quàm infinita sufficit ad creandum) non posset Philosophus vllam caussam, & rationé reddere de magnitudine, numero, perfectione, & ordine earu rerum quæ funt in mundo. Erenim hæc omnia penderent ex libera voluntate Dei, qui si voluisset multò plures, maiores & perfectiores res creare potuisset. Sin autem agit ex necessitate nature, & habet infinită virtutem ad creandum ex nihilo, cũ in ipso nihilo nullus sit terminus aut modus, deberet sanè semper in infinitú nouas rerú species efficere, ná si agit ex necessitate naturæ, agit quicquid potelt, & quantu potelt; at potelt in infinitu; ergo, &c. Quaobrem cum Peripatetici animaduerteret admissa creatione omni ex parte consequi gravissima incomoda contra suam ipsorú disciplină, nullo modo possent in animum inducere vt eam concederent. His adde quòd veteres interpretes Arist.non modò cam non admittunt, sed etiam vehementer oppugnant : vide Auerroëm in 8. Physi. comm.4. Themistium in codem libro super tex.6. Simplicium ibidé in digressionibus suis contra Philoponum.Quid plura: Nihil(vt nostra fert sententia) reperiri, aut fingi potest, quod sit magis cotrarium doctrinæ Aristotelis, & quod omnes eius artus, & neruos vehementiùs elidat. Arque hæc quidem ex sensu Aristotelis disputata sint. Sed quid Plato sensit de creatione? Non satis conuenit inter om-

senserit de creatione, tres \_opiniones.

Quid Plate nes. Etenim sunt tres opiniones. Vna, Platonem fecisse mundú æternum no aliter quam fecit Aristoteles: nam cum apud eum in Timæo sint tres caussa ipsius mundi, vna efficiens, quæ est Deus; altera exemplaris, quæ est idea; tertia tanquam finis, quæ est bonitas ipsius Dei: cùm hæ tres caussæ omnes sint æternæ, non potuit mundus non esse sempiternus: vocat autem eum genitum & factum, ve indicet eum ex omniæternitate pendere omninò à Deo non secus ac si de nouo factus fuisser: & quemadmodum quod fit, pendet ab efficiente, sic mundus omninò pendet à Deo. Altera est, eum sensisse mundum ab initio temporis factum esse ex materia, quæ ab omni æternitate præcesserir

cesseit molitionem mundi, sed informis & incerto arque inordinato motu agitata: etenim hoc ipsum eisdem propè verbis docet Plato in Timzo, cui consentit quod scribit Plutarchus in 1. lib. de Placitis Philosophorum cap. 3. ponens secundum Platonem tria principia omnium rerum mentem, ideam, & materiam. Tertia est, l'latonem fecisse mundum de nouo, & ex nihilo, alioquin nec materia, nec animæ rationales,nec Intelligentiæ factæ fuissent à Deo, quad est cotra Platonem: certe cum Plato in Timeo indicat Deum effectorem métium cœlestium, & animorum nostroru; has autem res manifestam sit ex materia singi non posse, relinquitur eas secundum Platonem ex nihilo fuisse procreatas. Harú trium opinionum quæ sit magis Platonica, vltimo libro huius operis à nobis disquiretur: certé vltima minime omnium probatur à Platonicis. Secundum autem primam & secundam, clarum est nullum plane locum apud Platonem relinqui creationi.

Restat extrema huius disputationis pars in qua declarandú est, an Probatur octo creatio lumine naturali humanæ rationis cognosci queat. Ac possibilem quidem esse creationem, quin etiam necessario admittendam, sibilem esse creationem. videtur satis euidenter ostendi posse his octo rationibus. Prima. Si Deus non potest agere nisi ex subiecto; ergo virtus eius est astricta & definita ad materiam: qui cam definiuit & sic astrinxit? no Deus ipse sibi-necaliquid prius aut superius Deo, neque materia, quoniam hæc natura posterior est Deo; ergo nihil. Secunda. Eò maior est nobilitas agentis, quò paucioribus indiget ad agendum: sed Deus est nobilius agens quam natura; elgo paucioribus ad agendum indigebit : sed natura eget materia prima; ergo neque sanc requiret Deus: vt fint hæc tria agentia, ars, natura, Deus; primo, ad agendum opus est aliquo corpore; (ecundo, tatum opus est materia prima; ergo tertio nihil opus erit ad agédum. Tertia. Modus agendi sequitur modú essendi, & quale est esse cuiusque rei, talis est actio; sed Deus in esse, à nullo pendet, nihil prærequirit, aut præfupponit; ergo nec in agendo. Quarta. Hác omnes habét notioné Dei naturaliter animis infitá & impressam, Deu esse ens primu, perfectu, à nullo pedens, per se sufficiens, nullius indigens; ergo per se sufficit ad agendu, nec eget subiecto.Quinta.Deus est caussa omnium rerum, alioquin præter Deu esset aliquid sine caussa, habens esse à se, quod fieri non potest, non enim omnia penderent à Deo; sed multa sunt, vt materia prima, cœli Intelligentiæ, quænon potuerunt habere esse à Deo ex materia per motum; ergo per creatione: si dicas huiusmodi res habere esse à Deo ab æterno; respondeo id non obstare creationi, in cuius ratione ponitur ve sit ex non subjecto, non autem ve siat de nouo, vel ve quod

creatur priùs duratione fuerit non ens: nec minoris sanè virtutis est ab æterno aliquid creare & conservare posse, quàm de nouo. Sexta. Vel Deus ad agendum eget materia prima, vel non; si non, ergo potest creare ex nihilo agens; sin eget, ergo materia prima no est à Deo; cen quoniam ars eget corpore naturali, & natura eget materia in agendo, neque corpus naturale habet esse ab arte, neque materia prima à natu Esse autem aliquid quod non processerit à Deo, repugnat primæ & amplissimæ virtuti Dei, qua cuncta complectitur & continet. Contra eos verò qui negant materiam à Deo esse produ-Cam, disputat Eusebius lib. 7. de Præparat. Euangelica cap. 8. Septima. Quamuis in productione cuiusliber individui, videlicet hominis, semen est priùs, qua ille homo; simpliciter tamen homo est prior semme, sicut actus potentia & perfectum imperfecto: quam rem difertissimis verbis docet Aristoteles in 12. Metaph. tex. 40. ita scribes; semen ex aliu prioribus perfectis est, neque semen primum est, sed quod perfectio est, veluts hominem dicere quispiam posset priorem semine ose, non illum qui cogeneratur, sed alium ex quo ipsum semen est; hec Arist. quare generatio hominis vt homo est, non eget semine, cum sit homo simpliciter prior femine, potest igitur habere alium modum productionis nimirum. per creationem. Octaua. Infinitum pertransiti non potest, sed si műdus est æternus, oportet pertransisse infinitos homines generantes. ante hunc qui generatur hodie: hoc autem est impossibile; ergo in vnoquoque genere animalium perfectorum quæ non possunt generari nili à sibi simili, necessariò deueniendum est ad vnum aliquod primum quod non poterit fieri per generationem; ergo per creationem. Quid de animo nostro dicam?quem si immortalem, si verame arque naturalem hominis formam, si suum cuique hominum tributum esse, vei re vera est, concedimus, eum ex nihilo singulis propè momentis creari à Deo negare non possumus. Sed circa hæc quæ di-Eta sunt nonnullæ dubitationes existunt quas enodare oportet.

> Ponuntur quadam obiettiones contra ea qua ditta sunt de creatione. CAP. VIII.

CTO dubitationes seu obiectiones quæ aduersari videntut iis quæ de creatione diximus, nunc proferre in medium & explicare volumus. Ac prima quidem obiectio sic habet. Videtur creatio essici ab agente naturali in generatione formæ; nam per generationem, licet dicatur sieri compositum, tamen forma verè producitur, quæ cùm ante generationem nec secundum se totam,

nec secundum aliquam parté alicubi extiterit, sed prorsus, nihil fuerit, cur non dicatur creari?neque enim obstat quòd præfuerit in virtute agentis, neque quòd recipiatur & producatur in materia: siquidem hoc etiam reperitur in productione anima rationalis & donorum supernaturalium cuiusmodi est gratia; quarum rerum productionem constat esse creationem. Etenim quod vulgò dicitur forma educi ex materia, nimis impropriè dicitur; sonat enim illam segregationem formarum Anaxagoræ; vel inchoationem quandam formarum ab aliis introductam : quate magis propriè diceretur forma induci & gigni in materia quam ex ipsa educi : videtur igitur in ipsa generatione rerum naturalium complicatam atque conuclutam cu ea reperiri creationem. Secunda. Aristoteles cognouit materiam primam, cœlos, & Intelligentias habere esse à Deo,& non per motum ex aliquo subiccto; ergo per creationem ex nihilo; quare creatio cognita est Aristoteli, & secudum eius doctrinam necessariò cocedenda est. Tertia. Similiter etiam anima rationalis secundum Ari-Rotelem est immortalis, forma hominis, vt ex multis locis eius liquidò perspici & demonstrari potest; sed nulla forma potest esse ante id cuius est forma, vt Arist.scribit in 12. Metaph.textu 16. ergo anima rationalis incipit esse de nouo, non per generationem, quoniam sic non esset immortalis; ergo per creationem, quare creatio etiam de nouo admittenda est secundum Aristotele. Quarta. Creatio est actio; ergo creans est agens: sed agens non potest esse sine patiente, quoniam sunt relatiua; ergo creatio non erit sine patiente, quare non fict ex nihilo.Quinta. Aut quod creatur, antè poterat esse, aut non; si non poterat creari; ergo neque creatum est; nam quod impossibile est sieri, etiam impossibile est esse factum: sin autem poterat creari & esse, talis potétia ad hoc ipsum creari, vel ad esse creatu cum no possit per se constare, inerat in aliquo subiecto, quare creatio non sit ex nihilo. Sexta. Si creatio fiat ex nihilo, nó poterit readi vlla caussa cur potiùs hoc creatur quàm aliud. Nam ipsum nihil per se indeterminatum & indifferes est vt ex eo hoc vel aliud quodlibet creetur. Similiter etiam Deus qui creat, cum sit agens vniversale, per se indifferens est ad huius vel illius rei productioné; ergo pulla ratio potest reddi cur potius hoc quam aliud quoduis creetur: sed hoc est absurdum; creatio igitur est impossibilis. Septima. Aut Deus creat res per aliqua actionem transeuntem, at hæc indiget subiecto; aut per actioné immanétem, hoc est, per suam essentia, vel per suum intelligere & velle, quæ súnt idem quod essentia eius; at hæc sunt eterna in Deo; sed non potest esfectus nouus immediate produci per actionem antiquam & æternam; ergo nihil de nouo porest à Deo creari. Octaua. Si Deus

porest immediate creare omnes res ex nihilo, frustra igitur sunt agentia naturalia; nam frustra fit per plura quod potest æquè benè fieri per pauciora: cùm igitur Deus line causlis secundis, per se ipsum omnia possir efficere, quid opus erat caussis secundis? quare vel nulla est creatio, vel superuacanea est caussalitas agentium naturalium, Arque hæc quidem obiici possunt contra ea quæ de creatione docuimus:

Ad has autem obiectiones facilè respondere possumus hoc modo.

Ad primam. Habet sanè generatio aliquam similitudinem creationis, proprer eam rationem quæ in obiectione posita est, sed hoc interest, quia id quod creatur, vel non requirit vllum subiectum, vel certe, tantum vt recipiens, nec eiusmodi vt per affectiones & dispositiones eius producatur id, quod creari debet : at quod generatur exigit necessariò materiam, tanquam id in quo ipsum recipiatur, sustentetur, & per cuius dispositiones & affectiones procreetur. Et terid qued ge- forma quæ creatur non est eiusdem ordinis cum materia in qua remeratur, & id cipitur, vt patet in anima rationali & gratia; forma verò quæ per quod creatur. generationem fit, eiusdem generis & ordinis est cum materia sua. Sed hac de re lege Scotum 2. Sen, dist. 18. quæst. vnica, acutè doctéque disputantem. Non dicitur antem forma induci in materia, ne quis falso opinetur formam per se productam extrinsecus adiungi materia, sed dicitur educi ex materia, vt intelligatur forma produci cohærens immò immersa materiæ, per transmutationé eius, inseparabilis ab ea in fieri, esse, & operari; cuius rei illud est clarissimum argumentum, quòd per contrarias affectiones & mutationes materiæ, non solum separatur à materia, vt sit in anima rationali, sed penitus interit vt in aliis omnibus formis Phylicis contingit. Nec tamen formæ naturalis interitus, est annihilatio; alioquin eius quoque generatio deberet dici creatio.nam per eandem vim & dispositiones, quibus vna forma deletur ex materia, cótinuò excitatur altera inherens in eadem materia. Itaque corruptionem naturalem semper immediate consequitur generatio, annihilationem autem non est necessarium vt alterius rei productio consequatur. An verò in rebus sit aliqua annihilatio vel esse possit docet D. Thomas 1. par. quæst. 104. art. 3. & 4. Ad secundam. Alexander negat secundum Aristotelem, Deum esse caussam efficientem rerum æternarum, sed tantummodò esse finem: Simplicius concedit productionem eiusmodi rerum à Deo esse profectam, sed negat eam vocari debere creationem: Auicenna non dubitat eam appellare creationem, nec putat creationem ab æterno, sed eam duntaxat creationem, quæ fit de nouo displicuisse Arist. V reunque sit, illud manifestum est, argumentum hoc nihil

sententiz nostrz officere; quippe qui eam tantum creationem; qua de nouo fit, Aristoteli cognitam esse negamus. Ad tertiam. Inter Aristotelicos alij putarunt animum nostrum secundum Arist. esse mortalem, ac proinde generabilem, vt Alexander: alij immortalem, sed assistenté, & vnum in omnibus, vt Theophrastus. Themist. Auerroës: alij immortalem & informantem & suum cuique hominum, vr Albertus & D. Thomas; alij Arist. de natura animi nostri dubium fuisse, atque ob eam rem ambigue locutú esse vt Scotus & Heruzus. Quare cùm de opinione Arist.tanta sit dissensio inter Peripateticos, nec possir id quod est dubium, per aliud quod sit vel magis vel æquè dubium ostendi & probari; nec Philosophice nec prudenter faciunt, qui ex anima rationali, argumentantur creationem esse cognitam Aristoteli. Ad quartam. Creatio non est actio propriè sed tatùm æquiuocè, nam nihil aliud est quam ipsamet res creata cum relatione ad Deum, & ad id, quod cum immediate ante nihil esset, à Deo facta est aliquod ens. Obiectio igitur valet in actione Physi. & propriè dicta qualis non est creatio, vt præclare docet.D.Tho.1.par. quæst. 45. art. 2. ad. 2. Ad quintam. Hoc interest inter creabile & generabile quòd hoc includit duplicé potentia, vná intra secá ex parte materiæ, alteram extrinsecam ex parte agétis; illud auté v nam tatum, nempe extrinsecam ex parte solius creantis, non enim ob aliam caussam dicitur quidpiam creabile nisi quia Deus id creare potest. Posse igitur creari, significat eam solam potentia quæ est in creante: at posse generari, duplicem potentiam denotat, & eam quæ est in generante,& eam quæ est in materia ex qua sit generatio. Ad sextam. Determinatio creationis ad hunc vel illum effectu, neque proficiscitur ex nihilo, neque ex Deo, vr Deus est; sed ex Deo, vr habet in se varias ideas,& suam cuiusque rei definitam & propriam rationem. Nam quòd Deus haber in se ideam hominis, ad eius similitudinem creat cum vult hominem; idémque contingit in aliis quæ ab eo creantur. Adde quòd secundùm Aristotelem 9. Metaphysicæ tex. 10. agens per intellectum determinatur ad agendum simpliciter vel ad agendum hoc potius quam aliud quidpiam à sua voluntate. Ad septimam. Deus creat res per suam voluntaté, que licet sit æterna, id tamen non obstat quò minus possit ab ea effici aliquid nouum; potest Deus ab æterno velle & constituere, vt quidpiam fiat de nouo, & certo quodam tempore. Sicut ego possum hodie velle & deliberare facere aliquid ad hinc vnum annum vel mensem. Verum hac de re, extremo huius operis libro subriliùs agetur. Ad octaua, Deus nullo modo indiget creaturis, nec est aliqua perfectio in creaturis, quæ non infinitis partibus maior arque præstantior in Deo insit; neque tamen

ob eam rem putatur superuacanea suisse productio creaturaru; quoniam in illis Deus manisestauit bonitatem, potentiam & sapientiam suam, boni enim est esse disfusiuum & communicatiuum sui; similiter etiam, quamuis Deus possit per se omnia essicere, tamé sicut alias persectiones impertiuit creaturis, ita rationi consentaneum suit, vt hanc quoque vim & potestatem producendi simile, eis largiretur: nam si non tribuisset, fecisset sanè illas impersectas, siquidem persectum est vnum quodque cum potest sui simile producere. Sin auté tribuisset, non sineret autem eam exerceri, frustrà illam dedisset. Atque hæc quidem de creatione, satis ad id quod nunc agere instituimus, dicta esse assistator. De qua multa etiam scribit D. Thomas prima par. quæst. 45. & Theologi Scholastici initio secundi libri Sententiarum. Verum nos ad tractationem materiæ, à qua ad hanc de creatione disputationem desseximus, reuertamur.

## De materia cali opinio Agidij. CAP. 1X.

EMONSTRATYM est materiam esse, & necessariam essein omni mutatione Physica, qua etiam de caussa obiter disputatum est de creatione; nunc consequens est, ve ad secundam quæstionem, hoc est, ad explicadum quid sit materia, veniamus. Sed quia alia est materia in corporibus cœlestibus, & alia in sublunaribus, necessarium esse puto, antea discrimé, quod est inter materiam cælestem & sublunarem, indicare; vt nobis quibus propositum est hoc loco tantúm disserere de materia retum sublunarium, de qua sola eriam Aristoteles egit in primo Physicorum, planior & absolution procedat disputatio. Videndum igitur est, an cœlum habeat mate-. mam eiusdem rationis cuius est materia rerum corruptibilium. Quidam putant cœlum esse compositum ex materia & forma & materiam eius non esse diuersam à materia rerum sublunarium. Quòd autem cœlum ex materia & forma sit compositum, cosirmant primum testimoniis Arist. tum rationibus. Testimonia Aristotelis sunt hac. Primò Arist.in lib. 2. de Gener. tex. 51. sic ait; Principia sunt numero aquala, or genere eadem, qua in aternis or corruptibilibus. Sed hec funt coposita ex multis principiis, nempe materia & forma; ergo & illa. Prætereà in 12. Metaphy, tex. 10. ait cuncta quæ mouentur habere materiam, & subdit cœlum habere materia, quamuis diuersam ab aliis: sed habere materiam est compositorum; ergo cœlum est compositum. Ampliùs 1.de Cœlo tex. 92. inquit cœlum esse mixtum in materia, & in 94.costare ex tota materia; sed hæc verba significant ipsum esse compolitum;

positum; ergo, &c. Idem in codem loco, cum propositiste dubitationem hanc, cum omnia quæ habent formam in materia, possint numerabiliter multiplicari, cœlum autem sit huiusmodi, cur ipsum secundum numerum non multiplicetur? Ipse soluens hanc rationem, ait id accidere, quia cœlum in se habet omnem materiam quam habere possit, & ob id non suppetere illi aliquam materiam in quam multiplicari queat: quibus verbis apertè concedit, cœlum habere sormam in materia; ergo est compositum.

Rationes ad idem comprobandum has afferunt. Prima. Substantia est triplex, materia, forma & compositum, vt dicitur 1.de Anima. tex.2. Sed cœlum non est materia, quia hæc per se non mouetur, vt apud Aristotelem scriptum est lib.5. Phy. tex.8. & per se non est hoc aliquid 7. Metaph. tex. 8. At cœlú per se mouetur & est hoc aliquid. Deinde cœlu non est forma, quia hæc per se, nec est quanta, nec mobilis, vt est in 5. Phy. tex. 3. cœlum autem vtrunque habet; ergo vel non est substantia vel est compositum. Secunda. Cœlum habet materiam, ve multis locis ait Arist. & patet ex eo quia habet quantitaté, raritatem & densitatem quæ accidentia comitatur materiam; deinde habet etiam formam, tum quia actu existit hoc aliquid, quod facit forma; tum quia accidétia eius sunt terminata, talis autem terminatio prouenit à forma, secundu Auerr, in libro de Substantia orbis; ergo cælum est compositum ex materia & forma. Tertia. Moueri est materiæ, mouere autem formæ, vt dicitur 2.de Generat. 53. & 3. Phy. 17. fed cœlum mouetur localiter, & mouet, ac regit hunc mundum inferiorem, vt dicitur 1. Meteororum cap. 2. ergo etit compositum ex materia & forma. Quarta. Aut cœlum est actus purus, aut pura potentia, aut compositum ex vtroque; no actus purus, quia sic esset Intelligentia, & non posset moueri secundùm locum; quia omne tale participat potentiam; nec est pura potentia; quia sic non existeret actu hoc aliquid, nec ageret in hæc inferiora; ergo est aliquid compositum ex vtroque. Quinta. Secundum Auer. 1. Cæli, comment. 91. vnumquodque est sentibile propter materiam & intelligibile propter formam; sed cœlum est sensibile, quippe cum percipiatur sensu. visus; ergo habet materiam : est quoque ipsum intelligibile, quia de eo est sciencia tam Physica, quam Astrologica; ergo habet etiam formam. Quare ipsum necesse est esse compositum ex materia & forma. Sexta. Cœlum est corpus naturale; ergo vel est natura, vel habens naturam; si natura, cùm hæc sit caussa, vt moueatur id in quo est (sic enim definitur 2. lib. Phy.) necessarium est cœlum esse compositum ex ipla natura, quæ est principium motus & ex eo in quo est talis natura, eo videlicet, quod mouetur. Sin autem sit habens naturam, si-

: 3

militer manifestú est debere esse cópositú ex natura, & habéte naturã.7. Cú in aliis omnibus corporibus sit copositio ex materia & forma, no est remouenda à cœlo, nisi repugnet ipsi: sed cur ei repugnat? an quia omnis copolitio est dissolubilis?an quia materia haberer potétia & forma, omnis aut potétia est cotradictionis, hoc est, ad esse & non esse; ve scriptu est in 9.lib.Metaph tex.17.ex quo essiceretur necessariò cœlú aliquado tadem interituru esse? Atqui hoc est infirmu; erenim in cœlo est copositio ex substantia & quatitate; & cœli natura est in potétia ad quatitaté, ceu quodlibet subiect u ad ea, que sibi propriè & naturaliter coueniut accidétia, nec tamé aut illa copolitio est dissolubilis; aut illa potétia est cotradictionis ad esse & non esse : cur igitur idé non cotingat in copolitione lubstantiali, cu hæc no minùs valés ac firma sit ad permanendu quá accidétialis?8. Datur copositio substatialis ex forma corruptibili & materia incorruptibili, vt in elemétis: & ité ex materia corruptibili & forma corruptibili vt in equo: & ex materia corruptibili & forma incorruptibili vt in homine: restat vitimus gradus ex materia & forma incorruptibilibus; qui, ne quis gradus perfectionis vniuerso desir, tollédus non est:is auté nulli rei præter cælú, assignari potest; ergo cælum est cópositú. Minùs est nature ac rationi cogrués elle in rebus copolitione ex forma immortali &materia mortali, quàm ex vtraque immortali: quia hîc cernitur ordo&proportio inter materia &formă, illic auté nulla apparet proportio; cu tamé materia & forma, quia sint ad aliquid, vt est in 1. Phy. 26. debeat esse simul ; & vna sine altera frustra sir,& præter natura se habeat. Si igitur illa copolitio reperitur in homine multà verisimilius est hac posse reperiti in colo. His igitur testimoniis&rationibus probatú est cœlú esse copositú ex materia & forma. Quòd auté materia cœli per se nó sit diuersæ rationis à materia reru sublunariu, hoc modo demostrat. Primò, si tales materiæ differret, per alique actu & formă differret:nă vt apud Arist.7. Metaph. tex. 49. actus est qui separat & distinguit; sed illæ materiæ cú sint primæ & simplices nó habét vllű actú vel formá ex fe;ergo nő posfűt inter se distingui.Si quis autem dicat cas distingui per diversos respectus ad diversas formas, hocest, cœlestes & sublunares; id nihil valere ostédut ex eo, quia illæ duæ materiæ, cú sint res absolute, & secudú naturá priores illis respe-Aib, vtpote qui fundatur in ipsis materiis, no possut per cos distingui. Deinde, in omni genere causse veniedu est ad aliqua prima caussa illius generis, vtpatet in efficiétib' & finib', & traditur ab Arist.in 2. Metaph.tex.6.ergo in materiis quoq; veniedu est ad vna prima; at si materiæ cœli & horú inferiorú per se diuersæ essent, reperirétur duæ materiæ æqualiter primæ. Posteà, quátitas cæli ciusdé rationis est ac quan-

quatitas reru sublunariu, na o illa sit incorruptibilis, hoc no obstat. tú quia secudu Cómétatoré etiá quátitas hui materie sublunaris suapte natura est incorruptibilis, & tatumodò ratione diuerse terminationis & figure variatur, atq; comutatur: tu etia quia esse corruptibile vel incorruptibile accidit quatitati, vt quatitas est, videlicet ppter subiecu in quo inhæret; quamobre no potest mutare propria & essentialé rationé quatitatis. Si igitur quatitas cœli, & corporú sublunariú sunt eiusdé rationis; quátitas auté est accidens per se cosequens materia; relinquitur etia illas materias eiusde rationis esse. Prætereà, Arist in 1. Phy. tradidit principia comunia omniu reru naturaliu, tu quia id postulat ordo doctrinz vt à maxime vniuersalibus, ad minus vniuersalia fiat progressio; tú quia id Arist. præmonuit & proposuit velle se facere in proœmio illius lib.ergo materia prima quæ ibi tra-Catur comunis est omniu corpor unaturaliu. No igitur materia coli,& harú rerú inferiorú sunt diuersæ rationis. Sed dubitaret aliquis, quomodò si in cœlo est materia similis materiæ nostratis, cu hæc sit caussa interitus reru sublunariu, no similiter illa reddat cœlu corruptibile ? Hác dubitationé ita foluút. Materiá, quæ est sub vna forma, nó aliá ob caussá esse caussá corruptionis eius, nisi quia habet priuatione & appetitu alterius formæ, qua quia simul cu priori tenere no potest, illă abiicit vt hác accipiat. În materia auté cœli nulla heret pri uatio & appetitus alienæ formæ; proptereà quòd forma cœlestis ob excelleté nobilitate sua omni ex parte satiat & explet appetitu materiæ sibi subiectæ: cernitur auté illius formæ nobilitas ex eo quod est æterna & generalis caussa rerú sublunariú, & omnes earú rerum per-fectiones excelléter in se cohibés, vt nulla caussa sit cur materia, tam præstanti formæ subiecta, aut ea fastidire debeat, aut aliena expetere. Hác opinioné sequitur Ægidi' in tractatu quodá suo de materia cœli & aliis multis locis. D.Bonauétura etiá videtur in eam inclinare 2. Sent.dift.12.& Guilelmus Ochmus fuper eŭdé lib.queft.22.Gabriel Biel, & Scotus locis supradictis hanc sententia purant esse tenédam Theologis, tanquá magis congruenté iis, quæ sunt in sacra scriptura. Attribuitur quoq; hæc sententia Platoni, Philopono & Auicennæ.

Anc opinionem fallam esse & testimoniis Arist. & ratio- Multin testinibus oftendemus. Arist. 8. Metaphysicæ tex. 14. ait non om- menin Arinium esse materiam, sed eorum tátúm quorum est transmu-stotelu pre tatio adinuicem; quæcunque verò absque eo quod transmutantur batur matefunt, horum non esse materiam: ex quibus verbis conficitur in cœ- riam cœli esse diuersam lo non esse materiam aut longe diuersam ab hac nostra. In codem materia reri libro tex.12.&in libro 12. Metaphylice tex.10.& in 9. Metaph. tex.17. Sublumarium.

Refellitur opinio Ægydy.

perspicuis & apertis verbis scribit materiam cœli esse diuersæ rationis à materia aliorum corporum. In 2. de Generatione tex. 43. reprehendit Diogenem, quòd diceret vnum & idem esse subiecum arque materiam omnium rerum, affirmans id verum esse in iis, quæ inuicem transmutantur, in aliis autem minime. In codem libro tex.53. & 54. & 87: quæcunque, inquit, communicant in materia possunt inuicem agere & pati, quæ autem non communicant, minime; sed cœlum agit in res sublunares nullam ab illis perpessionem accipiens; ergo non habet cum illis materiam communem. Postremò: in primo libro de Cœlo Arist. demonstrat cœlú esse corpus genere diuersum ab aliis corporibus; ergo illius principia in quibus est materia diuersa, erunt ab aliorum principiis, & Themistius ve refere Auerr. 8. Metaphy. comm. 12. ait cœlestia corpora aut esse formas sine materia, aut habere materiam secundum æquiuocationem.

caussa cur

quidque sit

corruptibile.

Idem confirmatur hac ratione. Si cœlum est compositum ex materia & forma vt sentit Ægidins; ergo est corruptibile; quod est contra opinionem Arist. & ipsius AEgidii Consequentia probatur; primum his testimoniis: Aristoteles in 7. Metaphysicæ tex. 22. sic air; Cunsta qua à natura, aut arte fiunt habent materiam, possibile est enim esse, Or non esse corum unumquodque, hoc autem cuique materia. In codem libro tex.53. Substantiarum, inquit, sensibilium & singularium, neque definitio, neque demonstratio est eò quòd habet materiam, cuiu natura talis est, ut esse & non esse contingat, quare corruptibilia sunt omnia que illam habent.In 9.Mctaphysicæ tex.17.ait in æternis non esse potentiam, nisi ad vbi,& ratio est, ve ipse mox subdit, quia omnis potetia est contradictionis ad esse & nó esse. Quare si in cœlo non est potétia nisi secundum quid, similiter etiam non erit materia nisi secundum quid. In 1.de Cœlo tex.136.scribit materiam habere in se potentiam contradictionis, & caussam esse, ve res sint & non sint. In libro de Logitudine & breuitate vitæ cap. 2. habet hæć verba; Impoßibile eft materiam habeti non exiftere aliquid contrarium: sed ipse in 1.de Colo tex. 20. probat colú carere omni contrario; ergo secundum eum carebit etiam materia. In 12.lib.Metaph.tex.30. probat Intelligentias esse sine materia, quia sunt sempiternæ; ergo propter eandem rationem, cum cælum sempiternum sit, erit quoque sine materia. Ad extremum in 1. de Géneratione, in fine textus primi scriptum est; quæcunque habent inuicem transmutationem, habere vnam communem materiam; & contrà, quæ vnam habent communem materiam, esse innicem transmutabilia. His adde pulcherrimum illum locum Arist. qui est in 14. lib. Metaphysicæ cap. 3. vbi peracute probat, resæternas non esse compolitas, quia si tales essent, haberent materiam, quæ in caussa est cur res in

res in quibus inest, contingat esse & non esse, quocirca ipsa si materiam haberent non estent æternæ.

Confirmatur etiá superior cósequentia hac ratione; si materia cœli per le sumpta no differt à materia horum inferioru; ergo sicut hæc ratio contra ex se est in potentia ad formas sublunares, sic etiam illa, alioquin non essent eiusdem rationis, quare materia cœli habet potentiam accipiendi formas sublunares; sed id contingere non potest sine interitu cœli, præfertim cùm nulla potentia naturalis omninò frustrari possit; ergo cœlum est corruptibile. Neque firmum est illud præsidium Ægidij, huiulmodi potentiā penitus expleri & exhauriri propter excellentiam formæ cœlestis, quæ eminenter continet omnes formas fublunares; hoe, inquam, prefidium nullum est, primum quonia illa potentia accipiendi omnes formas cum per se ac essentialiter . conueniat materiæ, nullo modo potest ab ea remoueri. Deinde, falsum est formă cœlestem nobiliore esse eunctis formis sublunaribus, cùm illa secundum Ægidium sit inanimata, in his auté quædam sint viuentes & sentientes. Prætereà, forma orbis Lunæ, quamuis expleat appetitum suæ materiæ quæ est in orbe Lunæ respectu formarum sublunarium, quibus putatur nobilior, attamé non potest explere illum appetitum, tatione superiorum formarum cœlestium, nimirum Mercurij, Iouis, Martis, & Saturni. Cùm enim huiusmodi formæ nobiliores sint, quàm forma Lunz, non poterit Ægidius dicerc illas cótineri eminenter ab hac; quare cum materia Lunz habeat potentiam ad alias formas cœlestes, nulla verò potentia naturalis frustrà sit, poterit fine dubio eas accipere; id autem non potest accidere sine commutatione substantiali orbium coelestium; ergo quocunque se vereat Ægidius, renetur constrictus & cogitur fateri cœlum esse corruptibile, aut saltem ratione materiæ esse corruptibile, ratione verò formæincorruptibile; quod sinè maximè absurdum est in Philosophia, quæ docet inter quamlibet materiam & formam ei respondenrem, summam esse cognationem, atque proportionem: verùm ad solutionem corum, quæ pro Ægidij opinione allata sunt veniamus.

Ad testimonia & rationes quæ positæ sunt initio proxime antecedentis capitis, nihil necesse est respondere; proptereà quòd illis rationibus folum conficitur, cœlum esse compositum ex materia & forma, quod non est contra id quod nunc docendum & probandum suscepimus. Etenim hanc disputationem de materia cœli, ob eam maxime rem instituimus, vt doceremus longe diuersam esse rationé materiæ cælestis atque sublunaris, siue cælum sit compositum, siue simplex quædam substantia, quemadmodum placet Auerr. cuius opinionem probabiliorem putat secundum Arist. Durandus, Ga-

briel Biel, Scotus, in 2. lib. Sententiarum, dist. 12. & 14. si quas autem sententias Aristotelis supra adduximus quibus significari videtur nullam in cœlo esse materiam, eas sic interpretari oportet, vt non

omnem cœlo materiam, sed talem modò, qualis est in rebus sublunaribus, adimi intelligamus. Ad rationes autem quibus conatur Ægidius demonstrare materiam cœlestem, & sublunarem eiusdem rationis esse, breuiter respondemus ad hunc modum. Ad primam. Illæ duæ materiæ differunt seipsis, non autem per aliquem actum, sic enim esset processus in infinitum, & id quod ait Aristoteles actum esse qui distinguit, verum est in compositis, de quibus ibi loquitur, quamuis autem respectus materia ad formam per se sit posterior natura materia, tamen est nobis pro certissimo & manifestissimo signo ad cognoseendam propriam eius rationem. Nam quia materia cœlessis & sublunaris per se referuntur ad formas maximè diuersas, ex eo intelligimus huiusmodi materias esse longè diuersas inter se. Idque multò certius & clarius est secundum opinionem Auerrois, quippe qui facit materiam cœli substantiam simplicem actu per se subsistentem, & perfectam; quod nequaquam conuenit in materiam sublunarem. Ad secundam. Sufficit venire ad vnam primam materiam analogicè; neque enim in formis venimus ad vnam primam formam vniuocè, sed analogicè, nimirum ad formam abstractam, seu ad formam assistentem & informantem, de quibus nomen formæ dicitur analogicè. Ad tertiam. Accidentia cœli & hatum retum Qualitu cue- inferiorum, Physice, non sunt eiusdem rationis; exempli caus-" or resulfu sa, quantitas coelestis & sublunaris Mathematice sumptæ non blunariu Ma sunt diuessi generis, Physice autem, sunt ratione subiecti; siquipte sunt vons dem illius subiectum est incorruptibile, huius autem corruptirationis & bile, vel per se, vel per accidens: corruptibile autem, & incorruspeciei, Physi- ptibile differunt genere, vt est in fine 10. libri Metaphysicæ: & quantitas cœlestis ex se est terminata & immutabilis, sublunaris autem ex se est interminata & variam determinationem accipit à diuersis agentibus propter diuersas formas. Ac quantitas quidem si per se atque Mathematice sumatur, nullius sensibilis materiæ rationem continet; quare non potest, quà talis est, certò demonstrare diuersam vel eandem esse rationem atque naturam materiæ; cùm autem accipitur Physice, hoc est, prout habet esse in rebus, & prout est coniuncta cum hoc vel alio genere motus & aliorum naturalium accidentium, hac ratione potest indicare vim & naturam materiæ. Si autem hoe modo spectetur quantitas cæli, cùm habcat

cè autem mi-

wimè.

habeat esse incorruptibile, & subiacet motui circulari perpetuo, apertè declarat materiam cœlestem valde diuersam esse à materia sublunari; id quod luculenter ostendit Alexander Aphrodiseus primo libro Naturalium quæstionum cap. 15. Ad quarram. Aristoteles in primo Phylico textu 68. perspicuis verbis docet se non agere nisi de principiis rerum naturalium quæ habent generationem & interitum. Nam vr ait Auerroës primo cap. libri de Substantia orbis, impossibile est esse eadem principia æternorum & corrupribilium nisi æquiuoce; sed hanc solutionem fusius tractauimus in secundo libro huius operis, capite 2. Ad illud autem testimonium Aristotelis ex 2. libro de Generatione textu 51. vbi ait in æternis,& corruptibilibus principia esse æqualia numero & genere eadem, respondendum est, nomine generis intelligendum esse genus analogum, hoc est, secundum proportionem; nam est in cœlo materia & aliquo modo forma, atque priuatio, & efficiens, similiter ve in rebus sublunaribus: verum sicut forma, efficiens, priuatio sublunarium & cœlestium sunt longè diuersa, sic etiam illorum materiæ. Ergo manifestú est materiam cœlestem diuersam esse à sublunari, quare illa relicta, pergamus quæ de materia rerum subsunarium dicere constituimus, ea diligenter explicare. Et primum quid sit materia peruestigemus.

Quid sit materia.

CAP.

tes omnia quæ possunt ei conuenire. Ac primò quidem ens & substatia vt Arist scribir i Phy rev 20 stantia. materia est ens & substătia vt Arist.scribit 1.1 hy. tex. 79. 🚰 quod in loco addir, propè, quòd non fit perfecta fubstantia; & 7. Metaphy. text. 7. & 2. de Anima text. 2. atq; aliis locis substátia dividitur in materia forma & compositu; & 1. Physi. tex. 52. Arist. inquit substantiă non coponi ex non substantiis; at substantiæ naturales componuntur ex materia & forma; ergo materia est substantia. Quòd si materia nó esset ens, quo pacto esset subjectú generationis? quo modo reciperet formas atque sustentaret? Si autem est ens & nó substantia; ergo accidens: si accidens, oportet ipsum esse in aliquo subiecto priori; & vnum accidens non potest suscipere aliud accidés: materia autem suscipit formas omnes & est prior illis nec quicquam est ca prius, ergo no potest esse accidens. Denique, proprium est sub-

Oce Amvs quid sit materia, ennumerantes & collige-Materia est

stantia no esse in alio, quod pracipue conuenit materia: certa enim res sunt in alio, vel simpliciter, vt accidentia; vel aliquo modo, vt formæ substantiales: Sed dicet aliquis, Arist. 5. Physi. tex. 8. & 1. de Generatione, appellare materiam non ens & 7. Metaph. tex. 8. negare cam esse substantiam. Respondemus, materiam primam appellari no ens & non substantiam, quia non est ens completum, neque substantia perfecta, hoc est, specifice in aliquo gradu entium determinata & constituta. Deinde, materia est substantia re diuersa à forma; nam cùm Arist. 1. Phy. scribat duo esse principia rerum naturalium, quia scilicet priuatio, quæ numeratur teitium principium, idem est cum materia; eadem igitur ratione posset concludi voum tantú esse principium, siquidem materia re non differret à forma. Prætereà, si materia dinersa non esset à forma, nulla esset substantia naturalis verè ac secundum essentiam composita. His accedit, quod materia subiicitur forme, & eam recipit & per le est ingenerabilis atque incorruptibilis: forma verò recipitur in materia, terminus existens generationis & corruptionis. Scotus & Gregorius Ariminensis 2. Sent. dist. Quemedo di. 12.q.1.refellunt opinionem quorundam dicentium materiam & formam re non distingui. Sed quæ ipsi afferunt, ea hic recensere breui-

Ringuatur materia à for- tatis caussa supersedeo. Sed dubitatet aliquis, si materia differt à for-

Materiam re

distingui à

forma.

ma, ergo per aliquam differentiam, quare materia esset composita ex sua propria natura & ea differentia qua distinguitur à forma. Respodemus; materiam & formam distingui seipsis; sicut etiam seipsis & non per aliquas differentias ipsis additas distinguuntur summa genera Categoriaru, vltimæ differentiæ, Deus & creaturæ; & alia eiusdem rationis. Quamobrem si propriè loqui volumus, non debemus dicere materiam & formam esse inter se differentes, sed diversas; quid autem discriminis sit inter differens & diversum, docet Arist. 10. Metaph. text. 12. Neque verò, si materia re differt à forma, proptereà porest concludi, cam aut posse existere sine forma, aut definiri. Nam similiter etiam v num relatiuum re differt ab alio,& accidens à fubiecto, quæ tamen neque lecundùm rem neque lecundùm definitionem, inuicem separari possunt. Posset etiam hîc quæri; verùm An sie maise forma substantialis differat magis à materia, qu'am à forma accidenconuenientia tali. Cui dubitationi breuiter ita occurritur secundum quid, maior inter formam est conuenientia inter formam substantialem & accidentalem; quo-' niam ambæ funt actus, & dant effe, & determinant ad aliquid, quæ formam sub- non possunt dici de materia prima; simpliciter tamen maior est coflantiale & gnatio inter formam substantialem & materiam primam; quia sunt accidentalem. ambæ vnius Categoriæ, & principia per se eiusde rei, & ita inuice cohærent atq; vniuntut vt conficiat vnú quidpia per se ac propriè ens;

@materiam,

quæ

que in forma accidentalé nullo modo conueniunt. Postremò, materia est substantia imperfecta, & ens in porentia; quòd sit substantia imperfecta, ex eo perspicuum est, quia est pars alterius, & vt scriptú est 1. Physic. text. 81, experit formam tanquam fæmina marem & veduti turpe pulchrum. Adde, quod per se indefinita & indeterminata est, & determinationem, arque persectionem suam accipit à forma. Esse autem ens in potentia, assirmat Arist. pluribus locis, vt 7. Metaphylitext.7.868.8612.lib.tex.7.862.Phylitex.11.8612.862, de Anima tex. 2. Nam cum sit ens impersectum & recipiens eliud, erit in pocentia; neque enim vt Aristot, docer 2. de Anima rex. 7. & 7. lib. Meeaphyl.text.49.& 8.lib.tex.15.posset vnum ens per se confici ex materia & forma si essent ambæ actus: oportet enim, vt è duobus essiciatut vnum quidpiam per se, alterum corú esse actum, alterum potentiam: cum autem forma sit actus, necesse est materiam esse ens in potentia. Demonstratum igitur est materiam esse ens, & substantiam,& in potentia,& imperfectam. Sequitur ve proprias definitiones & descriptiones eius aperiamus.

Prima descriptio materiæ primæ significatur in 1. Phys.t. 69. & du- 1. Descripto citur ex similitudine, seu analogia, que est inter materiam primam materie. respectu formarum naturalium & materiam artificialem respectu formarum arrificialium, potest autem huiusmodi descriptio materiæ ex verbis Aristotelis ita confici; Materia est sustantia, qua ita se habet ad formas & ad substantias compositas naturales, quemadmodum as, vel lignum, vel aliud quidnis ad formas artificiatas. Recte autem materia describitut Limilitudine & comparatione aliarum rerum artificialium; illa enim nullum habet actum, & quiditatem, vt ibi scribit Commentator, pet quam sit per se intelligibilis. Quocirca benè Plato in Timato inquit, eam rem non nifi adulterina ratiocinatione cognosci, & cum vacuicate sensus contrectabilem esse. Sed in illa analogia est quædam sianilitudo & item quædam dissimilitudo; similitudo in co est, quòd sicut lignum vel æs ex se nullam habet speciem aut formam artisiciosam, sed tantum potestatem accipiendi eam ab altero; & sicut æs determinatur in genere artis & perficitur à forma artificiali, sic etia materia prima in se nullam cohibet formam subRantialem, sed tantum habet potestatem accipiendi omnes formas, à quibus in certis, definitirisque gradibus rerum determinatur, perficitur & denominatur: dissimilitudo autem in eo cernitur, quod materia terum artificialium est corpus per se actu existens & completum, quod non perficitur à forma artificiali nisi fecundum quid, nec ad eam habet internam & naturalem potentiam. At materia prima per se non est ens completu, sed perfectionem & complemetum suum accipit à forma

ad quam habet naturalem & internam propensionem. Altera de-2. Descriptio. scriptio ponitur in fine primi lib. Phys. his verbis; Materia est primum subjectum uniuscuiusque ex quo fit aliquid cum infit, non secundum accidens, O si corrumpitur aliquid, in hocabibit vltimum. Dicitur subsectum, propter formam; primum, propter materiain secundam, vt sunt elementa; cum insit, propter privationem que non manet in re generata; non secundum accidens, propter nonnullas affectiones, quæ erant in re corrupta & manent etiam in ea quæ generatur, quales sunt qualitates similis : speciei in elementis symbolis; denique illud, in qued vltimo abibit, significat candem esse materiam compositionis & resolutionis, vt sicut nihil potest generari ex nihilo, ita nihil possit dissolui in nihilü. Neque verò his verbis significatur quicquid corrumpitur necessariò resolui debere immediate, vsque ad materiam primam, sed illud tantùm docetur, omnem corruptionem tandem definere & terminari in materiam primam, vt cum moritur homo, primum fit resolutio in cadauer, tum in mixtum non organicum, posteà in mixtum imperfectum, vel elementa, ad extremum in materiam primam. Tertia 3. Descripcio. descriptio traditur in 7. lib. Metaphystex. 8. his verbis; Dico autem materiam, qua per se ipsam, neque quid, neque quantum, neque aliquid aliud est corum,quibus ens determinatur, neque etiam negationes; etenim ha quoque secundum accidens erunt. Quæ descriptio est Metaphylica, nec conuenit materiæ prout habet esse in rebus, sed prout secundum se nuda, & spoliata omnibus rebus, quæ sunt extra ipsius essentiam, animo & cogitatione cernitur & consideratur: benè autem negatione declaratur vis materiæ primæ;nam vt est apud Aristot. 10. Metaphys. text. 24. materia per se est ignota, & negatione cognoscitur; quanquam autem in 6.lib. Topic. vituperantur definitiones negatiuæ, attamen hæ tolerantur & propemodum necessariæ sunt in duobus rerum gene--ribus, nimirum in rebus imperfectissimis qualis est materia prima, cuius natura aptè declaratur remouendo ab ea omnes perfectiones: & in rebus perfectissimis, cuiusmodi est Deus qui propter excellentiam suæ perfectionis melius à nobis cognoscitur negatione & remotione, quam affirmatione. Dicitur autem materia non esse quid, wel quia ex le nullam habet formam quæ est, quod quid erat esse, & est secundum Arist. tota quiditas rei, vel quia non est hoc aliquid &

substantia completa per se subsistens: additur neque quantum, aut quia materia ex se non habet quantitatem determinatam, aut quia materia non est quantitas: subditur posteà, neque negationes, nam quemadmodàm formæ non sunt de essentia materiæ, ita neque formarum negationes: primus enim conceptus materiæ est hic, materiam este substantiam, quæ potestatem habet accipiendi omnes for-

mas

mas:quem conceptum sequitur secundus includens negationem, si enim materia habet potestatem accipiendi forma; ergo ea ex se caret illis: hunc conceptum proxime sequitur tertius continens in se prinationem, etenim si materia apta est accipere formas quas non habet; ergo est priuata illis. Sed qua ratione, priuationes & negationes dicantur de materia prima, vide apud Themistium in quadam digressione sua de potentia materiæ primæ, quam facit super textum 61. primi Phylicorum & apud Alexandrum secundo libro Naturalium quæstionum cap. 7. Quartam descriptionem materiæ primæ conficit Porphyrius libro de occasionibus cap. 11. ex variis proprie- 4. Descriptio tatibus, quas ei veteres Philosophi assignabant, hoc modo; Materia materia en Porphyrio loprima ex se est incorporea, neque intellectus, neque anima, neque aliquid secun- ge pulcherridum se viuens, informu, immutabilu, infinita, impotens. Quapropter neque ens ma. sed verum non ens , imago molii apparens , appetitio subsistentia , & stans non in flatu, tum paruum, tum magnum qued fiat semper, manet verò nunquam, neque tamen aufugere potens; quippe cum totim entis fit defectus. Quamobrem, quiequid promittit, mentitur; ac si magnum appareat, interim euadit paruum; quasi enim ludus quidam est , in non ens aufugiens; fuga eius non fit loco , sed dum ab ente deficit: quocirca qua in ea sunt imagines, insunt in deteriori rursus imagine: sicut in speculo , id quod alibi situm est, apparet alibi & ipsum speculum plenu esse videtur, nihilque habet dum omnia videtur habere. Hæc Posphyrius. Quinta descriptio elicitur ex iis quæ scribit D. August. 12. 5. Descriptio lib. confessionum; Materia est insima omnium rerum & prope nihil, ex se materia priinformu G immutabilu,omnium tamen formarum capax,omniumque muta- ma et D.A. tionum primum subiectum, non tam ex se quam ex commutatione corum qua in gustino. ea versantur, apta cognosci à nobu. Ex his descriptionibus luce metidiana. clarius est, materiam primam omnium rerum maximè dissimilem esse Deo, ab coque longissimè distare. Non defuerunt tamen qui materiam primam Deum esse dicerent; quorum impietatem, vel potius insaniam paucis redarguere libet.

Refellitur insignie quorundam error, qui dixerunt Deum effe materiam primam. C A P. XII.

ANTA est humani ingenij inscitiæ caligo,tāta philosophātiú vanitas, licétia & peruerlitas; vt nihil fingi pollit tá absurdumopinabile, & à ratione abhorrés, quin aliquando aliquei Philosophoru asserrorem ac defesorem habuerit:

quod vel ex hoc vno quod dicturus sum, perspicue cognosci potest. Quid enim in rebus est à Deo cam remotum, dissunctum, ac Polchra com- diversum quam materia prima? Etenim ille est actus purus, hæcit-

Paratio inter pura potentia; ille summum ens & quodammodò ipsum esse; hæcinseria prima. fimum ens, prope nihil & quodammodò non ens; ille simpliciter independens & immutabilis, hæc omnind dependens & omni mutationi subiecta; ille infinitam potentiam actiuam habet, passiuam autem nullam; hæc actiuam nullam, passiuam verò propè infinitam; ille fons omnium perfectionum quæ cernuntur in rebus creatis, hæc quasi radix & origo omnium imperfectionum & defectuum qui sunt in rebus naturalibus; ille per se maxime intelligibilis luménque impertiens quo cætera possint intelligi, hæc suapte natura ignota obstansque quominus cætera benè ac facile cognosci queant; ille continens in se omnes res nobiliore modo quam ipsæ sunt per se & in fe ipsis, hæc continens in se omnes res corruptibiles ignobiliori tamen modo quam sunt in seipsis nimirum secundum potentiam. passiuam: ille formosissimus, pulcherrimus & ornatissimus, hæc maximè informis, inornata, indecora & turpis. Quid plura? cùm à nihilo discesseris, nihil planè reperies magis à Deo separatum, & dissitum, qu'am materiam primam. Cum eo igitur internallo materia prima distet à Deo, quo maius ne cogitatione quidem informari & fingi possit, quis non obstupescat, fuisse vllo tempore aliquos aded desipientes, & in clarissima luce cæcutientes, qui Deum esse materiam primam & constanter asscuerarent, & pugnaciter defenderet? At qua ratione tam stultam & impiam opinionem confirmabant. Si materia prima & Deus (inquiunt) non sunt idem; ergo differunt inter le: quæcunque autem differunt, ca necesse estaliquo differre, Arguntiatie quate composita elle oportet ex eo in quo conueniunt & ex eo in-

corn qui dixe quo differunt; cum igitur nec in Deo nec in materia prima vlla sit rus Den est compositio, nulla quoque differentia inter ea esse poterit; quare materia pri- necesse est esse vnum & idem. Vide quam leui argumento in quam grauem errorem seu potius amentiam inducti sunt, non intelligentes discrimen quod est inter differens & diuersum, quod etiam traditur ab Aristotele 10. lib. Metaphysic, text.12. Differunt enim interse, quæcunque in aliquo conveniunt & in aliquo distinguuntur; vt. homo & leo coueniunt in genere, quia \*tet que est animal, & distinguuntur per proprias differentias, alter enim est rationis particeps, alter verò expers. Diuersa autem sunt quæcunque scipsis distinguneur, quoniam sunt simplicissima; sic distinguntur inter se decem prima genera, sic vltimæ disferentiæ, sic materia & ma, sic Deus &: creatura, sic denique Deus & materia prima: quippe cum sint duo extrema in latitudine entis maxime om nium distuncta, vnum perfrectionis & alterum imperfectionis. Deus igitut & materia prima feiplis.

309

seipsis diuersa sunt & quidem maxime diuersa. Verum quispiam fortasse scire cupiet, quis inter Philosophos tam absurdæ opinionis au-Aor vel assertor fuerit. Dicam equidem quod apud alios legi. Albertus in 1. Physic. tract. 3. cap. 13. refert hanc opinionem ad Alexan- Qui discrine drum quendam Epicureum ita scribens; Alexander Epicurem dixie Den essema-Deum esse materiam, vel non esse extra ipsam, & omnia essentialiter esse Den, tetia primă. O formas esse accidentia imaginata, o non habere veram entitatem, o ideò dixit omnia idem esse substătialiter, & hunc Deu appellauit aliquando Ionem aliquando Apollinem, Caliquando Pallade; O formas effe peplum Palladio, 🖝 vestem Iouis; O neminem sapientum aiebat ad plenu renelare posse ea qua latebant sub peple Palladis & sub veste Iouis. Hactenus Albertus. Dinus Thomas tam 1.p.q.3, artic.8. quam 1.lib.contra Gentes cap. 17. stultam hanc & insana opinionem tribuit cuidam Dauidi de Dinanto; qui Dauid de Dinanto fuit hæreticus, eiusque libri damnati & exusti funt; floruit autem imperante Philippo Barbarossæ filio, & summo Pontifice Innocent. III., anno Domini (vt ex Alamatici historia colligere licet) 1204. Possem etiam hoc loco commemorare deliramenta Manichæorum circa materiam primam, quæ narrant cum alij, tum in primis Nicephorus, histor. Ecclesiast. lib. 6. cap. 31. sed ne figmentis narrandis operam perdam, & molestia lectores afficiam, ea nunc recensere supersedebo. De natura igitur & quiditate materiæ primæ satis dictum sit: quoniam autem existentia consequitur essentiam, poscit ordo doctrinæ vt de existentia materiæ primæ deinceps dicamus.

Materiam ex se habere existentiam propter quam est in rebm. CAP. X111.

Ts 1 non leuis est cotrouersia inter viros doctos, an materia prima ex se habeat existentiam secundum quam est in rebus, an vero eam omaem accipiat à forma; nobis tamen probabilior videtur corum sententia, qui aiunt materiam sua vi existere, nec existentiam per quam est in mundo, capere ex formis quas recipit: quam sententiam, vt ea cæteris etiam persuaderi queat, his octo rationibus confirmamos. Prima ratio sit hæc. Vnaquæque res accibitant per generationem, vel productionem suam; quare tiam tautur quæ habent diuersam productionem, non habent candem existentiam; materia autem prima habet diuersam productionem à formis: "Gregorius Aviminensis autem prima habet diuersam productionem à formis: nam hæ per generationem productur ab agente naturali: illa verò sent dist. 12. per creationem immediate procedit à Deo; & formæ sunt corrupti- q.1. \$\frac{1}{2}\$. biles, materia verò incorruptibilis; ergo materia habet diuersam exi-

v iij

stentiam ab existentia formarum, nec eam potest ab illis accipere. Sécunda. Tunc res corrumpitur cum amittit suam existétiam; ergo si materia acciperet existentiam suam'à formis, opostet cam propter variam formarum generationem & interitum, infinitiès accipere & amittere existentiam suam, ac proinde infinitiès generari ac interire. Terria. Si existentia materiæ est à forma quam lustinet; ergo illius formæ discelsu desinet quoque existere materia. Illud autem certum est, cum generatur vna forma, corrumpi aliam; generatur enim forma ignis & corrumpitur forma aquæ; sumo igitur illud instans quo generatur forma ignis: hoc iplo instanti non reperitur forma aquæ, essent enim simul duæ formæ, & illæ quidem inter se pugnantes: si ergo ignis tunc non reperit formam aquæ, nec materiam reperiet; siquidem materia habebat existentiam ab illa forma, vt ca percunte superstes esse non potuerit: qua re forma nunquam generaretur in materia, nunquam enim illam posset reperire; nisi fortè dicamus tunc fimul cum forma generari nouă materiam, quod dici non potest, cùm perspicuè falsum & absurdum sit. Quarta. Si quis dicat proptereà materiam non corrumpi, quia codé instanti in quo corrumpitut prima forma, aduenit secunda à qua materia capit existentiam suam; quærendum ex illo est, sit ne vtriusque formæ materia eadem numero, si enim non est, ergo corrupta fuit, sin auté est, ergo retinet eandem numero existentiam; sed ab vera forma illam habet?non à priori, quippe quæ recessit, nec à posteriori quippe quæ non fuerit antea cum erat materia; habet igitur materia existentiam à seipsa. Quinta. Prior est ordine generationis materia quàm forma;nam vt est apud Arist. 1. Phys. text. 52. subiectum prius est iis quæ in eo insunt, no potest autem quod prius est existere beneficio eius, quod est posterius ipso; ergo materia non existit benesicio formæ. Sexta. Priùs est secundum naturam, materiam esse, quam ve recipiat formas; & similiter priùs est secundum naturam, formam recipi in materia,& cum ea vniri, quam vt possit ei forma aliquam existetiam impertiri: forma enim non potest dare existentia materiæ, nisi vnita & hærens cum ipla; ergo si priùs est materiam esse quàm formam in ea recipi, & hoc item priùs est, quam formam dare existentiam materiæ, priùs igitur erit materiam esse, quam accipere existétiam à forma. Quare materia non omninò existit vi & benesicio formæ. Septima potentia, quam habet materia ad formam, non est à forma quinimmò potétia materiæ ordine generationis & temporis forma antegreditur: sed talis potentia præsupponit existentiam materiæ; na quod potest in se recipere aliud, id necesse est actu existere, quod enim no est, neque potest quicquam, nec aliquid valer recipere, ergo mate-

materiæ existentia non est à forma. Octava. Philosophi aiunt, in transmutatione, terminum à quo & privationem corrumpi, subie-&um autem & materiam manere eandem numero sub viroque termino; sed non potest materia eadem numero manere antè & pòst, siexistentiam haberena forma, sequidem nunquam eadem numero forma permanet ante & pòst, loquor de formis, quarum in transmutatione vna est terminus à quo, altera verò terminus ad quem: ergo materia non accipit à forma suam existentiam.

Alij contrà opinantur materiam ex se nullam habere existentiam

D. Thom. 1.

fed quam habet, accipere à forma; id autem probant his quatuor rapart. q. 7, art. tionibus. I. Atistot.sæpe vocat materiam non ens, aut ens in po-2. in respons. tentia; ergo ex se non est actu. In 5. lib. Metaph.tex.15. significat for- ad 3. argumemam esse caussam existentiæ secundum quam res sunt. Themistius tum:et q. 66. 2.lib.de Anima super text.7.scribit, esse & vnitaté, accedere rebus à art. 1. Paulus forma. Boëtius in opusculo de Vnitate & vno sic ait : emne effe ex for- Metaph. qu. ma, est in rebus creatis, quatenus forma est unita, & consuncta materia: unde 17. Duradus Philosophi illud describétes dicunt, esse est existetia forma in materia. II. Si ma- 2. Sei dist. 12. teria ex se habotet existentiam; ergo similiter etiam forma & com-94.2. itasenpolitum, & in vna re essent tria este, seu tres existentiæ, quod vide-tinut. tur absurdum, siquidem vnius rei vnum est esse vnaque existentia, sicut est vna res. III. Si materia non à forma sed à se haber existentiam; ergo posset esse sine forma; quod est contra Auerro em qui in a.Physic.comment.12.facit hanc consequétiam; si materia esset sine forma, tunc quod non est actu esset actu. Eandémque consequentiam tractat D. Thomas 1. parte q. 66.art.1, quæ consequentia ex eo tantummodò vim & robur habet, quòd in ea supponitur materiam non à se, sed à forma habere id, vnde actu existit. I I I I. In tota latitudine entis sunt duo extrema opposita interse; nimirum Deus & materia prima; sed Deus est purus actus ex se habens esse suum; ergo materia prima (quoniam oppolitorum oppolitæ debent esse rationes)est pura potentia,esse suum accipiens aliunde.

Sed his rationibus facile occurri potest præmissis hisce distinctio- Solutio supra nibus. Ens aliud est completum & perfectum, aliud imperfectum, & dictarum raindefinitum, quod illius comparatione potest dici non ens. Et rursus tionem. existentia duplex est; vna per quam res simpliciter est in mudo extra nihil; altera est, per qua res sunt perfectæ, & determinatæ & sub aliquo definito genere,& gradu rerum constitutæ: prior existentia vocatur à quibusdam actus entitations; posterior autem dicitur formalis, specificus & perfectus. Materia igitur appellatur non ens, quia est ens incompletum & indefinitum; dicitur etiam ex se non habere existentiam & actum vllum; intelligendo id deactu formali

& specifico & ad vnam aliqua certam rationem entis determinato. Ex his autem in promptu est responsio ad primam rationem. Ad se-

cundam. Non est absurdum in vna re multas reperiri existentias imperfectas, quæ faciunt vnam perfectam; quemadmodú in vno composito naturali sunt dua substantia imperfectane quibus conficitur Tres causse tertia substantia, que est ipsius compositi perfecta, & completa. Ad tertiam. Licet materia ex se habeat suam existétiam secundum quam nüquam omest ingenerabilis & incorruptibilis: tamen non potest omni forma ni forma prispoliari; primò, quia materia habet naturalem & essentialem ordiné ad formam, sicut perfectibile ad suum perfectiuum, sine quo esset indeterminata & indefinita. Deinde, quia nunquam vlla forma corrumpitur, quin continuò alia generetur; immò ex accidéti fit corruptio nempe vt locus detur alij formæ, omne enim agens non ideò agit, vt corrumpat alia, sed vt corruptis aliis quæ ipsi obståt, generet aliquid fibi simile, atque hoc principaliter intédit. Quare nunquam materia posset forma penitus priuari. Ad extremum, quia perpetuus cœli motus, ita continenter versat & commutat materiam, vt ex ea perpetuò nouas formas eliciat & quasi extundat. In verò consequentia Auerr, interpretanda est de actu formali & determinati gradus. Ad quartam. Hæc ratio secum ipsa pugnat; qui enim aiunt má-Materiam teriam esse extremum entis eandémque esse puram potentiam, nonne hi pugnantia loquuntur ? Si enim materia est vnum extremum entis; ergo est ens; at si est pura potentia, est non ens; sicuti quod est potétia calidum, vel album, non est calidum, neque album, ita quod est simpliciter & absolute pura potétia, simpliciter non est ens. Prætereà, illa pura potentia, aut est nihil aut aliquod ens: si nihil; ergo similiter materia nihil est:si ens;non igitur iam est pura potentia. His accedit, quòd potentia non potest per se existere, est enim quiddam relatiuum, & omnis relatio fundatur in aliquo absoluto; & vt ait Auerr.3.de Anima comm.5. omnis potentia fundatur in aliquo actu.

> Respondemus igitur non benè concludi, si in latitudine entis reperitur purus actus, suniliter reperiri debere puram potentiam: hoc enim repugnat, vt antè diximus, rationi ipfius entis, illud autem minime: quemadmodum in simili genere, non valet illud, datur summum bonum; ergo dari debet summum malum; tepugnat enim aliquid esse, & esse summum malum. Malum enim ex se nihil est, & no habet esse, nisi fundetur in aliquo bono; ipsum enim esse, sine quo malum constare non potest, bonum est. Dictum igitur est de quiditate materiæ eiúsque existentia, quod pertinebat ad secundam quæstionem, qua quæritur quid sit materia. Sequitur nunc ve tractemus tertia quæstione, hoc est, vr doceamus qualis sit materia; & primum

ng e∏e puram potentiam.

cut materia

**प्रकात** लींट

quest.

Digitized by Google

· omni-

omnium quærendú est, an materia ex se sit formata, & habeat aliquáformam separabilé sibíque coæternam, qualem putarunt quidá esse formá corporeitatis. Deinde disputabimus, an habeat quantitaté sibicoæuá, & illas quas vocant, dimésiones interminatas.

Opinio corum qui inducunt formam coporcitatis materia coaternam.

## CAP. XIIII.

V L T I tam de antiquioribus quàm de recétioribus philo-fophis, arbitrati fut esse quanda forma corporeitatis inseparabilé & coæternam materiæ, ex se indeterminatá, quæ posteà à formis specificis determinatur atque perficitur. Hæc forma secudum illos disponit materiam, facitq; vt appetat formam, & apta sit eam recipere, & est tanquam seminarium aliarum formarum; eamque aiunt esse prinationem, quæ ab Aristot. ponitur terrium principium generationis. Hanc autem opinionem affirmat esse Auerrois, primum quia is in 8. Phys. comm. 4. inquit, si materia Quid et auaprima esset nudata omni forma, fore ve non possit recipere aliquam In sit forma formam; quibus verbis significat materiam primam tametsi prina-corporeitatio. ri queat formis specificis, quadam tamen generali forma, cuiusmodi est forma corporeitatis, nunquam destitui. Deinde in 3. de Cælo com. 61. ait, rerum corruptibilium non esse principia æterna, nisi prima,& remota, videlicet materiam primam & primam formam. Ergo secundum Auer. seur est materia prima æterna, ita est forma quædamæterna, quæ non potest esse alia quàm forma corporeitatis. Prætereà in 2. Phys. com. 15. ait privationem esse quandam formam materiæ. Postremò, corpus compositum ex materia & forma est genus corporum simplicium, prædicatur enim vniuocè, & in quid de iis, quæ differunt specie. Ergo cùm genus secundùm Auer. 1. Metaph. comm.17.fignificet formam quadam vniuerfalem diuersam & prioré formis specificis, necesse est nomine corporis, significari formam quandam corporeitatis diuersam à formis elemétorum, & illis priorem; atque hoc ipsum videtur Auerr. indicare in Epitome sua super libros Metaphy.tractatu fecundo,cap. ultimo, quærens genus fummum Prædicamenti substantiæ, & statuens corpus quod dicitur de corporibus simplicibus. Huc etiam spectare videtur illud Auerr. 1. Phy. comm.1. Quacunque sunt prater ultimam formă & primam materia, sunt materia, co forma composita. Nam per vltimam formam, innuit hac formam corporcitatis, quæ est vitima, via resolutionis. Hanc suam opinionem non solum Auerroi, sed etiam veritati consentaneam esse

confirmant, his quinque rationibus. Prima. Materia cum sit æterna, debet habere existentiam æternam; sed omnis existentia est à forma; ergo debet formam coæternam, qualis est forma corporeitatis, in se habere.Secunda.Formæ,quæ generantur,non possunt induci in materiam nisi sit quanta & extensa; sed quantitas præsupponit in materia formam aliquam lubitantialem, nimirum formam corporeitatis, cuius quantitas est propria affectio; ergo ante omnes formas generabiles, est in materia forma corporeitatis. Tertia. Cum materia sit remotissima à forma, quinimmò sit ei opposita, sicut actus opponitur potentiæ, no posset materia forma appetere nisi haberet in se formam quampiam imperfectam, per quam illi quodam modo similis esser; simile enim appetit sibi simile. Quarta. Nisi talis forma insit materiz, difficile est explicare, aut intelligere, quo pacto vel vnde gignatur forma. Nam vel generatur ex nihilo, quod est impossibile; non enim esset generatio, sed creatio: vel ex sola materia: at cum hæc sit ens imperfectissimum & in pura potentia, no potest ex ea gigni forma quæ est actus & perfectio. Quare oportet in materia inesse formam corporeitatis, ex qua tanquam é quodam seminario cæteræ formæ oriantur. Quinta. Omne quod mouetur est divisibile & corporeum, vt probat Aristot. 6. Phy. tex. 32. sed materia in generatione formarum naturalium à generante mouetur & transmutatur; ergo debet esse corporea.Hæc illi afferre possunt ad comprobandam hanc opinionem.

Hanc opinionem effe contra Auerroem & Aristotelem.

## CAP. XV.

V L T A s ob caussa supradicta opinio reprehendéda est, multisq; modis refelli & coargui potest. Primim igitur demostrabimus ea este cotra Auer. tú cotra Arist. posteà contra veritaté, ad extremú occurremus quibusdá dubitationibus quæ sentétiæ nostræ videntur aduersari. Et vt à primo ordiar, quàm illa repugnet doctrinæ Auer. ex his octo argumentis quæ subiiciá, manifestú etit. I. Auerroës in 1. Phys. com. 63. ait materiam primam nullam formam sibi propriam& peculiarem habere, vt possit omnes formas recipere; & in 69. commento inquit, materiam no esse aliquod ens in actu, nec esse aliquod compositum ex materia & forma. I I. In 1. cap. libri de Substantia orbis scribit materiam primá ex se nec formam vllam, nec actum habere, sed eam substantiari per ipsum posse; & ibidem reprehendit Auicennam, proptereà quòd ta-

lem formă corporeitatis poneret in materia ante formas specificas; & docer quam magna & absurda incommoda opinionem eiusmodi consequantur. 11 I. In 1. Metaphysicæ comm. 17. assirmat materiam primam ex se nullam formam habere neque vniuersalem, neque particularem, sed omnes recipere; primum quidem vniuersales, deinde verò particulares; & ibidem probat ipsam materiam non esse genus, quia genus per se significat formam quandam generalem; materia verò ex se nullam formam propriè ac peculiariter continet. I I I I. In Epitome super libros Metaphys, tractatu 2. cap. vltimo, his verbis scribit; Secunda opinio, si intedii quod datur forma simplex in actu prater formas corporum simplicium, & quod consunctio huius forma cu materia prima, eft illa substatia cui accidit corporeitas & cui accidunt tres dimensiones, qua sienisticantur per nomen corporu siue corporeitatus, est sane falsa; sequeretur naque ex hoc quod generatio elementorum esset alteratio. Vide ctiam Auerr. 1. Metaphys.comm. 11. V.In 1. Phys. commento vitimo, vult cognitionem eius compositionis quæ est ex materia & forma esse Physica; at compositio ex materia prima & forma corporeitatis, cum nullum accidens, sensibile nullam operationem atque transmutationem proprie habeat, denique cum sempiterna sit, à Physico non potest cognosci. V 1. In 12.lib.Metaphy.comm.39.asserit omne compositum esse nouum; quod verum non esset, si forma corporeitatis esset materiæ coæterna. V I I. Secundum Auer. summøm genus Prædicamenti substantiæ, est corpus compositum generabiles corruptibile, vt iple conceptis verbis dicit in Paraphrasi sua super caput de specie Porphyrij, & in 2.lib.de Cœlo comm. 49.ergo omne compositú corporeum secundum Auer, est corruptibile. Quare non porest esse in materia vlla forma corporeitatis æterna. Alioquin rationes Auerrois quibus conatur demonstrare Cœlum esse substătiam simplicem (quiz si esset compositum ex materia & forma, no posset esset incorruptibile)nihil sanè concluderent & conficerent. VIII. Si materia haberet istiusmodi formam corporeitatis, elementum per se moueri posset à seipso; quod est contra Auer.in 8. Phys. 29 & 32.in 3. de Cœlo. 28. & in 4. de Cœlo 22, nam quod mouetur à seipso, debet habere duas partes actu diuersas, propter quarum vnam dicatur mouere, propter alteram verò moueri; eiusmodi sunt in animali primum quidem anima & corpus; tum etiam cor & cætera membra, Quam obrem cum tales partes non habeat corpus simplex, habet enim vnam tantum formam substantialem & materiam primam, quæ non est ens in actu determinato, idcirco non potest corpus simplex moueri à se niss ex accidenti. At si forma corpoteitatis esset in materia, in terra, verbi gratia, essent duz partes secundú actú distincte, vna

tanquam mouens, quæ est forma gravitatis, altera tanquam mota quæ esset illud compositum ex materia & forma corporeitatis: atque hoc modo nihil obstaret quominus terra seipsam posset mouere non

minus quam ipfum animal.

Restat nunc ve rationes, quæ ex variis locis Auerroïs commemoratæ sunt ad tuendam formam corporeitatis, breuiter dissoluamus. Ad primam. Respodemus Auerr. illis verbis significare voluisse, cùm alteratio adeò necellaria sit ad generationem, vi quod non est alterabile, nec generabile esse queate subjectum autem proximum alterationis sit ens in actu; hinc fieri, vt si materia prima expers esset omnis formæ fubstantialis, existens tantum in potentia, nullo modo alrerari posset, ac proinde nullam formam substantialem reciperet.

fert generasioni.

Nam si est impossibilis alteratio, est quoque impossibilis generatio, propter necessariam connexionem harum mutationum inter se. Etenim tribus de caussis alteratio confert ad generationem, primò Tripliciter quia excludit contrarias dispositiones quæ sunt in materia; tum quia potentiam mareriæ indifferentem & indeterminatam contrahit & determinat ad receptionem huius vel illius formæ; postremò, quia per eam forma substantialis in materia producitur ab agente. Ad secundam, Auerr, in 3. de Cælo, per primam formam intellexit Deum, qui simul cum materia prima est remotissimum principium rerum fensibilium, iuxta illud dictú eiusdem Auer, in 12. lib. Metaphy.comméto 18.0mnes frma potentia sunt in prima materia, allu verò in primo motore. Sic Auer quamplurimis in locis scribere solet à Physico considerari primam materiam & primum motorem, à Metaphylico autem primam formam & vlrimum finem; vide eundem 7. Metap.com. 9. & 3. Metaph.com. 3 & 4. Metaph.com 1. Ad tertiam. Auer. vocat primationem formam materiæ, accipiendo prinationem pro ea pote-Rate & habilitate recipiendi formas, quam privatio adfignificat in materia. Hæc enim potentia quasi quædam forma mæteriæ dici porest. Etenim materia Physicè considerata, est materia arque subiecci ob huiusmodi potentiam. Quocirca Auer.in 1.cap.de Substantia orbis, inquit potentiam elle differentiam substantialem materiæ. Ad quartam. Corpus quod prædicatur de corporibus simplicibus, vt habere quear conceptum aliquem formalem & notionem vniuocè comunem omnibus corporibus simplicibus, attamen non potest significare naturam quampiam genericam diuerlam à natura corporum simplicium, hoc enim includir repugnantiam & contradictionem: corpus namque simplex non esset simplex; si enim ignis, verbi gratia. prætet propriam formum suam, haberet aliam forma corporeitatis, non effet corpus simplex, cum non esset vnisorme, sed bisorme. Atque

Acque hæc quidem ex sensu Auerrois. Deinceps quid senserit Ari-

storeles inuestigemus.

Hanc opinionem contrariam esse doctrinæ Arist. perspicue osten- Opinionem di potest his duodecim rationibus. I. Arist. 1. Phy. tex. 69. inquit ma- de forma corteriam ita se habere ad formas naturales, sicut se habet materia artis chrine Ariad formas artificiales; sed hæc nullam habet ex se formam artificia- fistelis effe islem; ergo nec illa vllam habebit naturalem. I I. Idem in 2. lib. Phys. trariam. tex.7. inquit materiam esse per le informem, & in 7. Metaph. tex. 8. ait materiam ex se non esse quid, neque quantum, occ. que vera non essent, si materia haberet formam corporeitatis, sibi coæternam. 111. In 5. Phy. tex. 8. demostrar generationem non esse motum, quia Subjectum generationis, quod est materia prima, nec sit ens, nec sit in loco; quicquid autem mouetur oportet este ens, & este in aliquo loco: at si materia prima esset corporea; virunque obtineret, nam & esset ens actu & esset in loco. IIII. In 7. Metap.35. & lib.10.tex. 24. inquit materiam per le ignotam elle, & tantum cognosci posse per negationem; at si haberet formam aliquam, posset ex ea cognosci. V. In 1.de Generat, tex. 1.atque aliis locis, reprehendit veteres Philosophos, proptereà quòd constituebant subiectum generationis. corpus quoddam immutabile secundum substantiam; sic enim, inquit, mutationes que fierent circa tale subjectum non essent generationes, sed tantum alterationes; ergo qui ponunt huiusmodi formam corporeitatis, necessariò habent de medio tollere generationé. V I.In 3.lib.Phy.in lib.3.de Cœlo & in 2.de Generat. & corruptione coarguit eos, qui ponebant aliquod corpus simplicius & prius quatuor elementis. At tale corpus (secundum hanc opinionem) esset illud compositum ex materia & forma corporeitatis. V I I. In 2. libr. de Partib.animal.cap. 1. facit triplicem tantummodo compositione: in animantibus, vnam elementorum; alteram partium similarium; sertiam partium dissimilarium. Hæcautem forma corporeitatis afferret quartam compositionem cateris priorem, pratermissam ab-Aristotele. VIII. Arist. 2. lib. de Generat. tex. 6, tradens compositioem elementorum, facit eam ex materia prima, quam vocat potentia corpus, & ex contrarietate, nullam faciens mentionem istius formæ corporeitatis, quinimmò apertis verbis eam refellit paulò suprà tex. 3. IX. Quinto lib. Metaphysicz tex. 5. definitur elementum esse : id quod est indivisibile specie in aliam speciem; que definitio non conueniret elementis, si præter propriam formam haberent aliam: corporeitatis generalem, sic enim elementum posset diuidi in aliam speciem & formam, nimirum in formam corporeitatis quæ est diuersa à propria cuiusque elementi forma. X. Secundú Arist. omnis.

forma existens in materia est corruptibilis, vt manifestum est ex iis locis, quæ supra memoravimus, cum refutavimus opinionem Ægidij de materia cœli; ergo ponere formam corporeitatis in materia eamque incorruptibilem, est contra doctrinam Aristotelis. XI. Quid magis contrarium doctrinæ Arist. qu'am affirmare huiusmodi forma corporeitatis esse prinationem, quæ numeratur tertium principium generationis?cum Arist. velit priuationem esse principium per accidens, esse per se non ens, nec manere re iam generata, sed adesse, & abesse à materia; que sanè nullo modo conueniunt isti forme corporeitatis. XII.Simplicius 1. Phys.tex. 69. in illa sua digressione de corporeitate materiæ primæ, ait facere materiam primam corporeã, esse antiquam Stoicorum opinionem, quam suo tempore sequutus est Pericles quidam Lydius; cam autem docet penitus aduersari decretis Aristotelicis & Platonicis. Restat, vt quemadmodum ostendimus hanc opinionem doctrinæ Auerroïs & Aristotelis aduersari, sic etiam rectæ rationi atque veritati contrariam esse doceamus.

# Opinionem de forma corporeitatis esse contra veritatem.

## CAP. XVI.

Antym hæc opinio abhorreat à ratione & veritate, vel ex his paucis quæ mox fubiiciemus, cuiuis perspicuum erit. Primò, vel ista forma corporeitatis est vniuersalis& generica, vel specifica & determinata; no specifica, quia est cotra ipsos, neq; generica, quia sic extra animă actu existerent vniuersalia in rebus, & Arist. 1. de Generat. textu 31. his verbis scribit; Corpus aute comune nullum est. Ergo talis forma corporcitatis nulla est in rebus. Deinde, aut ista forma est Physica, aut mathematica, aut metaphysica; no Metaphylica, quia formæ metaph.re & ratione separatæ sút à materia; no Mathematica, quia est substantia: Mathematici auté de nulla substătia agunt, vt dicitur 12. Metaphysicæ tex. 44. nisi fortè Astrologia, quæ agit de cœlo:si Physica est;ergo est natura, & principium\_ motus; at omnes differentiæ motuum assignatæ sunt aliis corporibus, vel simplicibus, vel animatis; ergo ista forma neque est Physica, neque Mathematica, neque Metaphysica; nihil igitur est. Posteà, aut ista forma corporeitatis secundum naturam in materia præit dimésiones quantitatis, aut eas subsequitur: si præit; ergo ipsa est indiuisibilis secundum doctrinam Auer.in lib.de Substantia orbis: si subsequiturgergo dimensiones immediate inhærent materiæ primæ ante omnem formam substantialem, & determinantur per ipsam formam

mam corporeitatis, quod est contra ipsos. Ad hæc, actus est qui separat, & distinguit, vt est apud Arist. 7. Metaphysicæ textu. 49. sed ista forma corporeitatis non facit aliquem gradum distinctum ab aliis. Nam si ab aliquo distinguerer, maxime à rebus incorporeis: at huiusmodi discrimen sumitur ex materia quæ separat res incorporeas à corporeis; ergo ista forma nullus est actus; nec igitur erit torma, quia omnis forma est actus. Prætereà, ratio qua frequenter vtitur Arist.ad demonstrandum materiam primam esse, ducta ex transmutatione formarum nulla esset, proptereà quòd ea nó perduceret nos admateriam primam, sed ad istud compositum ex materia prima & forma corporeitatis.

Postremò, entia, vt tritum est Philosophorum sermone, non sunt Optima aren multiplicanda sine necessitate; sapiens enim naturam imitari debet mentatio qua quæ nihil frustra facit. At nulla tatio, nullaque caussa satis idonea co-concluditur git nos ponere istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponere istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponere istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponere istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est poné-nullum esse ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est ponére ponére istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est ponére da: aut enim poni debet, vt det existantiam materiæ; at materia per corporeitatu, le iplam existentiam habet, vt suprà ostensum est: aut vt det materiæ ex que soluñquantitatem & extensionem propter quam in diuersis partibus suis tur rationes fimul queat etiam diuersas formas accipere: sed ad hoc præstandum propier quae sufficit ponere quantitatem proxime inhærentem materiæ, vr ponit Auerroës, nec ad id opus est ista forma corporeitatis: aut vt materia appetat formam: atqui talis appetitus nihil aliud est, quam ipsa potentia materia, per quam naturaliter ordinatur ad suscipiendas formas; immò talem appetitum habet materia etiam respectu istius formæ corporeitatis, alioqui materia no haberet potentia ad ista formã, & sic no posset ex materia & ista forma effici vnú ens per se: aut inducitur huiusmodi forma, nealiæ formæ specificæ particulares creentur ex nihilo, sed hoc ridiculum est, vt patet ex his que diximus, cum de creatione ageremus, & solueremus ca dubitatione, qua probabatur formas naturales ex nihilo produci. Nec sanè ista forma corporeitatis tollit difficultatem de creatione, si qua est. Ná sicut formæ quæ generantur, neq; secundùm se totas, neque secundùm aliquam parté sui præfuerunt in materia prima, sic etiam non præfuerunt in ista forma cosporeitatis. Aut denique ponitur hæc forma vt materia prima moueri queat, cu nihil nisi corporeum moueri possit: at hoc nihil valet, tum quia materia prima propriè non mouetur cum sit proximum subiectum generationis & corruptionis quæ non sunt motus proprie dicti, sed tantum mutationes, vt docet Arist. 5. Phys. tex. 8. tum etia, quia int 6. Phys. text. 32. no demonstratur omne quod mouetur esse corporeum, sed esse quantum & diuisibile:atqui materia prima potest habere extensionem & distinctionem partium ex

quantitate interminata citra vllam formam corporeitatis. Relinqu itur igitur cum hæc forma corporeitatis sit contra Auerr. Arist. & v eritatem, nec sit vllam ob rem necessaria; cam omninò repudianda m ac reliciendam esse: atque ex hac vltima ratione in promptu est solutio earum rationum quas suprà posuimus ad comprobandam formam corporeitatis.

Explicantur tres dubitationes.

## CAP. XVII.

E nantequá ex hac disputatione abeamus, tres dubitationes, quæ nó nihil negotij facessunt, diluédæsunt. Primùm enim dubitari posest, cú materia & à Porphyrio in cap. de differentia, & ab Arist. 5. & 10. libro Metaphysicorum ponatur esse similis generi, genus auté fignificet formá vniuersalé, quo

modo materia non habeat ex le formam aliquam generalem propter quam sit similis generi? Altera dubitatio est, cum materia prædiceeur vniuerse de aliis materiis, omnis autem prædicatio fiat tatione formæ; necesse est materiam, aliquam exformam habere propier quam prædicetur de aliis. Terria dubitatio est, necesse est materiam primam aut esse vnam aut multas, omnémq; vnitatem ac distinctionem prouenite à forma: vt est apud Aristot. 2. de Apima text. 7. & 7. Metaph.tex. 49. ergo materia habet aliquam formam vniuersalem. Cæterùm his dubitationibus paruo negotio occurri potest. Ad primam igitur respondemus intermateriam & genus, multas esse conuenientias, multas item differentias, vide Auer. 1. Metaphylicæ com. Connegientia 17. & Alex. 2. lib. Naturalium quæstionum cap. vltimo; couenientiæ atque differe- autem inter materiam & genus fint ha. 1. Quia vtrunque est in mu & mate- multis. 2. quia ve genus est prius differentiis & speciebus, sic materia riam primă, est antiquior formis & compositis, 3. Sicut materia est in potentia ad formas & ab iis perficitur, sit que ex materia & forma vnum cópositum per se, sic eadem propemodum dicimus de genere & differentiis. 4. Sicut non potest materia esse absque formis Lic nec genus sine differentiis. Discrimina verò inter genus & materia sunt huiusmodi. 1. Communitas materiæ est in eo, ve multis formis subiiciatur, generis autem in eo vt de multis speciebus dicatur. 2. Communitas matetiæ est in terum natura extra animam, generis autem cómunitas est in anima tantum per abstractionem mentis. 3. Materia non solum secundum se toram, sed etiam secundum omnes patres fingulares est incorruptibilis & ingenerabilis, genus verò, quaquam totum

totum & vniuerse sumptum est incorruptibile, tamen corrumpitur & generatur in suis singularibus. 4. Materia prima, quæ est sub vna forma potest eadem numero esse sub aliis; at natura generis, quæ est in vno individuo, non potest cadem numero esse in alio. 5. Materia Lecundum existentiam est prior quam forma: at genus est posterius individuis in quibus inest, quia ve genus est non habet esse nisi intelligibile quod est posterius quam existeria individuorum, secundum illud Aristotelis; Animal aut nihil est, aut posterius est. 6. Genus est quidpiam compositum, & completum : at materia simplicissimum quiddam & imperfectum. Quocirca recte Auer.1. Metaph.com.17. scripsum reliquit, materiam non esse genus, euidenter ac demonstratiuè ostensum fuisse ab Alexandro. Ad secundam respondetur materiam tripliciter prædicari de aliis:primò, de toto composito, quæ prædicatio est denominativa, vt cum dicimus statuam esse marmoream: tum, de materiis quæ sunt sub diuersis formis, nam materia hominis & equi est materia: postremò, de suis partibus integralibus quarum quælibet est materia: prima & secunda prædicatio conuenit materie ratione formæ:terria verò conuenit materiæ, tum per se, tum ratione quantitatis; propter se quidem, quia quælibet pars materiæ est materia, alioquin materia non esset simplex, sed ex dissimilibus naturis concreta; propter quantitatem autem, quia materia ex se non habet partes distinctas quarum voa sit extra aliam, sed id accipit & habet à quantitate. Hincautem patet solutio dubitationis. Verum prætered sciendum est, duabus de caussis accidere posse ve rotum aliquod prædicetur de partibus, nimirum vel politiue, quòd eadem forma totius ht in lingulis partibus: vt forma aquæ cadem est in omnibus partibus aquæ; vel priuatiue quod in toto non sit alia & diuersa forma quàm in partibus; ac hoc modò materia tota est eiusdem rationis cu omnibus suis partibus, quia nulla pars materiæ primæ ex se'haber aliquam formam, sed hoc est omnium partium commune quòd per se omnis formæ sunt expertes. Ad tertiam respondemus, duplicem esse vnitatem atque distinctionem; vnam entitatiuam & transcendentalem, propter quam vnumquodque eo ipso quo est ens, est vnú & distinctum ab aliis; alteram formalem specificamque, propter qua res dicuntur convenire & differre vel numero, vel specie, vel genere; priori modo materia dicitur vna & distincta ab aliis, non autem posteriori modo. Vide B. Thom. 1. par. q. 16. art. 7. in resp. ad 2. Sequitur nunc altera quæstio de dimensionibus interminatis.

Quantitatem interminatam immediate inharere materia prima. CAP. XVIII.

AGNA & perdifficilis cotrouersia est inter Philosophos; vtrum quatitas sit materiæ coæterna, & sit ingenerabilis & incorruptibilis, & antecedat formas omnes; an subsequatur formă substantialem, & more cæterarum formaru naturalium generetur & intereat. Intelligimus auté hoc loco per quantitatem magnitudinem triplici dimésione completam, hoc est, longitudine, latitudine crassitie. Vocatur autem quantitas hæc prosime inhærens materie primæ ab Auerroë indeterminata; non quòd actu nullum terminum habeat, sed quia si ex se spectetur, non sit ter-. minata, hoc enim accidit ei à formis ingrediétibus in materiam. Proprium enim est formæ, vt multis locis Arist. docet, continere & terminare; qua etiam de caussa forma appellatur terminus & finis; atque hoc etiam modo materia prima dicitur informis, no quòd actu nulla habeat formam, sed quòd, si spectetur ex sua ipsius natura, expers sit omnis formæ. Videtur igitur nobis verisimillimum esse, quantitatem ex quo creata fuit à Deo materia inesse in materia, & antegredi formas substantiales, & suapte natura interminatam esservarie autem determinari ab agentibus naturalibus pro varietate formarum substantialium, quæ inducuntur in materiam; & per se nunquam generari aut corrumpi, sed tantum ex accidenti, nimirum ratione determinationis & figuræ; vt si sit globus ceræ, & in eo effingantur variæ figuræ, fiátque vel rotundus, vel longus vel quadratus; quantitas quidem ceræ non mutatur, terminatio autem & figura eius variatur; sic agens naturale additione ac detractione formatum naturalium immutat quidem terminos & figuras quantitatis, sed ipsam quantitatis formam quam materia sua vi possidet, intelligimus sixam, stabilem & immutabilem esse. Hanc autem sententiam his rationibus confirmare possumus. Prima. Materia non potest retinere existentiam suam mutata quantitate; ergo si habet existentiam ex se Probatur de. & immutabilem & non à formis variabilem, habebit etiam quancemet septem titatem ex se immutabilem nec accipiet eam à formis, Quemadmodum enim si materia existentiam acciperet à formis, his mutatis,necesse esser materiam identidem generari & interire, ita etiam si mediate ma quantitatem acciperet à formis, his variatis oporteret quantitatem variari, qua sublata tollitur etiam existentia sine qua materia esse non eique coeuam potest, sic igitur cogitandum est, vniuersam materiæ molem simul à Deo productam esse, quæ totum hoc spatiú quod cæli ambitu circunscriptu atque comprehensum est, occuparet, atq; copleret, nec ea potest

argumentis quantitatem terie prima & inscpara. bilem effe.

potest aliqua ex parte vel augeri, vel imminui, si enim quidqua augeretur, penetraret atque perrumperet cœlu; si minueretur, aliquid inane & vacuum relinqueretur. Ergo sicut sculptor antè sibi comparat eam vel æris, vel marmoris molem, quæ satis sit ad id operis perficiédum quod in animo habet: deinde vi artis illam materiam cudendo, dolando, variè formando opus suu artificiosum fingit & absoluit, sic etiam cotingit in rebus naturalibus. II. Forma no dat materiæ yt sit materia, & vt sit subiectum, sed presupponit illam esse subiectu: quare similiter emm præsupponer id sine quo materia non posset esse subiectum formæ: hoc autem est quantitas, sicut enim materia non habet partes distinctas citra quantitatem, ita non potest secundu varias partes suas varias formas accipere, nisi propter quátitatem; ergo forma præsupponit quantitatem, neq; eam tribuit materiæ 111. Forma substantialis ex se est indivisibilis, & sit quata ac divisibilis ratione subiecti in quo recipitur; subiectu auté eius est materia, ergo efficitur divisibilis propter quantitatem materiæ; at si forma tribueret quantitatem materiæ, non esset forma diuisibilis propter materiam, sed poriùs è cotrario materia propter formam, vipotè à qua tribueretur ei quantitas. IIII. Si quantitas immediate no inest in materia prima, sed in toto composito, hoc est, in materia & forma (ponatur enim nunc quod posteriùs ostendetur, totum compositum nihil esse aliud quam partes eius simul iunctas ) hinc efficitur vr quantitas hominis sit in materia, & anima rationali tanquam in subiecto. Quamobrem necesse erit animam rationalem esse quantam & divisibilem. Nam licet fieri possit, vt anima rationalis existens in subiecto quanto non sit quanta & divisibilis, proptereà quòd nec per se, nec in fieri nec in esse, nec in operari, dependeat à tali subiecto: illud tamen nullo modo fieri potest, vt in ea subiectiue insit quantitas, & ipsa tamen non sit quanta; sicut sieri non potest ve in aliquo sit albedo, quod nó sit album, non enim potest effectus formalis separari à forma, nec potest vllam ob caussam contingere vt forma non tribuat suum esse formale ei subiccto in quo inest. V. Si duo agentia æqualis virtutis simul agere incipiant in duas medierates ligni pedalis, eo instanti quo primum non est forma ligni, formæ quæ tunc ab illis agentibus inducendæ funt, aut reperiunt materiam ligni in duas partes diftin-Cam, aut non; si reperiunt distinctam, cùm talis distinctio accidat materiæ propter quantitatem, vtique reperient quantitatem in materia; sin autem offendunt illam materiam indistinctam, in vna & eadem parte materiæ indistincte & confuse recipientur illæ formæ; quo modo igitur per quantitaté posterius aduenienté rursum distingui & separari poterunt? & certe licut forma præsupponit materia,

### 324 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

ita multitudo & distinctio formarum præsupponit multitudiné & distinctione materia, qua sine dubio prouenit à quatitate. VI. Omne quod mouetur oportet esse divisibile, vt est in 6. Phys. tex. 32. sed. materia est primum subicctum omnium transmutationú: non enim: alia ratione formæ substantiales expromuntur de sinu & potestate materiæ, quam per eius transmutatione; oportet igitur materia esse quantam; in eo enim quod est indiuisibile, nulla transmutatio inesse. potest. VII. Qualitates primæ inhærent materiæ primæ & præcedunt formas substátiales,& alteratio que secudum es fit, proximè attingit materia primajergo quantitas est in materia prima ance formas substantiales: antecedens probatur ex ijs quæ scripta sunt in 2. lib.de Gener.tex.6. consequentia autem per se manifesta est: ná nec: qualitas sensibilis, nec alteratio quæ est secundum qualitates, poteste esse in subjecto non quanto, vt docet Arist. 6. Phy. & in libr. de Sensu-& sensili.VIII.Si quantitas non est materiæ coæterna, sed producitur de nouo, quærendum est à quo producatur; omnis enim essectus. habet sua caussam propria. Dices esse aliquod propriu essiciens quatitatis. Contrà, quia sic cætera agentia non producerent quatitatem; & cũ nulla actio Physica obiri possit sine quantitate, nihil plane agerent. Dices forte produci cam ab omnibus agentibus. Contra, omnis effectus, si est vnus, referendus est ad vnam caussam, & quamuis à multis producatur, tamen non producitur ab eis vt multa & diuersa. funt, sed vt habent vnum aliquid comune. Quod ergo erit hoc commune propter quod omnia agentia producerét quantitaté?non forma, nulla enim forma substătialis reperitur comunis omnibus rebus naturalibus; nec materia, quòd ea non actiua sit, sed tantum passiua: non igitur quantitas à quoquá producitur, sed ingenita est vnà cum ipfa materia;& eŭ quantitas non fit forma vim habés agendi , ne fingi quidé potest vna quantitaté ab alia quatitate produci.1X. Si quatitas producitur, aut ea recipitur in materia que habet quantitaté aut non; si prius dicatur, vel erit progressus in infinitu in quantitatibus, vel erit aliqua quantitas quæ non producatur; & cum omnium quáritatum eadem sit ratio, quod de vna dicitur, idem similiter pronunciandú erit de cæteris; sin auté posterius assirmetur dicatúrque quátitatem recipi in materia non quanta, sic quod est quantum & diuisibile recipietur in eo quod est indiuisibile; quod manifestá in se repugnantiam & contradictionem continer. X. Omnes Philosophi asserunt quantitaté tenere se ex parte materiæ; multa verò alia accidentia ex parte formæ; at si quantitas produceretur ab agente, eamq; forma substantialis secu ferrer & tribueret materiæ, porius dicedum ellet quantitatem tenere le ex parte formæ quam ex parte materiæ. XI.Si

XI. Si quantitas sequeretur formam substantialem; etgo non pos-Let abstrahi à forma substantiali; quod enim posterius est, non porest perfecte abstrahi à priori. At quatiras & à Mathematico & à Metaphysico abstrahitur ab omni forma naturali, quin etiam consideratio quantitatis secundum naturam, prior est quam cossderatio Physica formarum naturalium. Ex quo factum est, vt prieter Physicam sit alia scientia quæ per se agat de quantitate, id quod in aliis accidentibus Phylicis non contingit.X I I. Arist. 2. de Gener. 17. & ante in 1. de Gen. tex. 24. docet accidentia que sunt comunia generato & corzupto eadé manere in vtroque; vt cu aër vertitut in igné, humor quidé aëris vt qui sit repugnans igni prorsus deletur, calor auté aëris cu Lit cogruens naturæ ignis, ide manet; led quatitas est comunis omnibus rebus naturalibus ergo debet eadem manere in omnibus, nec est vlla caussa cur à singulis agentibus generari & corrumpi debeat. XIII. Sicut materia in transmutatione non mutatur sed manet eadem, proptereà quòd est subiectú transmutationis quod manere debet ide antè & pòft,sic etia quantitas debet permanere eade. Etenim materia subiicitur transmutationi per quantitatem; & sanè sicut materia est subiect u ve quod (sic enim loquuntur nunc Philosophi)omnium transmutation u & formaru, ita quantitas est subiectu omniu vt quo. XIIII. Si quantitas producitur de nouo, vel igitur ex nihilo, at sic crearetur; vel ex materia non quanta, at qui fieri potest ve ex eo quod est indiuisibile nec vllas prorsus habet partes, prodeat aliquid longum, latum & crassum & habés partes extra partes? XV. In aque interitu, si quátitas eius corrumpitur, quærendum est à quo corrumpatur: non ab aliquo contrario, tum quia nihil est contrarium quantitati; tum etiam quia omnia contraria sicut habent eandem materia communem, sic etiam quantitatem; si quidem mutua contrariorum actio quæ est alterario fit in codé subiccto quanto; nec ob interitum formæ aquæ dici potest corrúpi quantitas, quia licet quantitas aquæ ratione talis termini & figuræ quam gerit in aqua, pendeat à forma aquæ, tamen vt quantitas est, cum sit communiter in cunctis rebus naturalibus, non potest pendere à forma aque. Et quod ostensum est de aqua idem in aliis demonstrari potest. XVI. Vel quantitas producitur à quantitate, veluti calor à calore, atqui quantitas non est activa:vel à qualitate aliqua activa, at quantitas secundum natura prior Plate, simpliest qualitate esque necessatio præsupponitur tam in sieri, qua in este, cim, Ammo-& operari; ergo quantitas est ingenerabilis. XVII. Videtur Aristote-nim, Autles hoc sentire, is enim multis locis significat quantitatem esse propriam affectionem materiæ; & in 3. Phy. scribit infinitatem quanti- hains senten-· tatis prouenire ex materia, eius autem determinationem à forma; in tie.

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE 326

4. Phys. ipsam materiam appellat indefinitum & interuallum; in 7. Metaphy, textu 8, innuit quantitatem primò inesse materiæ, eámque diffiniri & determinari à quantitate. I dem Plato etiam declarate voluit, nominans materiam magnum & paruum. Hanc item sententia Simplicius 1. Phys. super textum 69. quanquam verbis obscuris & Platonicis, videtur attribuere Platoni & Aristoteli. Eiusdem opinionis grauis interpres & defensor est Auerroës in libro de Substantia orbis; in 1. Phy. com. 63. & in Epitome Metaphy. tract. 2. cap. vltimo. Ammonius in Categoria quantitatis ita scribit; Quantitas secundum sibi locum in rerum natura vendicat: prima enim materia prius in mole elata, quantitatem habet, quod secundum subiectum Arist nominat, tum sormas suscipit, of fit compositum. Hæc ille. Philoponus primo libro de Generat. super text. 33. inquit, quantum trifariam dimensum esse subiectum immutabile, & permanere in omni generatione ac mutatione: & ibidem super textum 40.ait materiam propinquam substratam omnibus formis & per se immutabilem esse corpus trifariam dimensum. Sed quia hæc opinio à multis & sanè doctis viris vehementer oppugnatur, nec in se paucas habet dubitationes, volumus quæcunque contra eam afferri possunt, diligenter ac propriè commemorare, atque refellere.

## Opinio & argumenta corum qui contra sentiunt & oppugnant dimensiones interminatas.

CAP. XIX.

opus. 32. quod [[ est de dimensionibus inserminatu.

tinut.

V 1 opinantur quantitaté, nec esse incorruptibilé, nec immediate inhærere in materia prima, sed in toto coposito, has sexdecim pro sua opinione & cotra sententia nostra, rationes afferre possunt. Prima. Aristot. in Categoria substătiæ ait; Alia omnia vel dici de substătia prima vel esse in ea; nam secunda

Sent distin 8. substătia dicuntur de prima, accidentia verò in ea insunt: quamobrem sublatio quest 4. Her primis substatiu, nihil alioru remanere posset. Ex quibus verbis licet intelnam quodl. 2. ligere accidentia omnia habere pro subiecto suo prima substatiam, Paulus Son- quæ est substancia composita. Quare quatitas non est immediate in cines 8. Me- materia prima, sed in toto coposito. Secunda. In 7. metaphy. textu 4. taphys.q. 17. dicitur substantia esse prior accidente, ratione, natura, & tempore; & & 18 ita sen- ibi loquitur Arist. de substantia prædicamentali quæ est composita; si igitur substantia composita secundum naturam præcedit omne accidens; ergo etiam quantitatem; quare non erit quantitas æterna, existens in materia ante formas substantiales. Tertia. In s. Phy. tex. 8. scriptum est, subjectum generationis, quod est materia prima, non cse

esse in loco, at si materia prima habens quantitatem subiiceretur generationi; proculdubio esset in loco, siquidem locus, debetur rei cuilibet propter quantitatem, quæ in ea inest. Quarta. Secundum Arist. omnis forma materialis est corruptibilis, & materia habet potétiam contradictionis ad esse & non esse; ergo, cum quantitas sit forma materialis, erit corruptibilis, & materia habebit potentiam ad esse & non esse quantitatis; ergo non est quantitas materiæ coæterna. Quinta. Idé est subiectú augmentationis & quantatis, siquidem augmentatio est motus per se tendens ad quantitatem; sed propriú subiectú augmentationis no est sola materia, sed totú compositú, immò augmentatio non fit ratione materiæ, vt Arist docet in 2.de Anima, & in 1.de Generat. vbi agit de augmentatione; ergo, &c. Sexta. Auer. 2.deAnima com. 4. ait hoc esse discrimen inter formam substantiale, & accidentalem, quòd substantialis habet pro subiecto ens in potentia, nempe materiam primam, accidentalis verò ens in actu quod est ipfum compositum; sed quantitas est forma accidentalis; ergo subiedum eius non est materia prima sed totum compositum. Septima. Auerroës in Epitome Metaphy, tract. 2. cap. vlt. ait dimensiones interminatas non actu, sed potentia inesse in materia prima; ergo materia non habet actu quantitatem aliquam priùs quàm accipiat formam substantialem. Octaua. Secundum Auer. lib. 12. Metaph. commento 39.0mne compositum est nouum; ergo compositum ex materia prima & quantitate non est æternum. Nona. Idem est subiectú quantitatis interminatæ & terminatæ, quippe cum hæ duæ quantitates non differant secundum rem, sed tantúmodo secundú rationé; sed quantitas terminata sequitur formam & habet pro subiecto ipsum compositum; ergo similiter etiam interminata. Decima. Ens per se, est prius, quam ens per accidens; sed ex materia & forma substantiali fit ens per se, ex materia verò & quantitate fit vnum ens per accidens; ergo forma substantialis in materia præcedit quantitatem. Vndecima. Si quantitas immediate & semper inhæret materiæ; ergo maior esset vnio materiæ cum quantitate quam cum forma substantiali; illa enim esset immediata & indissolubilis, hæc autem minimè: at hoc falsum est: cùm enim materia & forma substantialis pertineát ad idem Prædicamentum, & cum componant vnum ens per se cuius sunt parces essentiales, & cú forma substantialis sit propria perfectio materiæ:maiorem vțique habebit materia conlunctionem cu forma substantiali, quam cu accidetali. Duodecima. Si quatitas esset coæterna materiæ; ergo essent quatuor principia generationis, nimirú ma- • teria, forma, prinatio, & quantitas. Decimaterria. Priùs est esse simpliciter, qua esse secundu quid, quia esse secudu quid præsupponit esse;

### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

sed forma substantialis, materia largirur esse simpliciter, accidentalis autem tantum esse secundum quid; ergo illa præcedit hanc; non potest igitur quantitais esse in materia ante formam substantialem. Decimaquarta. Nulla est quantitas interminata; etiam si secundum se conderetur citta formas substantiales, nam vniuersa materiz moles per se sumpta, non est infinita, sed finita, quippe cum tota contineatur ambitu orbis Lunæ,& si esset tota simul, haberet siguram rotundam, quoniam vndique persecte terminaretur à cœlo, quemadmodum contingit in elementis. Decimaquinta. Cum ex minori quantitate fit maior, id quod accidit in rarefactione, non manet eadem quantitas, alioquin idem esset maius & minus; ergo acquiritur de nouo aliqua pars quantitatis; sed in quantitate eadem est ratiovnius partis & totius; si igitur vna pars eius de nouo est generabilis; similiter etiam tota erit generabilis. Decimasexra. Omne atcidens definitur per suum subiectum; sed quantitas non potest definiri per materiam primam, siquidem definitio debet esse es iis qua sunt nota,& magis nota, quam id quod definitur; sed mareria prima est res. quædam ignota, vt est apud Arist. 7. Metaph. tex. 35. & certè ignotior est quantitate; ergo materia prima non est immédiatum subjectum. quantitatis, sed potius totum compositum.

# Solumntur supradictarationes. CAP. XX.

🐼 V A N Q V A M hac opinio, tum propter auctoritatem eoru qui eam sequuntur, tum propter supradictas rationes quibus ea comprobatur, nec damnanda nec contemnéda fit, nos tamen, quòd contrariam sententiam, quá suprà ex-

planauimus & multis rationibus comuniuimus, probabiliorem esse iudicamus, enitemur foluere rationes supradictas. Ad primá rationé ita respondemus. Omnia accidentia esse in prima substătia, vel inhæsiuè, ve albedo, vel denominatiuè, ve quantitas & qualitates prima,. quæ inhærent quidé immediate in materia prima; sed cum ea sit pars compositi, sit yt propter cam ipsum compositum denominetur ab illiusmodi accidentibus:adde quòd, cùm nec secundæ substátiæ sine Quemodo in- primis existere queant, nec materia extra ipsum compositum, recte profectò dixit Aristoteles omnia accidentia esse in prima substantia. su emnia ac- Illam verò sententiam Aristotelis, (sublatis primis substantiis nicidentia este hil aliorum remanare) tripliciter interpretari possumus. Primo stantia & ab sublata prima substantia, tolli accidentia, quædam simpliciter, nempe que consequentur formam vel compositum, alia verò secundùm.

in prima sub-

primis qualitatibus, vel ratione terminationis, vt in quantitate. Nam cum ex igne fit aër, corrupto igne licet maneat calor, non tamen talis & tantus calor, qualis & quantus erat in igne, is enim non competit aëri,nec in alio corpore quam in igne esse potest: idem de quatitate dicendum est. Deinde, si prima substantia tollatur penitus & secundum omnes suas partes, hoc est, tam secudum materiam quam formam, nullum accidens manere potest; nam cum nullum accidens per se coharere queat, in quo inerit tanquàm in subiecto? Postremò. cum tam materia quam omnia accidentia sint propter formam & compositum, accidens enim est dispositio formæ substantialis, vel ad eam procreandam, vel conseruandam, vel ad eius actiones exercendas, lublata prima fubstantia , si manerent cætera, sanè frustrà essent. Deus autem & natura nihil permittunt frustrà esse in rebus; ille igizur locus, & illa sententia Aristot. nequaquam officit sententiz nostræ. Ad secundá. Substantia composita est prior accidentibus, non 40 substaneodem modo; sed quibusdam tempore, nimirum iis quæ illi adsunt tia composita &absunt præter ipsus interitum; aliis secundum rationem &cogni-sibm accidentionem, & sic est prior propria passone: aliis secundum naturam, id tibm. est, secundum perfectionem, & sic est prior quantitate interminata: vel dicito, substantiam compositam ese omnibus accidentibus terminatis priorem, interminatis verò, si no secundum se totam, saltem ratione partis, hoc est, ratione materiæ esse quoque priorem. Ad tertiam. Aristot. in illo 8. textu quinti libri Physicorum, per id quod generatur, non intelligit subiectum generationis quod est materia prima, sed totum compositum, id enim propriè generari dicitur; ita vt vis rationis Aristotelicz, qua demostrat generationem non esse mo- Que patto id tum fit hæc:id quod verè mouetur, existit actu & in aliquo certo lo quod generaco, vt id quod albescit vel nigrescit & id quod augetur, vel mouetur sur net sit ens secundum locum; dicitur enim statua nigrescere, vel planta augeri, allu, mec sie vel animal moueri secundum locum; quæ omnia actu existunt. At quod generatur, nondumactu est, sumendo generationem non solum propriè pro illa introductione forme substantialis, que sit in in-Aanti, sed etiam pro tota dispositione prænia quæ ratione finis, ad quem naturaliter tendit, ferè vocatur à Philosophis generatio: generatur enim homo & nondum actu est, non enim sicut in alteratione, ante & post permaner subjectum idem habens nomen & speciem, ita contingit in generatione:statua enim quæ dealbatur, ante & post dealbationem maner & nominatur statua, at cum ex semine genezatur equus; ante generationem est semen & non equus, post genezationem est equus & non est semen. Atque hac est germana sen-

### 330 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

tentia illorum verborum Aristotelis. Sed prætereà respondemus, duplicem esse locum, vnum indefinitum, alterum determinatum ad vnam aliquam certam differentiam loci, vti sursum vel deorsum; prior locus conuenit rebus propter quantitatem, posterior autem, ob qualitates motivas, gravitatem, inquam, & levitatem. igitur, propter quantitatem quam habet, est in loco indefinite, hoc est, non magis sursum quam deorsum, determinatur autem ad hanc vel illam differentiam loci, à qualitatibus motiuis quas accipit ab agentibus naturalibus. Itaque Aristoteles cum ait quod generatur non esse in loco, id autem quod mouetur esse in loco, loquitur de esse in loco non priori, sed posteriori modo. Ad quartam. Cum aiunt Peripatetici formas materiales esse corruptibiles, loquutur de formis substantialibus, non autem accidentalibus qualis est quantitas. Ad quintam. Quoniam augmentatio non tendit ad quantitatem simpliciter, sed ad quantitatem terminatam & perfectam & conuenien tem naturæ viuentis, ideò subiectum augmentationis non est materia prima, sed totum compositum. Ad sextam. Auerr. in illo 4.commento 1. de Anima loquitur de accidentibus terminatis, non autem de indeterminatis, cuiulmodi est quantitas de qua nunc agimus. Ad septimam. Quia proprium est actus & formæ, terminare & deffinire, quantitas autem interminata, nec ex se nec ex materia habet vllum certum terminum, ideò dicitur esse potétia & non actu; & sicut materia, quamuis sit actu materia; tamen quia est in potentia ad omnes formas dicitur ens in potentia, sic quantitas interminata licet actu fit quantitas, tamen quia est in potentia ad omnes terminos & figuras quantitatis quas potest accipere ab agentibus naturalibus, vocatur quantitas in potentia: & hic est intellectus atque sententia illorum verború Auerroïs. Ad octauam. Omne copolitum elle nouum, intelligit Auerroës de eo quod est verè compositum, cuiusmodi est compositum substantiale, non autem accidentale. Ad nonam. Cùm eadem secundum rem sit quantitas terminata, & interminata, idem erit veriusque subiectum inhæsionis: Verum terminata dicitur esse in toto composito denominatiue, quatenus determinatio quantitatis fit ab agente naturali propter formam substantialem & propter opportunitatem ipsius compositi naturalis. Ad decimam. Ens per se, prius est simpliciter qu'am ens per accidens, sed in hac vel illa re, nihil prohibet aliquod ens per accidens esse prius quàm aliquod ens per se, præsertim si illud sit naturalis & necessaria præparatio atque dispositio ad productionem huius; id quod contingit in materia & quantitate respectif formæ substantialis & ipsius compositi. Ad vindecimam. Illa est simpliciter major vnio, ex qua fit magis, **v**num

vnum,& cum ex materia & forma substantiali fiat magis vnum,quia fit vnum ens per se, quam ex materia & quantitate, ex quibus fit vnu per accidens & secundum quid; ideò simpliciter maior vnio est inter materiam & formam substantialem, quam materiæ cum quantitate; secundum quid autem illa vnio minor est quam hæc, quatenùs hæc est magis immediata, & indissolubilis. Ad duodecimam. Quantitas non est principium generationis diuersum à materia, sed pertinet ad causalitatem eius tanquam dispositio necesseria materia vt ea queat subiici transmutationi, neque enim materia posset subiici transmutationibus Physicis nistante quantitatem haberet: at prinatio habet dinersam rationem principij, nempe tanquam terminus à quo. Ad decimamtertiam. Si forma daret materiæ esse ens & existere in rebus, sine dubio forma substantialis in materia præcederet quantitatem, priùs enim est materiam esse ens. & habere esse quantum, sed quia materia non est ens, nec simpliciter existir propter formam, vr suprà ostensum est, idcirco argumentum nihil valet. Dicitur autem forma substantialis dare esse simpliciter, quia simul cum materia facit vnum ens per se completum & sub determinato gradu & specie entium constitutum, quod non potest facere vlla forma accidentalis. Ad decimamquartam. Licet quantitas invniuersa quantitatis moles terminata sit, vtpote quæ cæli finibus terminata. circunscripta tota contincatur, tamen dicitur interminata, propter innumerabiles terminos & figuras quas ipía quidem in fe non habet, sed eas potest accipere ab agentibus naturalibus secundum varietatem formarum substantialium quæ inducuntur in materiam; quemadmodum lignum aliquod dici posset informe, ratione formarum artificialium quas accipere potest abarte. Ad decimaniquintam.In rarefactione eadem est ratio quantitatis & materie, nam ficut ibi plùs existit quantitatis, ita quoque plùs materiæ: quemadmodum enim per rarefactionem partes quantitatis multiplicantur, sic etiam partes materiæ: quare si nolunt in rarefactione vilam materiæ particulam de nouo acquiri, idem quoque sentire debent de quantitate. Nos igitur respondemus, acquiri nouum terminum & nouam extensionem quantitatis, non autem nouam partem quantitatis; de qua re alias plura dicetur: nam quæstio de rarefactione perdifficilis est, & diligentem atque accuratam tracfationem deposcit. Ad detimamsextam. Licer materia prima secundum nos sit ignota, & Tecundum naturam sit etiam ignota comparatione formæ substantialis, tamen est notior simpliciter quatitate. Etenim Arist. 6. lib. Topicorum docet id esse notius simpliciter, quod est prius, & à quo depédet aliud, constat auté materiam esse secundum natura priorem

### DE MATERIA L ET PRIVATIONE

quantitate, cum sit subiectum eius, quare si quantitas definiatur per materiam, non definietur per aliquid ignotius; posset autem confici huiulmodi descriptio quantitatis interminatæ; Quantitat interminata est quantitat, qua per se nec retunda, nec quadrata, nec triangularis est, nec habet wham figuram earum, quibus species rerum naturalium determinantur, sed est in potentia ad eas omnes. Est item prima dispositio materia qua materia titas intermiefficitur idonea ut subiici queat cunctu mutationibus Physicis, & ut in diversis partibus suis diversas formas substantiales simul possit accipere. Sed de inter-Pido Paulum minata quantitate hactenus. Posset etiam hoc loco disputari contra eos qui faciunt in materia prima nescio quam inchoationem formarum, sed quod hæc opinio iampridem explosa est ab omnibus, ciúlq; fallitas & ablurditas per le manifesta est, superuacaneum esse duximus ea de re verba facere. Restat vlrima questio de materia: nam

Soncinatem 7.lib. Metaphysica q. 27. Ø 28.

> docere propter quid sit. Propter quid sit materia & de potentia eins duplici.

cum explicatu sit de materia an sit, quid sit, & qualis sit, reliquum est

Triplex relasio materia , ad agens, ad (

ATERIA est propter id ad quod ipsa refertur; triplex au-té est relatio materiæ primæ, vna ad agés, altera ad formá, forma o ad terria ad copolitum. Primò enim materia refertur ad ages compolium. licut potentia passina ad activam, & sicut mobile ad mo-

uens. Etenim potétia activa est principiú transmutádi aliud, in quátum aliud, & potétia passina est principium, ve transmutetur ab alio, inquantú aliud est. Deinde materia refertur ad formá tanquam potentia materialis ad actum formalem, tanquam perfectibile ad suam persectionem. Est enim forma, finis materiæ, vt est apud Aristotelem 2.Physic.tex.81.& 91.quam rem pulchrè declarat Auerroës in lib.de Beatitudine animæ extremis verbis ita scribens; Materia est ems & in seipsa & in sui natura propter formă, & eius perfectio est, ut recipiat formam; nam si forma non effet, neque materea effet. Postremò materia refertur ad totum compositum, vt caussa ad caussatum; caussalitas enim materia est in eo, vr ex ea fiar aliquid ita vr infir: id auté quod fit ex materia, est totum compositum; refertur etiam materia ad compositum vt pars ad totum, cum esse partis sir propter esse totius, præsertim eius partis que non potest per se coherere extra totum; hec autem caussalitas, est communis materiz cum forma, siquidem ambz sunt partes essentiales totius compositi. Relatio autem materiz ad ipsam transmutationem, non differt vel ab ea quæ est ad agens, vel ab ea quæ est ad formam. Inter has tres relationes is ordo cernitur, vt ordine generationis, relatio ad agens, sit prima; ad formam, secunda;

ad compositum, tertia. Primum enim materia mutatur & disponitur ab agente, tum accipit formam, ad extremum ex coniunctione formæ cum materia existit compositum. Relatio ad agens est extrinseca & viger tantùm in ipso fieri, hoc est, dum res fit & generatur; materia enim indiget agente; vt ab eo transmutetur & sic in ea producatur forma, qua producta non est amplius opus agente. Relatio ad formam & compositum, est intrinseca, & consistit non modò dum res fir, sed etiam postquam facta est, quandiu res manet; & hæc relatio continet perfectionem materiæ. At si spectetur natura ipsius materiæ, principalis eius relatio est ad formam; hanc enim expetit vt turpe pulchrum, & vt suum actum atque perfectionent; quo fit vt sibiinuicem omni ex parte semperapte respondeant, & sint ad aliquid, vt dicitur 2. Phyl. text. 26. forma enim est finis materiæ vt antè diximus. Sinautem consideretur intentio naturæ, principalis eius relatio est ad compositum; natura enim materia ordinat ad formam, & vtraque ad totú compositum; hoc enim est quod per se subsistit & quod operationes naturales exercet & quò natura tédit & in quo tandem coquiescit. Verùm quia in hisce relationibus materiæ, includitur potétia, eáq; magnas difficultates habet, de ipsa necessarió dicendú est.

Duplex est potentia; vna, quæ conuenit materiæ ex sua ipsius vi & Hane distinnatura; altera, que conuenit ei prout est ab agente destinata & deter- Elionem pominata ad hanc vel aliam formam; nam cum materia esse nequeat tentia innuit fine potentia; duplex autem sit materia, prima & secunda, necesse est Auerr. 1. de fimiliter etiam duplicem esse potentiam:vnam, que conueniat mate- 120. 8/4. riæ primæ;alteram, quæ secundæ. Hæ duæ potentiæ variis vocabu- Phys. comm. lis distinguuntur; illa dicitur prima, indeterminata, vniuersalis, re- 120. mota, confusa, essentialis materiæ & inseparabilis ab ea : hæc autem Praclara doappellatur secunda, determinata, particularis, propinqua, distincta, plici materia accidentalis materiæ, & ab ea separabilis. Vtrauis autem potentia potentia. tripliciter accipi potest; vel subiectiue & idem est quod materia potens; vel formaliter pro illo respectu & habitudine potentiæ ad actum; vel terminatiue, nimirum pro iplo actu & forma ad quam terminatur potentia: primo modo, potentia est substantia non differens à materia; secundo modo, est relatio, vel de Prædicamento ad aliquid, vel certè transcendentalis; tertio modo, tota spectat formam à qua & vnitatem & distinctioné accipit : posset fortasse etiam quarto modo accipi potentia, prout est quædam qualitas secundæ speciei, hoc est, naturalis quædam habilitas ad recipiendas formas. Quid autem intersit inter possibilitatem, & potentiam, vide apud Auerroëm in libro de Beatitudine anime cap.2. vbi vult nomen possibilitatis esse magis intrinsecum & substantiale rei quam nomen

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

potentiæ, & potentiam, inquit,necesse est exire in actum in aliquo indiuiduo speciei,& in aliquo tempore, at possibilitaté minimè. Sed quid inter potentiam primam & secundam intersit, ostendamus.

Inter has duas materiæ potentias, quatuor sunt disserentiæ. Vna

Quatnor differentis indifferentia est, primam potentiam esse materiæ essentialem, secudam ter potentiam

814.

primam d'autem esse accidentalem. Quòd autem prima potentia sit essentialis serudam ma. materiæ, ex his ostendi potest. Primò, quia multis locis Arist. describit materiam per esse ens in potentia; qua re significat potentiam essentialem esse materiæ. Tum, Auerr, in lib. de Substantia orbis ca. 1. Potentia oft de ait potentiam esse differentiam substantialem materiæ. Deinde ita essensia mater se habet potentia ad materiam, sicut actus ad formam, sed essentiale est formæ, esse actum, ergo similiter essentialis erit materiæ potentia. Posteà Arist.lib.8. Metaphysicæ tex. 15. inquir, ideò ex materia & forma fieri vnum, quia materia est in potentia, forma autem est actus. Si igitur potétia non esset materiæ essentialis, non posset vnú quidpiam essentialiter fieri ex materia & forma. Præterea, si potentia non est essentialis materiæ ; ergo posset intelligi materia absque potentia ad formam; at id est contra Arist. qui 2. Phys. text. 26. inquit, materiam & formam esse ad aliquid, quare non poterit vnú intelligi sine altero. Et Auer. 4. Phys. comm. 17. ita scribit; difficile est cognoscere quiditatem primorum principiorum nimirum materia@ forma,intelligere autem maieriam fine forma, est impossibile. Postremò, nateria essentialiter est incompleta, alioqui non esset pars essentialis alterius; ergo ordinatur essentialiter ad id à quo perficitur & completur, id autem est forma;ad eam verò dirigi & ordinari no potest sine potentia, est igitur potentia essentialis materiæ. Quòd autem secunda potentia sit accidentalis materia, hoc modo demonstrari potest. Primò, quia secunda potentia est determinata, essentia verò materiæ, per se indeterminata; nullum autem determinatum est de essentia indeterminati. Deinde potentiæ secundæ sunt muliæ & variæ; verbi gratia, ad hominé, ad equum & ad alias species & individua terum naturalium: at essentia materiæ vna est. Denique potentia secunda contrahit & determinat primam, largiendo materiæ dispositiones accidentarias per quas ea fit determinate habilis ad certam aliquam formam accipiendam; in quibus dispositionibus cum maxime posita sit vis secundæ potentiæ, non potest ea pertinere ad essentiam materiæ. Altera differentia est; primam potentiam re non distingui à materia, si enim ea, vt dictum est, attingit ellentiam materiæ, non potest ab ea, re distingui, alioquin essentia materiæ non esset simplex sed composita. At secunda potentia re distinguitur à materia; si quidé in se continet accidentales dispositiones re diuersas à materia. Tertia disserentia

rentia est, primă potentiam esse vnă, qui rest vna essentia materia, & quia talis potentia conuenit materiæ per se sumptæ, quæ vno modo indeterminate & indifferenter se habet ad omnes formas, &quia si zalis potentia esset multiplex, non esset indistincta respectu formarum. Etenim vbi est multitudo, ibi est distinctio; at secunda potentia est multiplex, non secus quam forma ad quam determinate refertur: si enim sunt variæ dispositiones materiæ pro varietate formarum; & si quælibet forma suam sibi propriam vendicar materiam; denique si numerus & distinctio huiusmodi potentiarum spectari debet ex formis ad quas referentur, necesse profectò est has secudas potentias multas & varias esse. Quarta differentia est, primam potentiam esse ingenerabilem atque incorruptibilem; nam cùm sir esfentialis materiæ, non posset abesse materiæ sine eius interitu; adde quòd si prima potentia interiret, materia nullam formam posset accipere, quare cessaret generatio immò cuncta in nihilum reciderent. Quam ob rem Aristoteles 1. Phys. tex. 82. ait, materiam generari & corrumpi per accidés ratione priuationis, per se autem & secundum potentiam suam esse ingenerabilem & incorruptibilem; & in s. Metaphylitext. s.loquens de materia ita scribit; item natura dicitur, ex que primo inordinato existente & immobili ex sua potentia, aut est aut sit aliquid corum que natura sunt: secundam autem potentiam necesse est variè mutari, quemadmodum contingit in secundis materiis & in accidétariis dispositionibus ipsius materiæ. Verum ex iis quæ dicta sunt de prima illa materiæ potentia, nonnullæ existunt disticultates, quas deinceps explicare oportet.

### Dubitationes contra ea qua dicta sunt de potentia materia. CAP. XXII.

RIMA Dubitatio, quæ primo loco tractari & enodari debet, sic se habet. Aut prima materiæ potentia dicitur esse esfentialis materiæ, quia est de ipsius essentia, at hoc est contra Themistium qui i. Physicorum super tex. 61. in illa sua nobili digressione de potentia materiæ, ait materiam esse quidpiam absolutum, actu existens, esque accidere potentiam: aut dicitur essentialis, quoniam est proprietas quæda consequens essentiam materiæ per quam natura materiæ nobis innotescit: at sic posset materia intelligi sine potentia, sicut homo intelligi potest, tametsi eum risibilem esse non intelligamus; quod est contra Arist. & Auer. locis in præcedenti capite positis. 2. Dubitatio. Videtur Auer. sibi contradicere, nam in libro de Substantia orbis cap. primo scribit potentiam esse disferentiam substantialem materiæ, at in 1. Phys. comm. 70. ait potentia non

### DE MATERIA 1. ET PRIVATIONE

esse substantiam materiæ, quoniam illa est corruptibilis & de Prædicamento relationis, & in 12. Metaph. comm. 11. inquit materiam secundum naturam suam esse vuam, at potentias eius multas esse, & numerum potentiarum esse sicut numerum formarum; quod non esset verum si potentia esset materiæ essentialis. 3. Dubitatio, Si potentia materiæ est immutabilis; ergo idem numero quod est corruptum poterit redire; quod est contra Arist, in fine 2. lib. de Generat. probatur consequétia, nam si corrupta forma manet in materia potentia passiua ad illam (quippe cum potentia materiæ ponatur immutabilis)& omni potentiæ passiuæ respondet aliqua potentia actiua:vbi est autem potentia passiua-& actiua potest esse effectus; ergo. posset quod semel interiir idem numero regenerari. 4. Dubitatio. Quod est in potentia, tandem reducitur ad actum; ergo si materia est in potentia, erit aliquando actu & sic amittet potentiam suam; nam adueniente actu euanescit potentia, at materia sine omni potentia esse nequit. Deinde, si materia est in potentia ad omnes formas, aliquando habebit omnes, quibus habitis cellabit generatio: non enim erunt aliæ formæ quæ generari queant; & tunc illæ formæ quæ suapte natura corruptibiles sunt, aut corrumpentur aut non; si corrumpentur, materia remanebit fine vlla forma, si non corrumpentur, erit aliquid corruptibile, quod nunquam corrumpetur, quod est contra Aristot.in 1. lib. de Cœlo. 5. Dubitatio. An materia sit in potentia ad omnes formas tam individuales quá specificas æqualiter, nec ne, meritò dubitari & in quæstionem vocati potest. 6. Dubitatio. Cùm Philosophi, maxime qui sunt Theologi, dicant aliud esse recipi in materia cámque informare, & aliud educi è potétia materie, vt patet in anima rationali, meritò dubitatur quid sit educi è potentia matetiæ? Sed ad has dubitationes potest breuiter respoderi ad húc modú.

betie.

Ad 1. Respondemus, & si veraque opinio probabiliter desendi potest, nunirum primam illam potentiam esse de essentia materia, & ipsam non esse de essentia materiæ, sed dici essentialem quia est An prima po- proprietas quædam naturalis materiæ ex eius manás effentia; & pro tentia sit de prima opinione ad testimoniú Themistij responderi posset, aut eum essenia ma- ibi loqui de secunda potentia materiæ non de prima, aut eum intelligere materiam non esse ipsam puram potentiam, sed quiddam absolutum in genere entis, cui quasi differetia quædam accedit potentia:etsi,inquam, vtráque hæcsententia defendi potest; attamen probabilius esse existimamus potentiam dici essentialem materia, quia intrinsece consequitur eius essentiam tanquam proprietas quædam naturalis. Sic enim(nisi nos fallimur) de natura materiæ cogitandum .est; cam esse ens quoddam, (vt est apud Simplicium 2. de Anima, com.1.)

Digitized by Google

comm. 2.) tenuissimum, & imperfectissimum, ens, inquam, absolutum quidem entitatiue, sed omnino incompletum specifice, cuius ciusmodi est natura, vt ab agentibus naturalibus varie mutari & formari quear, quam consequitur summa & propè infinira quædam habilitas accipiedi omnes formas naturales. Itaque sicut naturam ferri consequitur habilitas quæda vt ex illo gladius effici possit, & natura cerz, molliues & flexibilitas qua ad omnes figuras accomodari potest, similiter etiam cogitandum est de natura materiæ. Hæc auté habilitas seu potentia, simpliciter est qualitas secudæ speciei, adiun cu habens respectum ad formam, non re, sed ratione tantum differens à materia. Dicitur autem hac potentia essentialis materia, quatuor ob causas:primò, quia immediate & intrinsece fluit ex essentia materiæ; tum quod per cam essentia materiæ ordinatur ad formam; deinde Qualuer ob quod ex materia & forma propter actum huius, & potentiam illius, cas fas petenefficitur per se ac essentialiter vnum quoddam compositum; postre-tia dicitur esmò, quòd cùm natura materiæ maximè fugiat intelligentiam nostra, fentialis maponitur loco differentiz substantialis, ipsa potentia, ita vt materia sine notione potentiæ, nec definiti, nec intelligi à nobis possit. Ad 1. Auerroës in libro de Substantia orbis, loquitur de prima potentia, quam vocat differentiam substantialem materiæ, intelligendo co modo, quo paulò antè exposuimus; in primo autem Phy. & in 12. Metaphylicæ loquitur de secunda potentia vel de prima accepta formaliter aut terminatiue, hoc est, pro nudo ipso respectu potentialitatis, vel termino respectus, qui est forma. Ad 3. Sicut ad generadum quidpiam non sufficit prima potentia materiæ, sed necessaria est secunda potentia, quippe quæ cohibet in se dispositiones congruentes formæ procreandæ, ita etiam ad regenerandum idem numero quod iam interiit, non satis est eandem manere in materia illam prianam potentiam, sed oporteret manere secundam, quæ tamen yna cú forma corrupta prorsus interiit, ex quo fit vt quod semel corruptum est, idem numero redire nequeat. Verum hac de re aliàs subtilius disserendum est. Ad 4. Duplex potentia cernitur in rebus naturalibus: Potentia duvna quæ tota simul reducitur ad actum, quomodo æs dicitur po-plicater redutentia statua, & aer potentia ignis: altera, quæ nunquam tota simul citur ad acla. reducitur ad actum, led tantum successine, ita vt simul cum actu sem peradmixtum sit aliquid potentia, talis est potentia continui, motus, temporis, & materiæ primæ, itaque potentia materiæ reducitur ad actum omnium formarum, non simul ve omnes in se habeat, id enim est impossibile, sic enim existeret a &u infinitum, & omnia contraria simul actu essent, sed successiuè, quòd nunquam cessabit genezatio ob insatiabilem appetitum materiæ & sempiternum motum,

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE 338

atque efficientiam orbium cœlestium. Quemadmodú igitur diuisio continui nunquam potest terminari & absolui, sic appetitus & potétia materiæ núquam omninò expleri, & vt ita loquar, actuari potest. Hac potentie distinctione tradit Arist.3. Phy. 57. & 9. Metaph. tex. 14. Ad 5. Potentia materiæ nó æqualiter spectat formas individuales & specificas:si quidem inter has multum interest:primò quòd illæ sunt infinitæ,hæ auté determinatæ,tum quòd hæ funt omnes fimul, nulla enim species deesse potest vniuerso, alioquin non esset perfectum: illæ autem minime; posteà quòd potentia materiæ ad formas specificas nunquam frustratur, sicut cam frustrari contingit in formis indiuiduis, non enim omnis generatio formæ singularis completur, sed nonnunquàm impeditur. Ad 6. Apud Christianos Philosophos & Theologos, aliud est aliquid esse formam materiæ, & aliud esse formam omninò materialem; illud enim dicitur esse forma materiæ, quod dat esse materiæ & simul cum ea facit vnum compositum essentiale, quod sit ens specifice completum & absolutum; id autem vocatur forma materialis quod est eductum è potentia materiæ, eí-Quidsit edu- que immersum, & ab ea inseparabile. Quocirca anima rationalis ci e potentia dicitur forma materia, proprie autem non appellatur forma materialis. Vt autem planius intelligatur quid sit educi è potentia mate-

materia.

riæ, exponemus quinque proprietates, quas habent formæ omnes eductæ ex potentia materiæ.1.Est, quòd tales formæ, producuntur ab agentibus materialibus, per actiones materiales, & per dispositiones materiales, hoc est, herentes & infixas in ipsa materia. 2. Est, quòd tales formæ pendent in fieri à materia, hoc est, non possunt gigni nisi intra materiam, cíque penitus copulatæ, non enim per se producuntur & extrinsecus adueniunt & adiunguntur materiæ. 3. Est, quòd pendent à materia in esse; nam extra eam materiam in qua ab initio productæ sunt, ne puncto quidem temporis, aut per se subsistere, aut in alia materia existere possunt ; sed planè idem est eas separari à sua materia, quod ipsas penitus interire. 4. Est, quòd pendent à materia in operationibus suis, ex quo fit, vt operationes huiusmodi for-An materia marum, subiectiuc non sint in forma, sed in toto composito. 5. Est,

ad animam rationalem.

st in potentia quòd pendent à materia quiditatiue, quamobrem sine ea nequeunt, aut definiri, aut perfecte intelligi. Eas igitur formas, materiales & eductas ex potentia materiæ appellare oportet, in quibus incrunt prædictæ quinque proprietates. Porrò, si quis quærat, an materia sit in potentia ad animam rationalem, respondendum est, secundûm veritatem materiam esse in potentia ad animam rationalem, vt eam recipiat, & vt ab ea accipiat esse humanum, & simul cum ea conficiat hominem; non esse autem in potentia ad cam perinde atque est ad cate-

Digitized by Google

cæteras formas materiales, non enim anima rationalis educta est ex potentia materiæ, quocirca ex supradictis quinque proprietatibus que conueniunt in formas penitus materiales vltima tantum habet, quatenus nimirum est forma mareriæ, & pars essentialis humane naturæ.Vide hac de re D. Thom.in 1.par.quæst.90.art.2, ad 2.

> De prinatione. CAP. XXIII.

🚡 I c T A funt de materia prima, ca , quæ ob obscurá & abditá natură eius peruestigandam atque cognoscendam conferre videbantur. Nunc dicendum est de privatione, quæ cùm hæreat in materia, nec ab ea re differat, eiúsq; caussa vim & rationem principij obtineat, simul cu illa tractari debuit. De hac igitur si pauca dixerimus, finé huic libro imponemus. Privatio duobus modis sumitur; vel pro absentia eius formæ quæ iam fuit vel esse debuit, quomodò ceciras est priuatio visus; vel pro absentia eius forme, quæ nec fuit, nec esse debuit, sed quæ futura est, & sic priuatio ponitur principium generationis. Inter has duas prinationes hoc interest, De varietate quòd in priori, potest fieri mutatio ex habitu ad priuationem, sed prinationum non contrà, vt ex visu ad cæcitatem, non autem ex cæcitate ad vi- dollrina Pesum; in posteriori autem contrà accidit, nam fit mutatio ex priuatione ad formam, non autem ex forma ad priuationem. Rursus prior prinario duplex est, vna quæ non solum ex subiecto aufert formam, sed etiam habilitatem & dispositiones ad eam recuperandam, vt cæcitas in oculo; & ab huiusmodi privatione non fit regressus ad habitu:altera est que ita ex subiecto aufert formam vt in co potétiam relinquat eam recuperandi, vt tenebræ in aëre, ignorátia in intellectu; & in huiusmodi priuationibus fit vicissim mutatio inter habitum & prinationem. Ex qua distinctione perspicue cernitur, quomodò intelligendum sit id quod Arist, in postprædicamentis ait, à priuatione ad habitu, nullu esse regressum. Posterior ité priuario duplex est; vna remota, sic terra dicitur habere prinationé formæ hominis; altera proxima secundum quam semen dicitur habere prinationé hominis,inter quas id est discriminis, quòd à remota privatione ad formã fit transitus interiectis antè multis mutationibus, à proxima verò, vnica tantum interponitur mutatio per quam forma acquiritur. Vnde quemadmodum potentia materiæ, alia est prima, quæ conuenit materiæ vt est indifferens ad omnes formas, altera est secunda per quá materia certá aliquam formá præfinitò respicit, sic etiá prinatio. nam potentia materiæ semper habet adiunctam priuatione. Verùm

ij

### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

prinatio, quæ est principium generationis, de qua Arist. loquitur s. Physi.non est illa prima, quippe quæ sit vna tantum, & incorruptibilis,& non sufficiens ad inchoandam generationem, sed est secunda, quæ secundum Alexandrum 2.lib. Naturalium quæstionum cap. 11. definiti potest hoc modo. Privatio est absentia forma naturalis generanda, in subject o apto eam recipere; Cur autem sit principium generationis, eaussa est primò, quia in transmutatione naturali habet se vt terminus à quo. Deinde, quia omne quod fit, ex opposito sit, quod per se quidem est prinatio, ex accidenti verò potest esse, vel contrarium, vel medium. Deniq; quod generatur, necessarium est, vt & anteà non fuerit, & vt esse potuerit, hoc auté est prinatio. Sed cur Arist. Cur prinatio 1. Physi. 66. vocat eam principium per accidens? an quia res natura-

cipium per ac-

dicatur prin- lis fit ex materia, quam accidit esse priuatam ea forma quæ producitur?an quia res naturales non indigent prinatione, nisi dum fiunt, cu primum autem obtinent esse, dimittunt, ac depellunt privationem? an potius, quia, ve placet Alberto, privatio requiritur in generatione propter materiam, hæc enim non posset moueri ad formam, nisi adiúctam haberet priuationem? Quoniam igitur priuatio neque remanet in re generata, neque re differt à materia; & prope est non ens, idcirco spreta fuit ab antiquis, nec est numerata in principiis rerum naturalium.

> Sed hoc loco existunt octo dubitationes, quas ad id quod agimus plurimű interest diligenter explicare. Prima dubitatio est hæc. Cùm rriuatio sit absentia formæ, quæ absentia re i dem est, quod ipsa forma, cur priuatio dicitur potius esse idem re cum materia, quam cum forma? Secunda. Si potentia materiæ in se continet absentiam formæ & habilitatem ad eam, quod enim potest esse, id & non est & aptum est esse, cur magis priuatio ponitur tertium principium generationis, quam potentia materiæ? Tertia. Si priuatio accedit & decedit materiæ non secus quam forma, ergo sicut formæ est priuatio, sic etiam ipsius prinationis, erit prinatio, & ita res abiret in infinitum. Quarta. Aut priuatio est ens reale, aut non; si est ens reale, quomodò Aristoteles appellat cam per se non ens, si non est ens reale? sue sir ens rationis, sue nihil, quomodò potest esse principium entis realis? Quinta. Arist.1. Physi.tex.43. & 47. ait omne, quod fit, ex opposito fieri, hoc est, ex contrario, vel medio; ergo, si propriè loquamur, priuatio per se non est principium generationis. Sexta. No videntur esse tantum tria principia rerum naturalium. Nam si priuatio quæ est non ens, & per accidens concurrit ad generationem, costituitur principium, quantò æquius est caussam efficiente & finem, quatitatem, & dispositiones materiz, locu item & tempus numera-

ri in

ri in principiis? Septima. Potest etiam dubitari, vtrum nomen principij de his tribus materia, forma, & priuatione dicatur vniuoce, an secundum prius & posterius, & de quo principalius dicatur? Octaua. Cùm privatio sit non ens, dubium est, vnde habeat vnitatem, distin-&ionem, definitionem, atque cognitionem.

### Solumetur & explicantur supradicta octo dubitationes. CAP. XXIIII.

ERVN hisce dubitationibus facilè occurri potest. Adprimam hocmodo respondemus. Duas ob caussas non dicitur priuatio esse idem cum forma. Primùm, quia priuatio hæret in materia, & cum ea inchoat motum, nec ei aduerfatur ficuti formæ, vtpotè qua adueniente, continuò privatio evanescit. Deinde, quia prinatio præter absentiam formæ, includir vel adsignificat petentiam, quæ est in materia ad forma accipiendam; denique materia est, quæ dicitur priuata quandiu non habet formam. Itaque priuatio est in materia quandiu abest forma, cum primum autem aduenit, prinatio esse desinit; quamobrem meritò prinatio refertur po- Cur potentia tiùs ad materiam, quam ad formam. Ad secundam. Quoniam pri- non sie princiuatio proprie, principaliter, & vt nunc loquuntur, formaliter, signi- Pinn. ficat non elle formæ, quam ob caullam in transmutatione est terminus à quo; potentia autem propriè quidem tantum significat habilitatem ad formam, ex consequenti verò non esse actu formam in materia, idcisco potétia numeratur idem principium cum materia, priruatio autem diuersam principij rationem obtinuit. Nam in omni mutatione Physica tria sunt veluti principia, terminus à quo, terminus ad quem,& subiectum potens accipere terminum ad quem.Itaque in ratione principij, potentia adnumeratur & adiungitur subiecto seu materiæ, privatio autem quæ est terminus à quo, ceu diversum à materia principium numeratur. Ad tertiam. Ad hanc dubitationem ita respondet Simplicius, quemadmodum nec absentiz est absentia, nec præsentiæ præsentia, ita neque privationis est privatio; alioquin res procederet in infinitum, privatio enim est absentia formæ,& vt vocant, entis politiui, cum igitur priuatio non lit habitus, neque forma, neque ens vllum positiuum, non potest esse privationis prinatio. Ad quartam. Aliud est quærere, analiquid sit prinatio realis, & aliud, an privatio sit ens reale. Etenim cacitas (verbi gratia) de privatio privat oculum aliquo ente reali, nimirum facultate videndi, quam sis en reale. ob caussam vocari debet prinatio realis:at cæcitas non est ens reale, immò nullum esse positiuum habet, & si quod habet, id est ens ra-

### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

tionis, quod fingit men's formando huiusmodi propositiones (cæcitas est priuatio visus, vel cæcitas est tolerabilior, quam surditas) in

quibus, cæcitas concipitur, & apprehenditur à mente, perinde atque haberet aliquod esse. Siquis autem obiiciat priuationem percipi à sensu: nam, we est apud Arist. in 2, de Anima; visus percipit lumen & tenebras, & similiter alij sensus, habitu & privationem circa suum obiectum. Respondendum est, si prinatio per se à sensu perciperetur, necessariò fore ens reale; cùm autem percipiatur ex accidenti, & ex absentia formæ vel habitus, visus enim percipit tenebras aëris, quatenus animal sentit suum visum non percipere lumen aeris, nec ab eo pati & affici, id manifestè declarat cam non esse ens reale: quo licet intelligere; quamuis priuatio sit principium rerum naturalium, tamen, quia non est principium per se, sed per accidés, nec in esse, sed in fieri tantùm, idcirco non posse concludi cam esse ens reale. quintam. Huius dubitationis folutio petenda est ex Alexandro libro 2. quæst. Naturalium, cap. 11. vbi ait res naturales per se sieri ex prinatione, quia oportet id quod fit, anteà non esse, & posse esse; id autem nihil aliud est, quam priuatio; per accidens autem fieri ex cotrario, quatenùs accidit materiam, quæ est prinata vna forma, esse sub alia contraria; verum res non fit ex contrario, vt contrarium est, sed quatenùs ynum contrarium habet adiunctam privationem alterius. Neque res fieri ex contrario, per se locum habet, nisi in mutatione, quæ est in qualitatibus. Nam in substantia, & quantitate per Nota dollri- se nulla est contrarietas. Ad sextam. Tria tantum sunt interna generationis naturalis principia, nam cum generatio sit quædam mutatio, intrinsecè petit terminum à quo & ad quem, & subiectum quod mutetur; cætera verò quæ ad generationem concurrunt, aut sunt principia externa, vt efficiens; aut dispositiones materiæ, quibus præparatur ad accipiendă formă, vt quantitas, & qualitas; aut sunt circustátiæ, que generationi extrinsecus necessario adiúctæ sunt, vt locus, & tépus. Cum auté eadem res sit forma & finis, meritò dubitari potest, an eares sit principium generationis, vt finis, an vt forma; sed huius dubitationis explicatio reiicienda est in sequentem librum fextum,in quo propriè agendum est de forma. Ad feptimam. Placet Nome princi nobis sententia Alberti Magni, quam is accepit ab Auerr. & Auicenpy no dicitur na, nomen principij de his tribus dici secundum prius ac posterius;

> turalis, vt Peripateticis visum est, vel certè principalis eius pars, de quo nemo adhuc dubitauit. Addè, quòd privatio est propter mate-

nã Alexadri.

٠

forma, mate- primum enim dicitur de forma, nam in generatione, forma est finis ria & prima- ad quem vniuersa tendit generatio; in esse autem rei naturalis etiam forma est principalis caussa, si quidem vel est tota quiditas rei natione.

Digitized by Google

riam,

riam, materia autem propter formam. Deinde secundum locum in numero, & dignitate principiorum, vendicat fibi materia; vltimum verò priuatio; hæc enim, cùm neque sit ens, neque permaneat in re generata, non est caussa nisi per accidens, at que ob eam rem infimum in principiis locum obtinet. Ad octauam. Prinationes funt eædem, aut diuerlæ inter se, non aliter quam formæ quarum sunt privationes, vt si forme aut numero, aut specie, aut genere differant, sic etiam distingui necesse sit carú priuationes; ve duæ cæcitates, numero; cæcitas & surditas, specie; cæcitas verò & priuatio hominis, genere differunt inter se. Quocitca licet prinationes per se non reponantur in Categoriis, tamen reuocantur ad Categorias earum rerum quarum funt prinationes: atque huius rei caussa est, quia prinatio ita habet Vade samavnitatem & distinctionem, vt esse, esse autem privationis no est aliud tur vnitat & quam esse absentiam formæ: ex quo item efficitur privationem non difinstio priposse aliter cognosci, aut definiri quam per formam. Quamobrem in 6.lib.Topicorum scriptum est, quædam esse genera oppositorum quæ per se inuicem definiuntur, qualia sunt relata; alia verò quorum vnum definitur per alterum, id autem non vicissim per illud, huiusmodi sunt habitus & priuatio: ctenim habitus poniturin definitione prinationis, prinatio verò non adhibetur in definitione habitus. neque id accidit fine caussa. Nam vt est apud Arist.1. de Anima text. 85.rectum est iudex sui & obliqui, obliquum autem neque suipsius, neque alterius; sicut enim res est, ita cognosci debet; cum autem priuatio non sit aliud quam absentia formæ, non aliter quam per formam definiri, aut intelligi potest. Atque hæc quidem dicta sint de materia & prinatione,

FINIS QVINTI LIBRI.

y iiij



## DE FORMA.

## LIBER SEXTVS.

Quanta fit Praftantia forma,



ERTIVM generationis principium, vltimum quidem ordine temporis, sed dignitate primu & summum, est forma. Hæc enim est diuinum illud bonum quod à materia perpetud expetitur, sine quo ipsa esset rudis, deformis, & quodammodò non ens. Hæc est tanquam domina & regina, cuius obsequiis & vsibus addicta & mancipata sunt accidentia: omnia enim acci-

dentia aut sunt præparationes & affectiones materiæ ad accipiendam tuendamque formam, aut velut instrumenta quædam ad eiusactiones obeundas. Hæc est finis agentium naturalium, in quo assequendo laborant, quo adepto conquiescunt, & perfecta iudicantur, & speciem quandam æternitatis atque divinitatis consequuntur. Hæc rebus compositis nobilitatem atque persectionem tribuit, & in latissima entis regione certă fixamque sedem & gradum præfinit, & suam cuique rei nota atque caracterem imprimit, quo à nobis & intelligi & nominari,& à cæteris rebus distingui possit.Hæc est fons omnium actionum & motuum naturalium & admirabiliú operum architectrix, cuius in fingendis formandisque rebus vim, atque solertiă, nulla vel ars, vel industria, vel intelligentia hominu perfecte imitari & cosequi potest. Hæc vna maxime continet múdi pulchritudinë & ornatu:ex forma enim manat & pendet multitudo, varietas, & dispositio reru, carumque naturalis inter se tu conuenientia tu etiam. repugnantia, in quo præcipuè consistit vniuersi decor & præstantia. Hæc denique est quasi apex & fastigium humanæ sapientiæ. Etenim perfecta cuiusque rei cognitio ducitur ex caussis, in quibus principem locum forma obtinet; nam cum ea sit quod quid esse rei, per eam quid quæque res sit cognosci debet; qua cognitione nulla (iudicio Arist.3. Metaph.tex.10. & 7. lib.tex.4.) melior aut prestabilior esse potest. Recte igitur Aristair, tamersi veraque caussa, hoc est, materia:

teria & forma studios è acdiligenter à Physico requirenda & consideranda sit; formam tamen, que finis est materie, maiori studio & eura cognoscendam & tractandam esse. Quamobrem is nonnunquam reprehendit veteres Philosophos, quòd in vnius materiæ contemplatione & explicatione penitus occupati & defixi, nunquamanimum attenderint ad formam, camque vel omnind prætermiserint, vel certè per quam leuiter & obscurè attigerint. Quo in vitio (nenos etiam qui de rebus Physicis agimus, hærere videamur) quema 🕏 modum superiorem quintum librum in declaranda materia consumpsimus, ita hunc sextum librum ad explanandam vim & natuzam formæ, conferemus. Sed vt quæ dicturi sumus, perspicuè ac distincte tractentur, distributa est hæc disceptatio nostra de forma induas partes, in priori agitur de forma simpliciter & absoluté : quæ: pars explicatur hoc sexto lib. in postriori verò ea ratione quarenùs ost natura, quo modo videtur eam tractasse & considerasse Arist.initio'2. lib. Phys. & hæc tractatio in septimo libro proximè sequenticontinetur. Atque ita fiet ex hac tractatione nostra, vt quæ Arist.coeisce involute scripsit de natura, ea tum explanationibus tum etiame disputationibus nostris, apertiora & illustriora existant.

### De forma nominibue & varietate. CAP. I.

ISPVTATIONEM de materia & prinatione, sequitur hæc de forma; quæ quamquam magna ex parte est Merahæc de forma; quæ quamquam magna ex parte est Metaphylica, tamen quoniam in explicanda Phyliologia frequés fit métio formæ, explicada nobis sunt ca quæ pertinét ad formas naturales: Metaphylicas verò tú formas, tú etiam questiones quæ habétur de formis naturalibus, aut omninò omittemus, aut certe eas nec subtilissime nec accuratissime ( quonia esset id instituto nostro minime consentaneu ) persequemur. Ante verò qua aggrediamur ad disputationem, declarada sunt varia formæ & nomina & genera. Nomina hæc funt. Forma, quòd formet politiát que ruditasem & informitatem materia. species, vel quòd sit pulchritudo atque Varia nomiornamentum materiæ, hanc enim inquit Arist, expeti à materia vt pulchrum à turpi : vel quia, ve visus ex sua quamque rem specie dignoscit, ita mens naturam cuiusque rei cognoscit ex illius forma ac specie. Ratu, hoc est, definitio, hec enim formam rei declarat, & vt air Arist. 2. Physi. cap. de caussis, definitio & eius partes ad caussam, quæ forma est referuntur. Qued quid erat effe, quiditas enim atque essentia cuiusque rei, vel solum vel præcipuè est in forma. Astm, vt enim:

Arist. 2. Physi. tex. 11. & 12. έντελέχεια, sic enim vocat Arist.lib. 2. de Animatex.2.quod verbú è verbo exprimentes dicemus Latinè per-

fectu habitum, aut perfectionem habitam, vel vno verbo cum Hermolao perfectihabitam, cùm enim res habet formam, tunc perfecta est generatio, quamobre Arist.lib. 1. de Generatione inquit, præsentibus habitibus, id est, formis cessire motum. Terminu, sic etiam ap-Arist. 3. & 4. lib. Physi. & 1. de Generat. materia enim per le indefinitam determinat & contrahit ad certum aliquod genus rerum, & sicut agri terminis, sic res ipsæ distinguuntur formis. Exemplar, sic vocatur, 2. Phy. cap. de caussis, proptereà quòd vt Simplicius, Themistius & Alexander interpretantur; quemadmodum exemplar est in animo artificis præscriptum, definitumque, sic cuiusque rei natura est definita & determinata per formam; vel quia sicut artisex facit opus ad similitudinem exemplaris quod gerit in animo, sic agens naturale producit effectum ad similitudinem eius formæ quamin se haber. Hæc de nominibus, deinceps formarum genera distinguamus. Plato duo nouit formarum genera, vnú expers materiæ & par-Faria forma- ticeps intelligentiæ, quod vocat exemplar, ideam, per se ens: alterum, coniectum cum materia, quod appellat vel imaginem vel similitudinem. Secundum Arist, alia est forma naturalis, alia artificiosa: naturalis, alia substantialis, alia accidentalis: substantialis, alia informás & dans esse, quæ est pars rei vt forma equi & hominis: alia est assistés quomodo intelligentia dicitur anima & forma cœli; informans, alia separabilis à materia, qualis est anima rationalis; alia inseparabilis, cuius sunt quatuor gradus, forma elementorum, mixtorum, stirpium, animalium: sed de varietate formarum suprà lib. 2. cap. 5. nonnulla etia explicauimus. Nobis autem disserédum est de forma Physica, substantiali, informante, & inseparabili. Excludimus igitur ab hac disputatione formas artificiosas, Metaphysicas, Mathematicas, accidentales, & animam rationalem, quæ vt peculiarem habet naturam & excellentia, ita peculiarem quoque deposcit explanatione, quam in fine huius libri adhibebimus. Porrò huius disputationis distributio quadripartita erit: primum enimagetur de forma per se sumpta, disserendo an sit, quid sit; tum de forma respectu materiæ;

deinde, respectu compositi; pòst, respectu operationum.

An fit,

An sit, & quid sit forma. CAP.

S s 🛽 formam substátialem in rebus naturalibus re diuersam à materia prima & accidentibus, licet(vt multi putant) non omninò firmis & necessariis rationibus euidenter concludi

possit, tamen potest argumentis satis profectò verisimilibus & probabilibus ad húc modum ostendi. Primò, ex compositione, res enim Muliu areunaturales sunt substantiæ compositæ, oportet igitur præter mate-mentu probariam, esse alia partem componentem que sit substantia, hec autem tor esse in reest forma. Tum ex ipsa existentia, res enim naturales existent per se sussementes. determinatæ ad aliquam speciem, quæ quidem existéria à substantia proficiscitur; at non à materia; quippe quæ aut nulla ex se habet existentiam, aut ea certé est indefinita: proficiscitur ergo à forma. Deinde, ex distinctione, si enim non esset forma substatialis, cùm materia prima sit vna & communis omnium rerum, omnes res naturales exdem essent secundum substantia & quiditatem, nec differret, aut genere aut specie; quod no esse possibile, contrat Atist. 1. Phy. tex. 24. Posteà, ex operationibus, singulæ enim res propriú habét motum & operationem, vt magnes vim trahendi ferrum, quæ vis manat à sub-Rantia rei, non quidem à materia, si quidem ea vim tatum habet patiendi,& huiusmodi vis ac facultas esset in cunctis rebus naturalibus in quibus est materia; nec ab accidentibus: vide Arist. 1. de Gen.tex. 54.855. Nam quòd ipsa agant præfinitò & accommodate ad suam cuiusq; rei specie, non habet ex se, sed à substatia specifica, cuius sunt instrumenta. Prætereà, ex generatione. Ná si nulla est forma substantialis, nulla ité est generatio. Etenim nec generatur materia, nec productio accidétiú est generatio; sed alteratio. Postremò, ex propria cuiusque reinatura; si enim nulla est forma substantialis, quæro ynde spectanda sit natura, atq; esse cuiusque rei?non ex materia; hæc enim comunis est omniu; ex accidentibus igitur, at quibus? communibusne ? sed quod est comune non potest dare proprium esse : an ex propriis? Verum si tollas formam substantialem, nulla potest reddi causla, cur aliqua sint accidentia aliquorum propria, & cum vnius rei multa sint propria accidentia, ve hominis habilitas ad ridendum, ad ratiocinandum, & ad disciplinas accipiendas, vnum autem sit esse cuiusque rei, à quo illorum accidentiu id sumédum erit? Quòd si dicas esse rei non sumendú ex vno aut altero accidenti, sed ex omnium coplexione & coniunctione, quæ quidé vniuersa accidentiú omniú copulatio ita reperitur in vna re vt non sit in alia. Primum ista accidentium vnio est per accidens. Ná conflatú ex multis rebus diuersa-

rum Categoriarum & diuersorum accidentium est vnum ens per accidens, quare talis vnio non potest facere vnum ens per se, qualis est substantia composita. Deinde, si nullum illorum accidentium per se facit substantiam, ergo nec illorum vnio; quippe quæ nil aliud staquàm quedam relatio: vide Arist. 2. de Generat. tex. 40. & 41. Postremò, quæro vnde sit hæctot accidentium vnio? si enim sacta est casu, non est de substantia rei; si per se, quæ nam est caussa? Nam materia ipsa vna est atque indisserens ad omnia accidentia: horum quodlibet per se nó requirit talem vnionem: quid ergo est, quod eam hoc, vel alio modo & gradu requirat, si tollatur forma substantialis? Ex his igitur perspicuum est formam substantialem esse in rebus.

ouid sit for-

Quid autem sit forma substantialis, breuiter exponamus. Arabes eam desiniunt esse participationem primi actus, impressam rebus; & primum actum vocant, vel Deum, vel ipsum esse. Platonici aiunt esse Diuini exemplaris imaginem expressam in materia. Aristoteles inquit esse rationem & quod quid erat esse rei, que definitio ex iis, quæ deinceps tractada sunt apertior & explicatior existet. Deinceps qualis sit forma naturalis, ostendamus.

# Qualis sit forma naturalis. . CAP. 111.

Pormas Phyficas effe generabiles, corruptibiles & in feparabiles.

Vo melius intelligatur qualis lit forma, tria lunt declarăda. Primò, an omnes formæ l'hylicæ fint generabiles &
corruptibiles. Deinde, an lint extenlæ & diuilibiles. Poftremò, an lint communicabiles. Omnes formas Phylicas

esse generabiles, tum per inductionem & experietiam manisestu est, tum etiá hac ratione demonstrari potest; si enim nó sunt generabiles; ergo vel sunt ex nihilo productæ per creatione, at sic non-essent formę Phylicę, id est, materiales, de quibus núc agitur, cùm nec per motum Phylicu, neq; ab agéte Phylico, nec ex subjecto Phylico producerentur: vel omnes ab æterno essent in materia, sed hoc modo nulla esset generatio, & ruerent quæ ab Arist. in 1 . Physicorum scripta sunt de principiis rerum naturalium, quæque à nobis superiori libro disputata sunt de potentia materiæ ad omnes formas. Neque verò existimandum est quasdam formas esse atternas, non pullas creabiles, alias generabiles. Nam neque oftendi potest quæ sint primi & secundi aut tertij ordinis, & cum omnes smt materiales, quarum eadem est natura, eandem quoque oportet esse conditionem; sed dicet aliquis, Arist. 7. & 12. lib. Metaphysic. assirmare neque materiam neque formam generari, sed totum compositum; ergo nulla forma cst

est generabilis. Respondendu est Arist. illis verbis significare voluisse formam non generari per se atq; separatim à materia, sed eam generari in materia? quod nil aliud est quam generati ipsum compositu, nam compositum non est aliud secudum rem, quam materia & forma simul & naturaliter iuncta. Similiter etiam demonstrari potest omnem formá Physicam esse corruptibile. Nam quod habet materiam in qua est potentia contradictionis ad esse & non esse, quod habet contrarium, quod est generabile, quod aliquando cœpit esse, necessariò est corruptibile & aliquando tandem esse desinet. Sed quid dicemus de forma cœli, siquidem cœlum(vt placet multis)compositum est ex materia & forma? Verum neque nos in præsentia de aliis formis agimus quàm de iis que de nouo producuntur; neque desunt multi cum primis graues ac illustres Peripatetici, qui compositione ex materia & forma substantiali, in cœlo nullam esse arbitrantur. Ac ex his concludi potes nullam esse formam Physicam quæ à materia separata possit existere. Na si est forma materialis, hoc est, ex materiæ potentia educta (eductú auté esse ex potentia materiæ nihil aliud est) vt præcedenti libro explicatum fuit ( quàm dependere à materia in fieri, in esse, in operari & in definitione) sequitur talium formaru separationem à materia, esse ipsum earum interitu. Deinde si extra materiam subsisterent, operarenturne aliquid ? si nihil, essent oriosæ & frustrà illum statum essent sortitæ; si aliquid ageret, vel illa actio esset motus Physicus, at nullus motus Physicus esse potest sine materia: vel non esset, ergo neque illæ formæ essent Physicæ. Postremò, sicut posteà existere possent sine materia, sic à principio produci potuissent sine materia; ergo non essent formæ generabiles & Physica.

An verò formæ naturales sint extensæ & diuisibiles,nec ne ; deinceps breuiter exponendum est. Nulla forma est per se divisibilis: Omnes fornam divisibilitas & extensio sunt proptiæ quantitatis affectiones, mai materiaque non possunt ad ceteras res pertincre nisi per accidens, & pro-les esse extenpter ipsam quantitatem. Omnes autem formæ materiales sunt exté-sas & dimb-Le arque divisibiles per accidés, nempe ratione subject in quo sunt. Cuius rei hæc est & breuis, & propria, certaque demonstratio. Quicquid recipitur in subiecto quanto, ex illius potentia eductum, in illo diuisibiliter productum, & ab eo penitus dependens, necesse est id esse extensum ac divisibile, alioquin vel nulla forma siue accidentalis, siue substantialis esfet divisibilis, vel certè nulla posset reddi caussa, propter quam forma materialis esset divisibilis: sed omnes formæ naturales sunt huiusmodi, ve perspicuum est ex iis quæ supradicta sunt de quantitate interminata quæ est materiæ coæua, & præcedir

formas substantiales tanquam necessaria materiæ dispositio ad eas accipiendas: omnes igitur formæ naturales funt per accidens extéfæ atque divisibiles. An verò animæ perfectorum animalium, vt equi & leonis, non fint extensæ ac divisibiles secundum quantitatem materiæ, vt sentire videtur D. Thomas 1. par. quæst. 76. art. 8. lib. 2. contra Gentes, ca. 72. non est huius loci disputare: hîc enim de formis Physicis vniuerse tantum agimus. Quanquam, ea ratione qua proxime antè vsi sumus, omnes formas materiales, qua lescunq; fuerint, extésas & divisibiles esse necessariò concluditur. Ex quo facilè intelligitur, quomodò formæ Physicæ sint mobiles: non enim sunt mobiles per se, siquidem, vt demonstratur 6. Phy. tex. 32. omne quod mouetur debet esse diuisibile. Quamobrem Arist, in s. Phy. tex s. ait formas ad quas fit motus, esse immobiles, per accidens autem mouétur motu copoliti cuius sunt partes; nam vt dicitur in 4.1 hy.partes mouentur propter motum totius; & vt in secundo Topic. scriptum est, motis nobis, mouentur omnia quæ sunt in nobis. Sed videamus quod tertio loco propolitum fuit, an forma omnis Phylica lit communicabilis multis.

Quomodo for nicabilu mul-

De communicabilitate autem formæ, multa Metaphylice disputamaste comu- ri possent : sed quæ videntur satis esse huic tractationi Physica sunt hæc. Formam esse triplicem, numericam, specificam, & genericam. Numerica est prorsus incomunicabilis, quamobre vocarur singularis & indiuidua; specifica est comunicabilis multis indiuiduis; generica verò etiam multis speciebus. Verùm hoc interest, quòd comunicatio formæ genericæ, essentialis est; fit enim per differetias essentiales, indéque existút species. At cómunicatio formæ specificæ, accidétaria est; species enim quia communicatur individuis, non proptereà gradum aliquem essentialem acquirit. Deinde communicatio generica, in totum expletur & ad actum reducitur: species enim quæ hinc procedunt, sunt omnes actus in mundo: at communicatio specifica nunquàm tota expletur ita vt omnia individua quibus communicari potest, simul existant: sit enim hæc communicatio propter materiam, quæ non recipit simul omnes formas numericas ad quas est in potentia. Sed vnde prouenit communicatio specifica? Multi putant eam accidere formæ non per se sed propter materia; nam quia in diuersis materiæ partibus forma inducitur, necesse est ea numero multiplicari:atque huic rei illud fidem astruit, quod Arist.multis in locis ait distinctionem & differentiam numericam individuorum, esse propter materiam. Verum nobis verifimilius fit huiusmodi communicationem accidere, tum propter materiam, tum etiam propter formam. Illud enim apud Peripateticos axioma certissimum & tritissi-

mã est, quicquid est possibile ex parte materiæ, esse possibile ex parte formæ,& contrà, alioquin alterutra possibilitas esset otiosa, cùm vna fine altera impleri & ad actum perduci nequeat: ergo similiter etiam quod est communicabile propter materiam, erit comunicabile propter formam; præsertim cum forma sit finis materiæ. Huc facit, quod vniuersalitas nascitur ex communicabilitate. Nam vniuersale est, quod natura sua aptum est esse in multis: sed vniuersalitas conuenit rei propter formam, vt docet Auerroës 1.lib.de Cælo com. 92. ergo &c.Itaque dicendum est hanc communicabilitatem, duas ob caussas accidere formæ specificæ, primum intrinsecè, quatenus est in tali gradu, hoc est, in gradu eiusmodi formarum quæ sunt vnibiles materiæ. Cernimus enim omnes formas vnibiles materiæ sublunari, esse multiplicabiles, alias verò quæ sunt extra materia, cuiusmodi sunt Intelligentiæ, minimè. Tum extrinsecè, propter finem: nam cum talis forma per se sit corruptibilis, ne si in vno tantum indiuiduo esset, penitùs interiret, natura fecit vt in multa indiuidua variè fundi & propagari possit, ve eam sic ab interitu aliquo modo vindicaret. Vide Arist. lib. 2. de Generat.59. & lib. 2. de Anima 34. & 35. Atque hoc modo de forma per le sumpta & considerata, dictum sit.

### De forma relata ad materiam. C A P. 1111.

EQVITVR alterum huius disputationis caput de forma relata ad materiam, in quo explicandæ sunt quatuor quæstio-nes. Prima quæstio est, an forma sit nobilior quàm materia.

Ac videtur quidem materia esse nobilior. Primò, quia materia est forma sit noingenerabilis & incorruptibilis, forma autem generatur, & corrum-bilior quam pitur. Deinde quia, vt præcedenti libro demonstratum est, materia materia. habet existentiam ex se,non pendentem ab hac, vel alia qualibet forma:at formæ existentia necessariò pendet à materia in qua inest. Postremò, cuius agens immediatum est nobilius, & item modus productionis est nobilior, id quoque nobilius est; sed materia, cum sit incorruptibilis, à Deo immediate, siue per emanationem siue per creationem procedit, forma verò per motum Phy. immediate fit ab agéte Physico; ergo materia est nobilior quàm forma. Verùm sine dubio sentiendum, & affirmandum est formam præstantiorem esse materia. Primò, quia secundum Arist. 2. Phy. 81. & 91. & 1. lib. de Partibus animalium cap.r.forma est finis materiæ propter quem est, & ad quem ordinatur materia, & in 1. Phy. 81. Aristoteles ait, formam esse bonum quiddam & diuinum, eamque expeti à materia; tan-

quam pulchrum à turpi, & in 7. Metaph. text.7.inquit,formam esse magis ens quam materiam, & in 2. Phy. 11. atque 12. scribit, formam esse magis naturam quam materiam, quæ duæ sententiæ declarant maiorem esse perfectionem formæ quam materiæ. Postea, idem rarionibus confirmatur. Etenim perfectiuum est nobilius persectibili, & actus formalis nobilior est potentia materiali. Nam, vt scriptum est in 9. Metaph. 19. in bonis semper est melior actus quam potentia; in malis autem è contrario. A dde, quòd res naturales similitudinem quandam Dei consequentur propter formam, quæ cum sit actus, est . participatio quædam primi actus, & agens nobilius est patiéte, vim autem agendi habet forma, materia patiendi tantum. His accedit, quòd apud Peripateticos certum est & peruulgatu,omnes perfectiones compositi à forma proficisci, impersectiones autem & desectus omnes ex materiæ necessitate accidere. Quid plura; forma determinat materiam ad certam speciem & gradum entium : forma actuat potentiam materiæ: forma explet eius appetitum: forma deniq; tribuit ei vnitatem atque distinctionem siue genericam & specifica, siue etiam numericam. Sed respondendum est ad rationes contrarias, quæ initio positæ sunc. Ad primam dicendum est. Posse aliquid esse ingenerabile dupliciter, vel quia propter suam perfectionem est suprà generationem, vt Intelligentia, vel quia ob suam impersectioné est infra generationem, tanquam prope nihil existens, ve materia prima, quæ non propter se facta est incorruptibilis, sed propter formas ve nimirum sedem, & domicilium cereum præberet accedentibus, atque abeuntibus formis. Quod autem dici solet, incorruptibile nobilius esse corruptibili, verum quidem est in iis, quæ sunt ciusdem ordinis & rationis, vt si ambo sint, vel materiæ, vel formæ, vel substantiæ compositæ, alioquin quantitas cæli, quæ est incorruptibilis, nobilior effet, quam forma equi, quæ est corruptibilis. Ad secundam. Existentia formæ præstantior est, quam existentia materiæ, illa enim est specifica, & determinata, hæc autem est entitativa tantum, & indeterminata, & per illam determinabilis & perfectibilis; neque vero existentia formæ pendet à materia, tanquam ab ea proueniens, sed tanquam in ea nitens: non enim potest forma naturalis extra materiam aut operari, aut esse. A d tertiam. Verum est illud axioma de his quæ sic producuntur, per se,& propter se:at materia, neque talis est, non enim per se, sed cum composito comproducitur & procedit à Deo, neque sic producitur propter se, sed propter maiorem commoditatem, & vlum formarum, & cum finis nobilior sit iis quæ referuntur, & ordinantur ad iplum, necesse est materiam, quæ est propter formam, dignitate minorem atque inferiorem ese forma.

Secunda

Secunda quæstio cit, an forma sit prior, quam materia. Atque ipse 2. Questio, an quidem Aristor. non videtur sibi satis constare, quippe qui in 1. Phys. forma sit pritext.,2.air subiectum esse prius iis, quæ sunt in subiecto, significans smateriam esse priorem forma & prinatione; in 7. autem Metaphys. rext.7. scribit formam esse priorem materia. Sed facile tollitur hæc repugnantia. Prius enim dupliciter dicitur; vel ordine generationis & temporis, cum quid antecedit aliud tempore & duratione, atque hac ratione materia prior est quam quælibet forma, cu illa sit æterna, certè ex quo, initio mundi condita est à Deo, cadem numero perseuerat : yel ordine persectionis & secundum intentionem natura, qua ratione forma est prior, est enim perfectior, & principaliter intenditur à natura, vipote cuius gratia materia sit instituta, atque hoc eriam modo Arist. 9. Metaphys. decernit actú esse priorem potenria.

Terria questio est, an vna numero forma substantialis possit esse in diuersis numero materiis. Huius quæstionis duplex est intellectus, positi una for vnus, an simul codémque tempore possit esse in diversis materiis; al- ma numero set est, an successiue & diversis temporibus: & vironis modo, impos- est in mulii sibile est vnam formam numero esse in multis materiis: simul qui- materiis. dem, quia sic esset vna & non vna. Vna, propter suppositionem, ponitur enim esse vna numero; non vna, quòd secudum multitudinem materiarum, & compositorum necesse est multiplicari formas, si enim non pocest vnum corpus simul esse in diversis locis; ergo multò minus vna forma in multis materiis, quia magis pédet à materia, esse, vnixas, & distinctio formæ, quam corporis locati à loco. Deinde, vna forma existens in multis materiis, quarum vna non penderet ab altera, posset simul corrumpi, esse & non esse. Nam si vni materiæ & non alteri admoneatur alteratio corruptiua perseuerans vsque ad finem, sine dubio corrumpet formam in tali materia inharentem, que tamen forma in altera materia permanebit, nihil enim causse est cur ibi corrumpi debeat, cum illi materiz nulla alteratio, nihílque contrarij acciderit: arque hinc intelligi potest, animam quæ est in brutis, non esse vnam simpliciter in toto corpore vnius animalis; quod non videbitur mirum ei, cui perspecta & persuala erunt duo Nota hane axiomata apud Philosophos & Medicos certifima. Vnum eft, om-dellinam. nem formam materialem esse extensam & divisam secundum extensionem & divisionem sui subiecti (quod præcedenti capite suit à nobis explicatum.) Alterum est, partes corporis animalium, non esse continuas nec vnam rem numero, sed tantum esse contiguas & naturaliter inter se connexas, reuera autem esse numero distinctas & diuersas; hoc enim ostédir Anathomica ars in earum dissectionibus: hoc docer diuersas temperamenti & operationum quæ in diuersis

partibus corporis manifeste perspicitur, Continuitas autem (vt Aristor.inquit in 5.Phys.39.& 40.)non est in iis quæ specie differunt inter se; quis enim dixerit venas cum neruis, vel ossa cum carne, vel hec omnia, arque alia quæ funt in corpore animalis, esse vnum quiddam numero & continuum? Dicitur autem corpus ex his conflatum esse vnum, tripliciter. Primum, ob naturalem omnium partium inter se vnionem & compolitionem, licut domus dicitut vna. Tum, bb dependentiam omnium partium ab vno principio, quod secundum Aristot.est cor. Postremo, ob relationem ad vnum finem & ad benè esse vnius suppositi quod sine tata partium varietate non posset esse perfectum. Quare similiter etiam anima in tam diuersis partibus existens, non erit secundum rem vna numero, sed multæ numero, partialiter, licet ob tres prædictas caussas ipsa quoq; vna dici queat. Idem enim iudicari debet de anima quæ est in osse, & carne; quod de calore qui est in carne, & osse, quem calorem constat non esse vnum numero in illis duabus partibus. Sic nec partes animæ quæ funt in carne, offe, & neruis, fulfit vna res numero, sed diuersæ. Forma enim materialis, siue substantialis siue accidentalis suerit, non potest vna re ac numero esse in multis materiis, re numeroque distinctis. Erenim vnitas & distinctio numerica formarum, pendet ex vnitate & distinctione materiarum in quibus inhærent. Quod autem nec successiuè & diuersis temporibus potest vna numero forma esse in diuersis materiis, hinc perspicuum erit. Primò, quia sic migraret ex vno subiecto in aliud; quis igitur transferret formam?aut quomodò transferret ? aut talis migratio & transitio quæ nam esset species motus? ad nullam enim referri posse clarum est perlustranti omnes species motus. Deinde, forma non penderet à materia in qua inest; alioquin non posset ab ea sine interitu separari, si autem non pedet, non est forma Physica. Postremò, Aristot multis locis confirmat impossibilem esse transmigrationem formarum. Nam 1. lib. de Anima text.53.0pinionem Pythagoreorum de transmigratione animarum, tanquam fabulosam eludit & contemnit; & 2. de Anima text. 26. aduersus hanc opinionem pronuntiat illa sententiam, vnumquemque actum non in quoliber, sed in propria materia esse aptum fieri; & in 2. Phylitex.12. formam naturalem, inquit, non posse à materia in qua est secundum rem separari;& in eodem lib.text.26. materiam & formam docet esse ad aliquid, ad aliam enim formam alia est materia, & contrà, quare necesse est similem & parem esse vnitatem & distinctionem formæ atque materiæ. Non potest igitur vna forma numero esse in multis materiis.

Quarta quæstio est, an omnis forma substantialis immediare vnia-

Digitized by Google

tur materiæ primæ, hoc est, an ordine naturæ priùs in materia pro- 4 Quessio, ducatur & insit forma substantialis, quam alia quælibet forma acci- an forma sub ducatur & init forma iubitantians, quanti ana quantice tottina acce stalia imme dentalis. Hîc existunt duz opiniones. Vna est Thomistarum, qui diate uniatur censent omnem formam substantialem immediate vniri materiæ materiæ priprimæ, ita vt præcedentes dispositiones corrumpantur, & materia me. priùs secundum naturam accipiat formam substantiale, deinde formas accidentales. Etenim putant subjectum inhasionis omnium accidentium esse totum compositum. Hanc autem sentétiam confirmant iildem propè rationibus quibus probant quatitatem non esse materiæ coæuam eique immediate inhæretem, quas superiore libro commemorauimus eo in locô in quo disseruimus de dimensionibus interminatis.D.quidem I homas i.part. q.76.art. 6.hac opinionem eo potissimú argumento probat, quòd cùm materiz formá substantialis det esse actu simpliciter, forma auté accidétalis det esse tantum secundum quid:prius auté sit esse simpliciter & principalius expetitum à materia, quam esse secundum quid, hinc concludi prius recipi debere à materia formam substátialem quàm yllam formá accidentalem. Altera opinio est. & Græcorum, & Arabum, & Philosophorum,& Medicorum, & plurimorum Thologorum, qui aiunt nulla formam substătialem immediate vniri posse materiæ, esque non nisi præniis atq; mediis formis accidétariis conjungi posse. Nam omnis forma requirit determinatam materiam in quainsit & producatur, quæ determinatio fit per accidentia; si igitur forma substantialis eo instanti quo producenda est, non reperit in materia præcedentes dispositiones quæ ipsius gratia inductæ fuerunt ab agente, inueniet profectò materiam indeterminatam; quam ob rem non porerit ei naturaliter vniri. Denique, cum in vnoquoque potentia præcedat actum, ve explicatur lib.9 Metaphy ! necessarium est ve determinata, &specialis potentia materia, ordine generationis antecedat actum substantiale; si igitur éo instanti quo producitur forma substatialis, non insunt in materia præcedentes dispositiones; ergo materia tunc non habet determinatam potentiam ad illam formam potiùs quàm ad aliam quamliber, siquidé determinatio potentiæ fit ab agente per dispositiones quas præmittit in materia; quæ quidem dispositiones dupliciter inseruiut formæ generadæ; tum quia expellut formas cotrarias in materia præexistetes, tum etia, quia potentia materie per se ad oés formas indifferétem determinát & accomodát ad vná aliquá formă potius, quam ad alia. Quare hisce dispositionibus à materia remotis, tollitur determinatio potetiæ, qua sublata naturaliter impeditur generatio futuræ formæ. Posteà, forma substătialis non potest produci immediate à substátia, sed per action é alicuius accidétis:

substantia enim, aut nihil agit aut non per se immediate, sed tantum per accidentia, loquor autem de substantia & de actione Physica. Quocirca productio substantiæ necessario consequitur productionem alicuius accidentis in materia, non enim producitur forma sub-Stantialis nisi virtute vitima, ac perfectissima dispositionis ab agente in materiam inducte, que maxime antecedit ordine generationis, formæ substantialis productionem. Ad extremum, omnes rationes quibus ostenditur primas qualitates inhærere materiæ primæ,& in corruptione non fieri resolutionem vsque ad materiam primam ex parte accidentium, & in elementis symbolis, cum vnum generatur ex alio, qualitates quidem veriusque contrarias interire, symbolas autem remanere, ad hanc opinionem comprobandam conferri possunt. Sed eas hic omittimus quod propius attingant disputationem de elementis. Que autem conferunt ad soluandas aduersarie: opinionis rationes, sumenda sunt ex disputatione nostra de dimensionibus interminatis, quæ superiori libro suit explicata.

> De forma relata ad compositum, & primo an forma sit prior, Trobilior composita. CAP. V.

forma fit pri-

I. Questio, an Errivm huius disputationis caput postulat vt de forma relata ad cópolitum agamus; quæ tractatio quatuor explicatione quæstionú cótinetur. Vna questio est, an forma sit prior, atq; nobilior cóposito. Ad quam quæstioné breui-

ter respondemus, prioritate naturæ, sine dubio formam esse priorem composito: etenim ordine naturæ, caussa prior est effectu, simplex composito, pars toto. At prioritate temporis, atque durationis, non potest forma Phylica esse prior composito. Hoc enim interesse vult Aristor. 12. Metaphyl 16. inter formam & caussam mouentem, quòd eaussa mouens & esticiens tempore prægreditur este dum suum, ve ædificator domum, forma verò nunquam tempore prior est composito cuius est forma, forma enim domus vnà cum ipsa domo essicitur & existit: & aductrendum est Aristotelem loqui non de quanis caussa efficiente, multæ enim simul sunt cum effectis, vt Deus, secundùm Arist. neque cælis neque Intelligentiis est antiquior, & vmbra terræ, quæ ex ipsius inter solem & lunam interiectu existit, non est ante quam eclipsis lunz, loquitur igitur eo in loco Arist. de caussis mouentibus, quæ cum per motum successine operentur, necessariò antegrediuntur effectus suos qui per motum illarum caussarum producuntur. Sed ad rem: Arift, 2, lib, de Generat. Animal. cap. 3. negat

vilam animam effe ante corpus, & vni menti, quippe que incorporea, separabilis, & diuina est, id singulariter concedit, vt extrinsecus adueniat. Et hoc sanè manisesta, & necessatia ratione concluditur. Nam si forma estante compositu, quomodo est;an per se subsistens? ergo non est Physica, sed immaterialis, & Metaphysica; an potiùs erat in aliqua materia ex qua deinde per generationem commigraair in aliam? sed istiusmodi commigratio formarum superiori disputatione confutata, & explosa est.

An verò forma sit nobilior composito, non conuenit inter Phi- videtur Simlosophos. Etenim quidam opinatur compositum esse nobilius for-plicy 1. Phy. ma. Primum, quia per le generari, per le subsistere, per le operari, esse sur sex. 52. item completum quiddan, & in specie constitutum, non sorma, sed & z. Phys. composito competit. Deinde, compositum habet in se formam & super text. 4. prætered materiam, quare cotinens totum id quod forma, & eo am- munis fere .plius aliquid, erit præstantius quam forma. Præterea, anima catio- pinio Eatingmalis à corpore separata naturaliter cupit iterum coniungi cum cor- rum Philospore, & hoc inter Theologos indubitatum aft, at cur idenisi quia no-phorum ae bilius est esse hominis, quod est compositum, quam anima rationalis, quæ est forma. Ac si hoc verú est in anima rationali quæ est immaterialis, immottalis, & per se subsistens, quantò verius idem puzari & affirmari potest de cæteris formis Physicis, quæ sunt longe agnobiliores, & multò magis à materia, & composito dependent? Ad extremum, Arist. in Categoria substantiæ; ait primam substantiam (quæ est substátia cóposita) esse maxime substantia; & in 2. Phy. 31. inquit partes esse taquam materia copatatione totius; ergo sunt ignobiliores toto; & hoc perspicuum est, nam pattes ordinantur ad toeum, ex quo pendet elle, & perfectio earum. Alij verò Petipatetici Opinio L. arbitrantur formam esse nobiliorem composito, tum quod com- "etr.2. Physipolitum est perfectum propter formam; ergo forma est magis perfecta, nam propter quod vnum quodque tale est, & illud magis est tale: quotiescunque enim aliquid dicitur de duobus, de vno taquam de caussa per se, ac essentialiter; de altero autem, vt de causato, cui totum id quod dicitur non convenit nisi ob illam caussam, magis dicitur de caussa; sed forma est çaussa totius perfectionis, quæ inest composito; ergo ipsa est magis persecta quam compositum. Tum etiam quoniam Aristor. videtur id perspicuis verbis docere in 7. lib. Metaphyl text.7 ita scribens; Si forma prise est materia & magis ens, es quoque quod ex ambobus oft prim quid erit ob eandem rationem. Sic enim legit Auerroës, & verè sic est in codice Græco, quamuis in aliis translationibus, pro illo,eo,quod ex ambobm est sit, illud qued ex ambobm est. Vthis verbis significet Aristot.quemadmodum forma est magis ens

Hac opinio

quàm materia nimirum quoniam est actu, ita etiam compositu esse magis ens, quam materiam ob candem caussam. Qui autem tuentur eam lententiam quam proxime ante declaraui, aiunt iplum compositum à Philosophis interdum appellari pobilius ac præstantius, non quòd tale fit secundum rationem & veritatem, sed quòd tale iudicatur secundum sensum, & hominum existimationem. Hæc à Philosophis de re proposita in vtranque partem disputantur. Hæc autem controuersia facilè dirimi, & discordia opinionum reuocari potest ad concordiam hoc modo; forma dupliciter considerari potest vel per se ac separatim à materia, vel prout habet esse in materia; priori modo fumpta ignobilior est composito, vt rationibus prioris sententiæ concluditur; posteriori autem modo, nihil aliud est quàm ipsum compositum, quod attinet ad nobilitatem & persectionem quæ est in composito, quocirca erit æquè nobilis vel etiá ob id nobilior, quia compositum in se cohibet materiam tanquam partem suam essentialem: quæ materia non modo nullam iis rebus quarum pars est, perfectionem adjungit, sed etiam est radix & seminarium cunctarum imperfectionum & defectuum, qui accidunt rebus naturalibus. Quamobrem dicere solent Peripatetici, bona quæ sunt in rebus naturalibus ex forma prouenire, mala verò ex necessitate materiæ. Sed veniamus ad secundam quæstionem quæ grauior est atque difficilior, an forma sit tota quiditas rei naturalis.

### Secunda quaftio, an forma sit tota quiditas rei composita. CAP. VI.

🕉 💜 V o meliùs hæc quæstio explicetur & intelligatur, eá nos

positis tribus propositionibus sic explanabimus, vt quid in ea manifestu & certú sit, quid cotra dubium & cotrouersum cognoscatur. Prima propositio. Materia est pars substatiæ ac naturæ ipsius copositi. Ná Arist. Phys. 52. inquit materia est substantia, quod ex ea componitur substantia composita; no potest autem substantia componi ex non substantia; multis in locis tripartito dividit substantiam in materiam, formam, & quod ex vtrisque est compositum; & in 2. Phys text. 12. arque in 5. Metaphys, text. 5. ait compositum naturale, vocari naturam vel potius à natura, quonia constat ex materia & forma, quæ sunt naturæ. Ac ratio quidem huius rei est, quia res naturalis, vt homo vel lapis, non est substantia simplex, sed composita ex multis & diversis partibus, harum autem partium vnam esse materiam, perspicuum est; ergo materia est pars substantiæ, ac naturæ compositi Physici. Secunda propositio. Non potest negari materiam aliquo modo pertinere ad quiditatem

rerum naturalium. Etenim Aristot. 2. Phys. text. 19. & 1. de Anima, tex.16.& 6.libro Metaphys.text.2.affirmat in definitionibus rerum naturalium necessariò ponendam esse materiam, atque ea re definitiones Physicas distingui à Mathematicis. In hanc item sententiam Auerroës primo de Anima com. 16. his verbis scribit; Qui accipit materia in definitione reru naturaliu & dimittit forma diminute accipit qui accipit forma & dimittit materia existimatur quod dimitte aliquid no necessarium, sed non est ita, quia forma debet accipi in definitionibus secundum dispositiones in quibus existit. Hæcille. Hoc etiam rationi consentaneum est, nam forma per se nó constituit speciem rei, sed vnà cum materia, quare nec quiditatem, nisi prout cotinet in se intrinsecum ordinem ad materiam in qua naturaliter habet suum esse. Ac de supradictis duabus propositionibus, nulla est inter Philosophos dissensio. Tertia propositio. An forma, prout habet ordinem ad materiam sit tota quiditas rei naturalis, ita ve materia non sit pars quiditatis, sed eius tantum quasi vehiculum & subiectum naturaliter necessarium. An potiùs materia sit pars quiditatis sicut forma, licet minùs principalis, obscurum, dubium, & valdè cotrouersum est inter l'hilosophos, quare varias eorum sententias explicare oportet. Sed primo loco D. Thomæ opinionem expendamus.

D. Thomas 7. Metaphys. super text. 34. & in 1. part. quæft. 75. art. 4. Thomas, & in opusculo de Ente, & essentia, censet materiam esse partem scotistarum, intrinsecam quiditatis specificæ rerum naturalium; & hac ratione materiam efconfirmat. Definitio explicat quiditatem rei; sed materia est pars de- se parte quifinitionis; ergo est pars quiditatis. Maior per se nota est. Minor sic ditatis. probatur. Aristoteles 7. Metaphy. text. 39. inquit auferre materiam à definitionibus quarundam rerum, id est, naturalium, esse superuacancum, & increpat iuniorem Socratem, qui tentabat definire animal fine materia, non secus qu'am circulum sine ære; in lib.etiam 8. Metaphysicæ commendat eas definitiones, quæ materiam pariter atque formam complectuntur. Sed responderet aliquis, materiam poni in definitionibus non vt partem quiditatis, sed vt subiectum & vehiculum eius; hanc responsionem Thomistæ putant absurdam esse, proptereà quòd, hoc modo etiam substantia definiretur per additamentum sicut accidens, quod est contra Aristor.in 7.Metaphys. Etenim sicut subiectum ponitur in definitione accidentis vt in definitione fimitatis nasus, non quòd subiectum sit pars quiditatis acidentis, cum accidens sit quidpiam simplex & alterius generis quam subiectum, sed quia est naturale vehiculum, & fundamentum accidentis, sic etia materia ponitur (secudum illam responsione) in definitione substantiæ, non vt pars, sed vt vehiculum quiditatis.

z iiii

Hanc opinionem Scotistæ item sequuntur, & ita confirmant. Si materia non est pars quiditatis; ergo sola forma est tota & completa quiditas ac species: quare anima separata hominis esse tota species hominis, nec forma cum materia faceret vnum ens per se, nam ens per se vaum & completum, non fit nisi ex entibus incompletis. Prætereà, quid esset discriminis inter rem materialem & immaterialem? verobique namque sola forma est tota quiditas rei. Addunt etiam, qui ita septiunt, Auerroëm quibusdam in locis huic sententiz suffragari, nam is primo Metaphyl.comm.9.hoc modo scribit; species qua verè dicuntur, sunt illud quod congregatur ex forma universali & materia(verbi gratia)[pecies hominis non est forma eius tantium secundium quod intendebat Plate, sed congregatum ex materia, co forma. Quod si quis contra hanc opinionem opponat, Aristotelem vbicunque nominat vel describat formam, semper cam appellare ipsum quod quid erat esse, eiusmodi verbis non obscure indicans formam esse totam quiditatem rei, respondent ipsi ad hoc dupliciter. Primum enim aiunt duplicem esse formam; vnam Physicam, quæ est pars, qualis est anima respectu animalis, alteram Meraphysicam, quæ est tota essentia rei in abstracto concepta vel enuntiata, qualis est humanitas respectu hominis; abstractum enim habet se vt forma respectu concreti, etiam si concretum & abstractum non re, sed ratione tantum differur. Cumigitur. Aristot inquit formam esse quiditatem rei ,accipit forma non priori, sed posteriori modo, que est tota rei essentia materiam etiam continens. Deinde, altero etiam modo respondent, denominationem plerunque sieri à principaliori, ita ve dicatur simpliciter tale, quod est magis principaliter tale. Quare cum forma sit principalis pars quiditatis, quid mirum est si nonnuquam vocetur quiditas rei? Sed neutra sanè responsio firma aut verisimilis est; non quidé prior,. quiz cum Azistot.appellat formam quiditatem, loquitur de forma. que est caussa distincta ab aliis tribus generibus caussarum, & est sinis materia esque relatine opponitur, & est vere ac proprie forma Physica: talem autem constat esse non eam, quæ dicitur ab ipsis forma totius, sed eam que vocatur forma partis. Posterior autem responsio nihilo plus valet, nam licer in appellationibus interdú contingat denominationem sumi à principaliori, non tamen in definitionibus, in quibus ad tenue vericas elimatur, quale enim quidque definitus, sale est suppliciter; ne si secus fuerit, definitio, que enucleatè ac propriè rem vt est, explanare debet, ambiguitatem pariat & in erronesa inducat. Sed do hac opinione satis. Ad eos qui contrà opinantur veniamus.

Altera opinio veterum Peripateticorum, aientium totam quiditatem rei, in forma eine rei contineri.

#### C ... v 11.

S T igituraltera sentétia corú qui césent totam quiditaté rei naturalis cópositæ, esse in forma ipsius nó quidé solitariè ac precife lupta, sed vt includit &in se cohibet naturalé quendá atq; essentialem ordiné ad materiá, quæ licet non sit pars quiditatis, tamen quia est quasi vehiculum, fundamentum & subiectum naturale ac necessarium ipsi formæ, ideò in desinitionibus rerum naturalium necesse est non solam formam sed etia materiam adhibere; non alitet quam in definitione fimitatis oporter nasum ponere. Est autem apud hos Philosophos magnum discrimé inter substantiam & quiditatem, quod videtur indicasse Arist. in 7. Metaphyl. cum enim in tex. 7. poluisset materiam esse substantiam, mox in tex. 8. negat earn esse quiditatem scribens; Materiam autem dico qua secundum seipsam, neque est quid, coc. Hanc auté fuisse opinionem veterum Peripareticorum, facile intelligitur ex illorum feriptis. Nos de plurimis, nonnullorum in prælentia, quò res illustrior sit, proferemus testimonia. Alexander Aphrodiscus in 2. lib. Metaph. super textum 12.ita scribit. Quemadmodum homo, & hominis effe, differunt: sic fit in cumcis rebus compositis. Esse estim cuique rei ex forma adest. Homo enim ex maseria & forma conftat, effe aute homini simplex oft , quippe cum forma sit eine essenam in rebut incorporett idem est res atque ipsite esse, in habentibus autem esse in materia, differunt. Themistius in 3. de Anima super text.9. sic ait; Themistius. Aland est aqua aliud essentia seu quod quid erat esso aqua illud enim est quidpiam ex materia & forma concretum, hoc autem est aqua forma & ratio per quam oft aqua. V naquaque enim res descriptionem suam non de materia, sed de forma nancifeitur. Idem in eodem libro super tex.38. hoc modo inquit; Res quanta est, forma spsa est, materia verò non essentia sed generationis potius O splius, ve sta dixerim, sieri auctor O causa oft. Diffinunt obiter corpora, quod quidem opera & maleficio materia accidit. Si qua stant quie cunt ve totio ed debet forma acceptum referri. Simplicius in 3. de Anima super rextu 9. Simplicius. hæc (cribit; Forma differt ab eo quod ex forma constat, caro enim 🖝 aqua formis affecta sunt, ipsum verò esse vniuscuiusque coru, ipsa vniuscuiusque forma eft. Forma naque per ipsum quid erat definiri consueuit. Auerroës in 7. libr. Metaphyl, com. 21. Quiditas, inquit, hominis une mede est home, & alie modo non est homozest enim ipsa forma hominis, non est autem homo qui est cogregatus ex materia & forma. Hoc etiam apertioribus verbis declarat in codem libro com. 34. scribens materiam esse quidem partem sub-

Alexander Aphrodifess.

stantiæsi nomen substantiæsignificet congregatum ex materia & forma, sin autem fignificet ipsam quiditatem, non esse partem eius, sed esse tanquam vehiculum deferens ipsam in sua definitione. Albertus in 2. lib. Phy. super tex. 28. hat scripta reliquit; Forma proprie loquendo est essentia constituens speciem secundum esse in rebus naturalibus, nam esse compositi fluit ab essentia qua est forma rei, sicut lume fluit à luce; & pauld infra fubdit; Hac autem forma est rei vera quiditas, quoniam res non habent hoc qued sunt, à materia, quippe cum ipsa sit in potessa ad opposita, sed id habet à forma substantiali, or ideo ipsa est propria rei quiditas; or cum definitur, res ratio definitiua dicens quid est res, samitur penes formă, siue ipsa concepta sit cio materia sicut est forma naturalis, siue no, vt est forma Mathematica & Dini-#4. Eandem sententiam tradit in 7. Metaphy. Super 1. tex. dicens; Principia substantia sunt materia & forma, & pracipue forma, qua dupliciter determinare oportet, uno modo secudum quod ipsa est totum effe & tota quiditas substantia, qua significatur per definitionem, & sic consideratur in hoc 7 .libro Metaphy. Oc.

**A**ristoteles disain.

Quis porrò ipsum Peripateticorum principem Aristotelem, nesciat aut dubiter in eadem sententia fuisse, cum is totam rei compopartem qui- fitæ quiditatem in sola forma positam esse, muleifariam clarissimis, gravissimisque verbis testatum confirmatumque reliquerit? An non is in 3.de Anima tex. 9. affirmat aliud esse carnem, & aliud ipsum esse carnis? nam illa est forma cum materia, hoc auté est ipsa forma simplex. Sic enim hunc locum Aristotelis explanant Themistius & Simplicius, quorum verba suprà memorauimus. Deinde, cùm in 7. Metaphy.tex. 9. diuisisset substantiam in materiam, formam & compositum, subiungit prætermittendam esse materiam & compositum, folam autem formam confiderandam & tractandam esse:mox verò tex.10.proponit sibi agendum esse de ipsa quiditate; ex quo quis no intelligit Arist pro codem habere formam & quiditatem? Prætereà in 8.lib. Metaph.tex.12. si quis, inquit, interroget quæ sit materia hominis?respondendum est esse menstrua: si quod mouens seu efficies? respondendum est ipsum semen : si quæ sit forma ? respondendum est ipsum quod quid erat rei. Posteà, Arist. docet in 2. Phys. tex. 28. omnes partes definitionis pertinere ad caussam formalem, quod sanè verum est, nam, vt est apud Auerr.1. metaphy.com.17. genus sumitur à forma vniuersali, differentia verò à forma particulari & propria. Ampliùs, secundum Arist, in 2. Phys. tex. 19. & in 6. Metaphys. tex. 2. & aliis in locis, ita definitur res naturalis per materiam sensibilem vt simitas per nasum: hoc enim exemplo ad id exponendum ferè viitur Aristoteles. ergo sicut nasus non pertinet ad definitionem simitatis tanquam pars eius, sed tanquam subiectum; ita materia non pertinet

pertinet ad quiditatem rei naturalis, vt pars sed vt subiectum ipsius. Ad hæc, quod obstat quò minùs in rebus materialibus quiditas sit idem cum habente quiditatem, id non potest esse pars quiditatis; sed tale est materia secundum Arist.3. de Animatext. 9. vt suprà diximus, &in 7. Metaphy.text.41.præsertim secundum explanationem huius textus traditam à D. Thoma in commentariis quibus eum locum exponit.Ergo,&c. His accedit, verè dici alia esse quiditatem hominis, aliam leonis, & lapidis; quæro vnde nascatur hæc diuersitas quiditatum; non ex accidentibus, quippe quæ sunt extra quiditatem rei; nec ex materia prima, quæ vna est omnium sublunarium; ergo ex sola forma substantiali. Postremò, quicquid ponitur in definitione rei. debet eam distinguere ab aliquo alio; quam ob rem Arist. lib. Topicorum ait prædicata transcendentia non esse ponenda in definitionibus; sed distinguere & separare, est proprium actus & formæ, vt docet Arist. 7. Metaphys text. 49. ergo, &c. Sed quæret aliquis, si materia non pertinet ad quiditatem rei, quamobrem ea sit necessaria rebus naturalibus? Respodeo materiam esse necessariam quatuor ob caussas. Primò, quia est naturale subiectum formæ & quiditatis, sine qua forma & quiditas nec esse nec definiri aut intelligi possunt. Tú est necessaria substantiæ compositæ, quæ per se generatur & corrumpitur, cum sit pars eius intrinseca & essentialis. Deinde necessaria est ad existentiam, seu subsistentiam compositi naturalis : quòd causas necesenim copolitu existat, habet à forma quæ est caussa cur res existat, vt saria est mate dicitur 5. lib. Metaph. cap. de substatia; quòd auté per se existat & no ria rebno nain alio, caussa est materia. Postremò ad eius individuatione, caussa e- suralibus. nim individuationis est materia quanquam nec sola nec principalis.

Soluuntur rationes priorie sententia, & sententia auctoris aperitur.

## CAP.

ESTAT núc vt breuiter doceamus quo pacto ab iis qui có-Brenis folntio trà sentiut, rationes quæ cótra hanc opinioné pro confir-rationi priomatione prioris sentétiæ comemoratæ sunt: breuiter dis-ris seminia. soluátur. Ad prima. Respondendú est, materia poni quidem in definitione rei naturalis, verum non aliter quam ponitur nasus in definitione simitatis, hoc est, non tanquam partem quiditatis, sed tanquam subiectum; neque ob id dicendum est definitionem substantiæ esse per additamentum sicut est accidentis, quia forma & materia funt vnius generis & Categoriæ,& fimul coniun-Az constituunt ynum ens per se:at subiectum & accidens, & sunt

dinersarum Categoriarum, & ex ipsis non existit voum aliquod ens nisi per accidens. Ad reliquas rationes dicendum est, formam esse quidem totam rei quiditatem, verum non sumptam præcise & separatim à materia, sed ve includit ordinem essentialem ad materiam; ex quo apparet, & cur forma solitaria, qualis est anima rationalis à corpore leiuncta, no dicatur esse tota quiditas, aut completa rei species; & quod sit discrimé inter quiditates rerum materialium & immaterialium. Postremò illud aduerrendum est quod supra monuimus, apud Peripareticos aliud esse substantiam compositam, essentiam & naturam, & aliud quiditatem, quocirca, non si quis illorum interdum dixit materiam esse partem substantiæ vel naturæ compositæ, continuò putandum est eum sensisse materiam esse partem quidiratis. Atque hæc quidem inter Philosophos disputantur de quiditate rerum naturalium. Vtram verò sententiam nos magis probemus paucis exponamus.

Nobis quidem posterior sententia videtur esse magis Peripatetica & Aristotelica, quod ex his quæ eam declarando & probando diximus, liquidò cognosci potuit. V tra autem opinio sit vero similior ac propior, facile est iudicium; nam omnis hæc opinionú varietas atq; Sententia en dissensio, non tam in re ipsa quam in verbis, & modo loquendi con-Aloris de pra- sustin. Etenim, si nomen quiditatis significat totum id quod pertinet senti quaftio- ad integritatem substantiz & naturz ipsius compositi, (quomodò id nominis est in ysu apud recentiores Philosophos & Theologos) solùm excludendo accidentia, non est dubium, quin materia habenda sit pars quiditatis: sin autem vocabulum quiditatis angustiùs & pressivis sumatur, id tantum significans in quolibet composito naturali, quod est cius actuariuum, distinctiuum, denominatiuum, desinitiuum, intelligibile, determinatiuum & perfectiuum, quo modo ipfum vsurpant antiquiores Peripatetici, luce solis clarius est, cum hace omnia à forma proficiscantur, materiam non esse partem quiditaris. Cùm igitur res ipla constet, quisque vtro maluerit modo loquatur. non enim Philosophum decer, re iam explorata & constituta, de voculis & syllabis disputationes producere. Sequitur nunc quæftio illa perquam celebris inter Philosophos, de principio individuationis, sit ne materia, an quidpiam aliud.

> Exploditur opinio corum qui putant distinctionem numericam. prouenire à quantitate.

> > CAP. IX.

TER-

ERTIA quæstio de forma relata ad copositum à nobis hoc. 🐒 loco tractáda hec est, an vnitas & distinctio numerica corporú naturalium quæ sunt eiusde speciei vltimæ, coueniat. ipsis propter formam. Triplex est vnitas & distinctio; vna,

generica; altera specifica, tertia numerica corú que sunt ciusdem speciei. Priores duz, concellu omnium peruntur ex forma substantiali; de tertia magna lis est inter Philosophos, que cotinet peruulgatam illam quæstionem de principio indiniduationis, quatuor principú opinionum varietate pobilitatam. Prima opinio corum est qui putant vnitatem & distinctionem numericam prouenire à quantitate, nio, quatita. ita vt principium indiuiduationis in rebus naturalibus sit quantitas; tem este prinquam sententiam his rationibus persuadere conantur. Primo, secun-cipium indidùm Auer.1. Phyl.comm.6.& secundùm Arist.in 3. Metaphy.11.omnis distinctio, aut est secundum formain aut secundum quantitatem; sed inter ea quæ sunt eiusdem speciei, non est distinctio secundum formam, quoniam ea est specifica & quiditariua, relinquitur igitur vt sit tantum distinctio secundum quantitatem. Deinde, vel indiuidua eiusdem speciei differunt per aliquam differentiam essentialem. vel accidentalem; non per substantialem, nam vltima differentia sub-Mantialis est specifica, in qua conveniunt omnia illius speciei individua; ergo per accidentalem, sed primum omnium accidentium est. quantitas; ergo quantitas erit princeps caussa distinctionis indiui-: duorum. Posteà, natura specifica ideò secundum numerum multiplicatur, quia recipitur in multis & distinctis partibus materia; sed multitudo & distinctio partium accidit materiæ propter quantitatempergo in quaritate est radiz numericz multiplicationis, que cermitur in natura specifica. Postremò, id confirmant exemplo aque, quæ si in tres partes dividatur, quælibet pars aquæ existit vna numezo & à qualiber aqua alia numeraliter distincta; at hæc multitudo &c distinctio aquatum, non aliunde orta est quam ex divisione primæ aquæ secundum quantitatem; vt vel in hoc exemplo, etiam sensuum iudicio probetur multitudo, & distinctio individuorum à quantitate proficisci.

Verum, hac opinio multas ob aussas salsa est. Primò, quia quantitas præsertim terminata, ( na interminata, com sit indifferens ad omnia indiuidua, non potelt corum elle principium distinctiuum) cum, inquam, quantitas terminata sit posterior substantia composita, nonpotest esse principium individuationis eins ; quinimmò cum accidés individuetur per subiectum, qui fieri potest vt subiectum vicissim individuetur per iplum accidens; nili non putetur ablurdum elle vt idem secundum idem sir prius & posterius, principium atque prin-

cipiatum. Deinde, cùm indiuidua substantia sit substantia, & quatenus individua est, ad Prædicamentum substantiæ pertineat, siquide est prima substantia: nam substantia prædicamentalis dividitur in primam & secudam, necesse est principium, propter quod individua est hæc prima substantia, sit quidpiam substantiale, & ad idem Prædicamentum pertinens; at quantitas nullo modo attingit essentia substanti, nec ad substantiæ Categoriam reduci potest; ergo nó potest esse principium individuationis eius. Præterea, substantia individua est verum ens per se, quandoquide ponitur in Prædicamento, & species per se prædicantur de ipla; sed ex substantia & quantitate sit vnú ens per accidens; ergo quantitas non est principium individuæ substantiæ. Ad extremum, generatio substantialis per se terminatur ad substantiam individuam; si igitur substantia est individua propter quantitatem, generatio substantialis per se terminaretur ad quantitatem, quod nemo non videt quàm sit absurdum. Vide apud Scotú 1. Sent. distinct. 3. quæst. 4. alias rationes contra hanc opinionem.

Rationes autem huius opinionis facilè est soluere. Adortmam,& secundam rationem respodendum est, inter individua eiusdem speciei esse distinctionem formalem. Petrus enim differt à Paulo, quis alia est anima Petri & alia Pauli, si quidem à quo res haber esse, ab codem habet vnitatem & distinctionem : est auté duplex distinctio formalis; vna, quæ sumitur à forma simpliciter & specifice sumpta, quæ dicitur formalis simplicirer, & non est inter ea quæ continentur eade specie; altera quæ ducitur à forma, vt est singularis, & actu exi-Rens in rebus, quæ vocatur formalis secundum quid, & secundum hanc differunt individua eiusdem speciei. Sed hoc paulò infrà-planiùs intelligetur, vbi tractando sententiam nostram, latiùs explicabitur. Ad tertiam, & quartam rationem dicendum est, caussam intrinfecam;& formalem; cur natura specifica secundum numerú sit multiplicabilis, intrinsece quidem non esse aliam, quam ipsammet natu-Que sit cars - ra formæ, quæ eo ipso quòd est materialis, & vnibilis materie, suapte sa cur natura vi est multiplicabilis : estectinè quidem, hoc etiam habet ab agente; finaliter autem vt quia est per se corruptibilis per individuoru promultiplicetur. pagationem conseructur; subiectiu amateria, in cuius diuersis partibus recipiuntur diversæ numero formæ;tandem dispositive à quátitate propter quam materia est dinisibilis in partes, itaque exemplu illud aquæ,nihil planè iuuat opinionem, nam licet quantitas in caufsa fuerit, cur cum esset vna aqua, in tres partes divideretur, tamen quòd quælibet pars illius aquæ sit aqua per se subsistens, & à qualibet alia parte numero distincta, caussa est ipsa forma substantialis aquæ, quæ cú sit homogenea, tota est in qualibet patte aquæ; quam

specifica indi*widualiter* 

ob caussam cum partes aquæ disiunguntur, necesse est quamlibet earum esse aquam per se sublistentem. Illa igitur divisio aqua, vt est totius in partes integrales seu quantitatiuas, sit propter quantitatem, vt autem est in partes subiectiuas, quarum quæliber est aqua singularis, & subsistens, fit propter formam substantialem aquæ. Verum expendamus secundam opinionem, quæ est Scoti.

Non esse principium individuationio illam Scoti Hacceitatem. CAPVI. X.

Corvs in 2. Sét. d. 3. q. 6. arbitratur infra disferentia speci- Seunda opifică ex qua sumitur vnitas & distinctio speciei, esse aliam mo que est quandă differentiam indiuiduale, per quă natura specifica cotrahitur ad esse hoc aliquid & singulare, quæ licet realitos no distinguatur à differentia specifica, distinguitur tamen formaliter, & vna est extra conceptum alterius, sicut oportet esse contra-sua Heutehens extra rationem contrahibilis; propter quod etiam hæc diffe-tate. rentia individualis habet se ad specificam, vt actus ad potentiam, & est entitas quædam positiua per quam, quia res est hoc aliquid, potest ea rite nominari Hæcceitas. Hanc suam opinionem Scotus his argumentis confirmat. Primò, omnis vnitas sequitur aliquam enti-. tatem; ergo vnitas numeralis; quæ est maxima & simpliciter vnitas, consequitur aliquam entitatem, que non potest esse entitas seu natura specifica; tum quonia ea vendicat sibi sua propriam vnitatem nimirum specifică; tum etiam, quia entitas specifica, cum sit indifferenter communis omnibus individuis, non potest esse principium corú determinatiuum, ac distinctiuum. Deinde, omnis disferentia eorum, quæ differunt inter se, reducitur ad aliquod primò diuersum; alioquin non effet status in iis quæ different inter se; sed individua propriè differunt, quia in aliquo sunt eadem, & in aliquo diuersa; ergo eorú differentia reducitur ad aliqua primò diuerfa; fed hæc non funt ipla natura specifica, xtpote secundam quam inuicem conueniunt indiuidua; ergo sicut diximus, ponendæ sunt differentiæ indiuiduales. Prætereà, cùm natura specifica contrahitur ad singulare, vel contrahitur per se ipsam, vel per formam, vel per materiam, vel per quaritaté, vel per Hæcceitatem; non per seipsam, quia cotrahens diuersu esse debet à contrahibili sicut actus à potentia; non per forma, quia forma, vt ait Aueriest subiectum vniuersalitatis, quare no potest esse principium singularitatis, & quia, ve diximus, contrahens debet esse extra rationem contrahibilis, forma autem est pars essentialis naturæ specificæ, quæ contrabitur ad singularitatem; non per materiam,

tum propter hanc eandem caussam proxime dictam, tum etiam quia idem est constitutium & distinctivum; at materia no potest distinguere, cùm id proprium sit actus secundum Arist.7. Metaphy. rext 49. his accedit a quod eadem numero materia est in duobus individuis, nempe cum vnum ex altero generatur, vr aër ex aqua, quare distin-Lio individuorum non debet peti à materia; non per quantitatem, quoniam secundum Arist.7. Metaphysicæ tex. 4. substantia composita est prior accidentibus, & Auerr. in codem libro comm. 1. inquit, individuum substantiæ prius esse aliis individuis accidentium; relinquitur igitur, vt talis contractio non per aliud, quàm per Hæcceitatem fieri queat.

Sed contra hanc opinionem existunt duz obiectiones. Vna est, Boëtium in libro de Trinitate, affirmare differentiam numeralem fieri per accidentia. Altera est, Arist. quamplurimis locis que in tra-Etatione sequentis opinionis recensebimus, clarissimis verbis referre ad materiam, distinctionem & vnitatem individuorum. Ad vtrag; responder Scotus. Ad priorem quidem, individua distingui per accidentia concomitatiue, hoc est, quia distinctionem individuorum, quæ primò & principaliter fit per Hæcceitates naturaliter ac necessariò consequitur distinctio per accidentia; vel illa Boëtij sententia accipienda est notificative, hoc est, secundum nos, nam quia latet nos sua cuiusque individui Hæcceitas, ideò solemus distinctionem indiuiduorum facere per accidentia. Ad posteriorem autem obiectioné respondet, sicut forma duplex est, vna totius, altera partis, quam distinctionem superius declarauimus, sic etiam materiam esse duplice ( nam forma & materia funt ad aliquid, vt quot modis vnum corum dicitur, totidem etiam alterum dici necesse sit) vnam que opponitur formæ partis, vt corpus animæ, alteram quæ opponitur formæ totius, & quia forma totius est tota quiditas, ideò materia que illi opponitur, est extra quiditatem, huiusmodi autem materiam Scotus vult esse suam Hæcceitatem, quæ vocatur materia, proptereà quòd constituit rem in vitimo esse subiscibili materiali, nec vilo modo pertinet ad esse formale, & quiditation rei.

oppuguat.

Hæc Scotus pro sua opinione, quam Heruæus quodlibeto 3. q. 9. Hernem opi- dupliciter impugnat. Primò quidem, quia cum Scotus ait principiú indiuiduationis non posse sumi à materia & forma, proptereà quòd sunt communes omnibus individuis, aut loquitur de communitate materiæ & formæ, quæ est secundúm rem extra animam, aut de ea, que est tantum secundum rationem; si de priori, ergo extra animam erit actu aliquod vniuerfale, quod falfum eft; cùm Aristot.dicat 1. de Anima tex. 8. Valuerfale aut nihil esse, aut posterius esse; nă ciulmodi vniuer-

universale, vel per se subsisteret seiunctum à singularibus, quod sanè absurdum est, vel esset in ipsis singularibus, at quicquid est in singulari,necessarium est esse singulare. Et quamuis Scotus de vniuersalium existentia aliter sentiat, eius tamen sententiam, & rationi & do-Arinæ Arist.aduersari, alio loco demonstrandum est. Sin autem loquatur de posteriori communitate quæ est secundum rationé, quod iple dicit de materia & forma, idem prorlus dici poterit de Hæcceitate, nam sicut ab hac & ab illa materia, vi montis abstrahitur ratio quædam materiæ quæ est communis omnibus materiis, similiter etiam ab hac & ab illa Hæcceitate potest elici communis quædam ratio Hæcceitatis quæ erit communis singulis Hæcceitatibus: quare si propter huinsmodi communitatem negatur materia vel forma esse principium individuationis, propter eandem negari etiam debet Hæcceitas. Deinde Heruæus quærit quid sit illa Hæcceitas; nam vol est substantia, vel accidens: si substantia, vel materia, vel forma, vel compositum; si accides, vel absolutum, vel respectiuum; si absolutu, vel quantitas, vel qualitas, at nihil horum potest Scorus dicere, quia Scotus laberetur in eas opiniones, quas ipfe in 2.lib.Sent.dift.3.acerrimè oppugnat; ergo illa Hæcceitas nihil est. Hæc Heruæus contra Scotum. Rationum autem Scoti facilis est solutio, nam quia ipse no aliam ob caussam sinxie illam Hæcceitatem, quam quia persuasum habuit individuationem non posse fieri vel per accidens aliquod, vel per materiam & formam, si demonstretur id esse fallum, vt certè in-Trà demonstrabitur, nullum erit eins fundamentum, quo sublato, tota confestim ipsius ruet atque concider opinio; quare ad tertiam opinionem transcamus.

## Principium individuationis non esse materiam signatam quantitate. C A 2. 1X.

I v v s Thomas in opuíc.de Ente & essontia, & de principio Saunda opiindiuiduationis, & in lib.5. Metaph. super tex.12 & in 3. par. nio qua est q.77.art.2. opinatur principiú indiuiduationis esse materia D. Thoma. cú quatitate; na duo in primis sunt de ratione indiuidui; v—

nú est, vt sit incommunicabile non aptum esse in pluribus; alterú est, vt sit distinctum numeraliter ab aliis eiusdem speciei; priorem proprietatem individuum accipit à materia, quæ cum sit vltimum subilcibile, facit vt forma in ea existens, non possit in aliis inesse; posteriorem autem proprietatem habet à quantitate, propter eam enim materia est divisibilis in multas partes, in quibus cú diversæ formæ recipiantur, existit numeralis individuorum distinctio. Sed præstat hâc

adscribere verba D. Thomæ ex 3. par. quæst. 77. art. 2. vt ipsomet dicente, quæ sit eius opinio clariùs atq; certiùs cognoscatur: sic igitur Expressa do- air, Est de ratione individui ut non possit in pluribus esse, quod dupliciter cotingit, vel quia no est natu in aliquo esse, or sic forma immateriales sunt per se ipprincipio in- Jas subsistetes er indinidua, vel quia forma substatialu seu accidetalu est quidiniduationis. dem nata in aliquo esse, no tamen in pluribus, ut hac albedo, qua est in hoc corpore non potest esse in alio; quantum igitur ad primum, materia est individuationis principium omnibus formis sibi inharetibus, nam cum tales forma apta sint esse in subjecto, ex quo aliqua carum recipitur in materia, qua no est in alio, sam nec forma ipfa sic existens potest in also esse. Quantum autem ad secundum, principium individuationis, est quatitas, ideò enim aliquid natu est esse in uno Tolo, quia illud est in se indivisum, or divisum ab omnibus aliu, divisto autem accidit substantia ratione quantitatu, & ideò quantitas est quoddam individuationis principium inquatium diversa forma numero, sunt in diversis partibus materia. V nde etiam quatitas secudum se habet quadam individuationem, possumus enim imaginari pluges lineas einsdem speciei differentes positione, qua cadit in ratione quantitatu. Hæc D. Thomas. Siquis autem plura scire cupit, quæ conducant ad huius sententiæ explanationem, legat tres illos principes Thomistarum; Capreolum inquam in 2. Sent. d. 3. & Paulum Soncinnatem in 7. Metaphys, quæst. 33.34.35. & Caietanum in commentariis suis super opusculum de Ente, & essentia. Quòd autem materia sit principium indiuiduationis permultis testimoniis Arist. ostendi potest, is enim 5. Metaphy. tex. 12. & lib. 7. tex. 28. & lib.12.tex.49.& 1.lib. de Cœlo tex.92.apertis verbis docet vnitatem, ac distinctionem individuorum esse à materia; ipsa autem materia ex se vna est, indeterminata atque indifferens ad omnia indiuidua, quapropter nisi ei accedat quantitas per quam determinetur, distinguatur & in diuersas partes diuidatur, non poterit esse sufficiens ratio & caussa determinandi & distinguendi individua.

Resutatio se-

Sed hæc opinio non videtur nobis vera duas ob caussas; primum cunda opinio- quidé, quoniam aggregatú ex materia & quantitate est ens per accidens; non potest igitur esse principiú constitutiuum individui, quod est ens per se; & cum quantitas sit accidens, quomodò potest esse principium individui quod est substantia? Denique rationes, quibus suprà refutanimus corum sententiam, qui quantitatem faciebant indiuiduationis principium, valent etiam contra hanc opinionem. Deinde, cùm ex aqua generatur aër, quænam quantitas est principiú individuans aërem? an ea, quæ in aqua præcedit generationem aëris? at hæc secundum ipsos corrumpitur, namin eo instanti, quo generatur aër, non est præcedens quantitas, siquidem idem instans est primum esse aëris, & primum non esse omnium præcedentium for-

ma-

marum;necessarium autem est principium formaliter constitutiuum alicuius, manere in eo, quod constituitur. An forte est ea quantitas, quæ cernitur in aëre generato? at hæc secundum ipsos ordine naturæ posterior est forma substantiali,& ipso composito, namque omnium accidentium volunt subiectum esse totum compositum, ita ve prius secundum naturam sit forma in materia, & ipsum compositum priùs sit individuum, quam habeat quantitatem; ex quo sit, vt quantitas adueniens composito, iam reperiat ipsum individuum & singulare, & potius quantitas individuetur per subiectum, quam è contrario. Si quis autem per materiam cum quantitate, putet eos significare voluisse materiam prout habet in se respectum quendam ad quatitatem, fallitur: & vt ita sit, id tamen pari facilitate refellitur, nam talis respectus non potest fundari in materia prima, quippe quæ per se indifferenter respiciat quamlibet demrminationem quantitatis; nec in quantitate aut præcedente, aut subsequente generationem indiuidui, propter idem, quod paulò antè de quantitate dictum est; ergo hic respectus est nullus. Prætereà, respectus non potest attingere, nedum complere, rationem formalem entis absoluti quale est indiuiduum. His accedit, quod secundum Thomistas materia prius respicit formam substátialem quam accidentalem, quare priùs indiuiduatur per substantialem, quam per accidentalem. Rationum autem, quæ pro hac sententia positæ sunt, ex his quæ mox dicemus, petenda est solutio. Cùm igitur quid senviant ali de quæstione proposita dictum sit, restat vt dicamus quid nobis sentiendum esse videatur.

Pnitatem & distinctionem individuorum principaliter esse à forma substantiali.

#### CAP. XII.

V Æ nobis probabilior videtur sententia,ea duabus propositionibus explicabitur. Prima propositio sit hæc. Vnitas & distinctio indiuiduorú est à materia, & à forma. Altera propositio, talis vnitas & distinctio principaliter est à

forma. Vtraque propositio facile probatur hac breui ratione. Vnum, & ens couertuntur, & ab eodem vnumquodque habet vnitaté & distinctioné, à quo habet esse, sed individuú substantiæ materialis, cùm sit compositum ex materia & forma, habet suum esse copletum à materia & forma; ergo ab cisdem habet vnitatem & distinctionem; sed principaliter compositum est ens & vnum & ab aliis distinctum proprer formam; omnes namque cocedunt esse cuius libet rei, vel solum,

A ij

vel certè principaliter esse à forma; ergo vnitas & distinctio indiuiduorum principaliter est à forma; cui rei etiam illud fidé facit, quòd materia est propter formam, etenim forma est finis materia, vt auctor est Arist. 2. Phys. tex. 81. & 91. quare vnitas & distinctio materiæ est ob vnitatem & distinctionem formæ, melius-enim est, vt inquit Auerr. 2. de Anima comm. 60. existimare diversitatem materiarum esse propter diuersitatem formarum, quam è cotrario, si enim vnitas. & distinctio generica est à forma, similiter etiam specifica, cur non itidem numeralis erit principaliter à forma? præsertim cum Arist, in 2.de Anima text, 2. affirmet per formam fieri hoc aliquid,& text, 7. vnitatem & multitudinem rerum principaliter esse ab actu, & in 7. Metaphy.text. 49 separare ac distinguere esse proprium actus. Auer. autem in 1. de Anima com. 2.7.8.9. conceptis verbis docet substantiam fieri & esse individuam propter formam.

Nota has dubitationes. gumentorum · Solmsio.

Sed hoc loco existunt dua perquam graues dubitationes. Vna est, per quid forma fiat singularis, cum ex se, vel sit vniuersalis vel certè quoniam ex indifferens ad vniuerfalitatem & singularitate? Altera dubitatio, cur earum folu- Arist. & Peripaterici vnitatem & distinctionem numeralem indiuitione pendet duorú ferè assignare soleant materiæ, si ipsæ principaliter sumútur à Rienis intelli- forma? Ad prioré respondendu est, formam per se nec vniuersalé nec genera es so singularem esse, si enim esset pet se vniuersalis, ergo nunquam postrariorum ar let esse singularis, quare nec generari nec corrupi, nam singulare est quicquid generatur & corrumpitur: sin autem esser per se singularis, non posser effici vniuersalis, nec cadere sub scientiam quæ est tantùm rerum vniuersalium. Etenim quod per se alicui conuenit, id necessariò ei conuenit & non potest non conuenire. Sed quemadmodum vniuersalis existit per abstractionem intellectus, per hoc nimirum quòd abstrahitur à materia signata, & à proprietatibus rerumsingularium, sic etiam sit singularis per productionem agentis, namquod producitur ab agente in materia quadam singulari, & per dispolitiones qualda singulares, necesse est ipsum quo que euadere singulare. In rebus enim primis arque simplicibus, non est quærenda caussaintrinseca & formalis cur vel sint, vel tales sint, & si qua est illarum caussa, en prouenit extrinsceus vel ab agente, vel à materia, vel ab ipsis dispositions bus. Ad posteriorem dubitationem respondendum est, vnitatem & distinctionem numerale assignati materiæ, tres ob caussas. Primò quidem, quia secundum nos manifestius est talem vnitatem & distinctionem-fieri propter materia, quam propter formam. Videmus enim vna sigilli forma variè multiplicari, proptereà quod imprimitur & recipitur in multis & dinersis subiectis. Deinde quòd multiplicari numeraliter, non coucuit formæ vt forma eft, ſed.

sed ve est forma materialis vel vnibilis materiæ, quocirca Intelligetiæ, quia sunt immateriales, non multiplicantur secundum numeru: anima verò rationalis, licet sit per se subsistens & immortalis, tamen quia est vnibilis materie, & pars essetialis compositi materialis, multiplicatur secundum numerum. Ad extremum, multiplicatio numeralis efficitur à natura, proptere à quòd res est corruptibilis, vt per huiusmodi multiplicationem, si non eadem res numero, saltem eadé secundum speciem perpetuò conserveretur, vr in 2. de Anima tex. 35. & 2.de Generat.tex. 59. scriptum reliquit Arist. At radix eiuscemodi corruptibilitatis, est in materia, quare non immeritò ei attribuitur individuorum multiplicatio. Quas igitur ob caussas vnitas & distinctio numeralis à Peripateticis interdum materiæ ascribatur cum ea principaliter sit à forma, hoc modo breuiter explicatum sit. Atque hinc etiam facilè potest elici solutio carum rationum, quibus suprà docuimus Thomistas, Scotistas & alios probare velle non formam sed vel quantitatem vel materiam signatam, vel aliud quidpiam esse principium indiuiduationis, quatum rationum enodationem in huc locum distuleramus.

> De forma relata ad suos effectsus, ac primum de existentia que est effectu formalis ipsim.

#### CAP. XIII.

Тот v м est de forma in se, & respectu tá materiæ quàm , compoliti ; restat vt de forma disferamus respectu suorú effectuú.Est auté duplex effectus formæ, vnus formæ vt forma est, quale est ipsum esse seu existentia; alter est formæ, vt est principium esticiens motuum & actionum naturaliú. De veroque nunc dicendum est, sed priùs de existentia; de qua nonnullæ quæftiones breuiter ac dilucide træctandæ funt, his enim explicatis; quæ ad cognoscendá existentiam pertinét, cognita & perspecta erút. Prima quastio est, an omnis existentia su à forma, ad quam respondendu est duplicem esse existentia, vnam quæ simpliciter & absolute dicitur per qua quidquid est in natura quocunque modo existit; alte. 1. Questio, an tá perfectam& determinatam ad gradum seu speciem aliquam entis. omnis existe-Alij eandem distinctionem existentiæ aliis verbis exponunt, aiunt ma. enim aliam esse entitatiuam, & aliam formalem. Prior igitur existentia non semper est à forma, nam materia existit, nec existentiam suam per quam est extra nihilum, & actu est in rebus, accipit à forma, sed cam sua vi & suapte natura haber, quemadmodum suprà libro 3.

à nobis demonstratum fuit. Posterior autem existentia, semper est à forma, vnde Aristot. 5. Metaphyl. tex. 15. alio, inquit, modo substantia dicitur, quodeunque fuerit caussa existentia in rebus, ipsisque inexistens, ve anima animali, & in 2.de Anima tex. 36. caussa, inquit, ipsius esse omnibus, substatia est, vocat autem ibi substantiam ipsam formam: & in 2. Physic. text. 11. ait res naturales per materiam esse in potentia, per formam autem existere actu: & sanè meritò, nam cum generatio sit mutario à non esse ad esse, non sit autem mutatio ad materiam, sed ad formam, necesse est, esse quod per generationem acquiritur, à forma proficisci, quare id quod Boëtius in lib. de Vno & vnitate ait, quòd omne else est à forma, & quod Philosophi definierut esse, existentiam formæ in materia, intelligendum est de esse perfecto & formali.

ftentia.

Secunda quæstio est, quid sit existentia. Ad quam respondendum quid sis exi- est. Primò quidem existentiam non esse quiditatem rei, nec de quiditate rei, ac proinde nec esse materiam nec formam nec compositum: quod probatur restimonio Arist. & ratione. Etenim Arist.in 2. lib.Posteriorum distinguit quæstionem an sit, à quæstione quid sit, , & in textu 7. ciusdem libri ita scribit; Quid autem est homo, & esse hominem, aliud est; & paulò post subiungit; ipsum verò esse, nulli est substantia. Atque id sanè rationi valdè congruit, nam definitio quæ declarat substantiam & quiditatem rei, non significat rem esse aut non esse, & quiditas per se indifferes est ad vniuersalitatem & singularitatems existentia verò semper atque necessariò coniuncta est cum singularitate rei, non enim existentia est vniuersalium, sed singularium. Deinde, existentia non est accidens; nam si est accidens, erit in aliqua Categoria vel quantitatis, vel qualitatis, &c. sed eam nihil horum esse manifestum est. Postçà, generatio terminatur ad ipsum esse, at generationis terminus non est aliquod accidens. Ampliùs, si est accidens, aut erit proprium aut commune non proprium, cum existentia communiter insit in omnibus rebus; neque commune, quia posset abesse rei sine eius interitu, quod implicat contradictionem, sic enim res existeret sine existentia.Postremò, accidens capit suam existentiam à. · fubiecto, quare si est accidens, præsupponet aliam existétiam in subiecto, at illa cum etiam sit accidens, rursus aliam præsupponet atque hoc modo numerus existentiarum procederet in infinitum. Existenxia igitur cuiuslibet rei, nec est de substantia & quiditate eius, nec vnum aliquod de accidentibus, quæ in ca infunt. Quid igitur est?nobis quidem videtur nihil aliud esse quam modus quidam rei, quo res dicitur esse extra nihilum & à suis caussis producta, & actu esse in mundo; qui enim dicit hominem, fignificat naturam & quiditarem hominis non declarando an lit actu in rebus, nec ne; qui autem dicit

dicit hominem existere, significat naturam hominis quatenus extra nihilum, & extra suas caussas producta existit in rebus. Ac modus quidem existentiæ sequitur modum essentiæ, nam si essentia fuerit completa per se, qualis est substantiæ completæ, existentia quoque est completa, vnde substantia dicitur per se existere; sin autem essentia fuerit incompleta cuiulmodi est accidentium & partium, existentia similiter incompleta erit, quocirca non dicuntur huiusmodi res per se existere, sed inexistere, inharcre, inesse in alio. Quamquam hoc non videtur habere locum in anima rationali, quippe quæ cùm habeat essentiam incompletam, est enim pars, & forma hominis; habet tamen completam existentiam; siquidem à corpore seiuncta per se existit. Verùm dici potest animam rationalem quatenùs est independens à materia, & composito, per se existere, quatenus verò est pars & forma inexistere & incsse in alio tanquam in toro & subiecto.Licet autem anima separata per se existat, nó tamen (propriè loquendo )per se subsistit, quia id est suppositorum, qualis non est anima.Verùm de hoc aliàs.

Tertia quæstio est, quibus rebus propriè conueniat existentia? Respondedum est, existentiam primo & per se conuenire singularibus quibm rebm & compositis, secudum quid autem vniuersalibus, & ipsis partibus, comenias exi-Loquimur autem hîc de existentia rerum duntaxat naturalium. Hoc stentia. autem ita probatur, ei conuenit existentia, quod actu verè existit per se, sed vniuersale nec per se existit, sed in singularibus, nec extra animam existit actu, sed tantum potentia; ergo non propriè conuenit yniuerfali existere. Deinde, existentia est earum rerum quæ generantur, corrumpuntur, mouentur, operantur, funt in loco determinato, & sub tempore, quæ quidem non coueniunt vniuersalibus nisi propter fingularia:nam vniuerfale, vt dici folet, abstrahit ab hîc & nunc Prætereà, existétia accidit rei ex eo quia est producta, vniuersale auté per se normanducitur sed tantum singulare; ergo, &c. Quod autem existentia per se sit totius non autem partium, vel ex eo manifestum est, quia vt sæpenumero Atistait, quod per se generatur non est materia nec forma, sed totum compositum, quare similiter etiam quod per se existit, erit totum compositum. His accedit, quòd nec materia per se existit, saltem existentia perfecta & determinata, nec forma, quippe quæ inexistit materiæ; ergo quod per se existit est ipsum copolitum. Restat quarta quæstio omnium grauissima & difficillima, an existentia realiter distinguatur ab essentia.

iiij

A G N A est disceptatio tá inter Philosophos quàm inter Theologos, an existéria cuiuslibet rei, distinguatur reali-

Quarta quaftio, an existentia distinguatur realiter ab essentia, & primum exponitur opinio D. Thoma.

CAP. WITII.

ter ab eius essentia & quiditate. De qua re duæ sunt opiniones. Vna D. Thomæ qui in omnibus rebus creatis existentia vult distingui realiter ab essentia. Altera alioru, qui id negant, qui inter essentia & existentiam sola rationis disserentiam esse putat. Nos priori loco D. Thomæ opinioné diligenter explanemus. Sententia D. Thomæ est, in qualibet re creata (folu enim Deum excipit) esse distingui realiter ab essentia. Vide D. Thomam in libro de Ente & essentia & in 2.contra Gentes cap. 52. & in 1. Sent. dist. 8. in 4. Metaph super tex.3. vide etiá Ægidium Romanú in libro de Ente & Essentia quæst. 9. & 1. quodlibeto, quæst. 7. Hanc opinionem latissimè tractat Capreolus 1. Sent. dist. 8. & Paulus Soncinas super 4. Metaph.quæst.12. Affirmat igitur D. Thomas duplicem in rebus creatis reperiri compositionem; vnam ex materia & forma, vnde resultat essentia rei;alteram ex ipsa essentia & existentia:respectu prioris com-Opinio D. positionis, essentia habet se ve actus; respectu auté posterioris habet se vr potéria, haber enim essentia potentia recipiédi existentia, quare existentia est vltima actualitas rei; in priori copositione res acquirit esse quiditatiuum, specificu, intelligibile, immutabile, indeterminatu fecundum tempus & locum, abstractum à singulatitate & à respectu ad caussas extrinsecas, vt ad efficienzem & finem. In posteriori autem acquirit esse existentiæ singulare, sensibile, generabile, & corruptibile, determinatum fecundùm tempus & locum, dependens non folú à caussis internis, sed etiam externis. Ac licet prior compositio non sit nisi in rebus materialibus, posterior tamé in omnibusmest etiam in ipsis Intelligentiis.

Quinque documenta fecundûm D. Thoma de-Etrinam, diliwanda.

Thome.

Ex his, quinque colliguntur quæ sunt secundum hanc opinionem fumma animaduersione digna: vnum est, nullam creaturam esse penitus simplicem; alterum, nullam creaturam esse actum purum; tertium, nullius creaturæ operationem esse idem cum eius substantia; genter obser- quartum, in omni creatura esse aliquod accidens; quintum, de nulla creatura verè dici posse quòd ipsa sit suum esse, sed hoc esse propriú Dei, qui dixit, Ego sum qui sum. Que omnia vno eodémque nitunrur fundamento. Nam si cunctis in rebus esse distinguitur realiser ab essentia; ergo in omnibus est compositio ex esse & essentia; ergo in omnibus est potétia, quia in omni copositione implicata est ratio potentiæ

potentiæ & actus; ergo operatio distinguitur à substantia cuiuslibet rei; nam cum operari sequatur esse, si esse distinguitur realiter ab essentia, multò magis operari; ergo quia in quibuscunque rebus operari distinguitur ab essentia, in his, operatio est accidens; in omnibus autem creaturis operari distinguitur à substantia rei; necesse igitur est in omnibus creaturis esse aliquod accidens. Denique si in creaturis esse extrinsecus aduenit essentiæ esque imprimitur à primo agente, nulla creatura est suum esse. Quomodò autem se habeat illa duplex compositio in rebus, sacilè intelligitur hoc exemplo. Est aër & perspituitas & lumen. A ër est in potentia ad perspicuitatem, perspicuitas est in potentia ad lumen, & perspicuitas est actus aëris, & lumen perspicuitatis. Sic materia el in potentia ad formam; forma vel essentia est in potentia ad existentiam. Sed quæret aliquis, quid sit talis existentia? Respondent, non esse vel substantiam, vel accidés, sed esse vitimum complemerum cuiuslibet rei, & reduci ad eam Categoriam, in qua est ca res cuius est existentia (verbi gratia) existentia quantitatis ad Categoriam quantitatis, existentia substantiæ, ad Categoriam substantiæ. Describunt autem existentiam hoc modo. Existentia est vltima actualitas impressa rebus à primo agente. Nam esse, quemadmodum dicitur in libro de caussis, est primus, vniuersalissimus, proprius atque immediatus estectus prima caussa.

Hæc opinio sic explanata quod attinet ad id quod nunc quæritur, an existétia realiter distinguatur ab esséria, confirmatur his argumétis. Primum Arist.in 2. Post.iis locis, quæ præcedenti capite in explicatione secundæ quæstionis citauimus, satis aperte declarat ipsum esse distingui à substantia rei; & Boëtius in libro de Hebdomadibus ponit huiusinodi sententias; Diuersum est esse & id quod est; & id quod est accepta essendi forma est atque subsistit; & ite, Omne quod est, participat co Thomistic quod est esse, vt sit. Ex quibus colligitur esse distingui realiter ab essen- quinque ratia. Deinde essentia, secundum se est indifferens ad esse & non esse, tionibus exiab vtroque enim abstrahitur:essentia enim rose(verbi gratia) in hye- stentiam re me non habet existentiam, in vere autem habet; ergo existentia distinguitur realiter ab essentia: nam si esset idem realiter cum existentia, nunquam posset reperiri cum opposito cius; quemadmodum si aliquid essetidem realiter cum albedine, nunquam posset reperiri cum nigredine. Adde, quòd nihil est in potentia ad seipsum, sed essentia rosa in hyeme est in potentia ad existentiam quam accipit in vere; ergo existentia rosæ differt realiter ab eius essentia. Posteà, si idem est esse & quiditas, sicut quælibet res & sua quiditas, ita esset fuum esse, ac proinde haberet esse infinitum, & illimitatum; omnis enim limitatio fit vel per subiectum in quo recipitur, vel per aliquas

differentias quæ contrahunt id quod limitatur: sed ipsum esse non limitatur per receptionem in subiecto, nam cum sit idem cum elsetia non potest dici, quòd recipiatur in ea tanquam in subiecto; nec etiam limitatur per differentias, sicut enim ens non habet differentias, ita nec esse, non enim habet essentiales differétias, quoniam hæ pertinent ad essentiam, nec accidentales, alioqui substantia existeret per accidens. Præterea, in accidente inexistentia disfert ab essentia, potest enim vnum ab altero separari, nam in quantitate hostiæ conlecratæ manet elsentia quantitatis, quæ priùs erat, non autem manet inexistentia, quia non inexistit alicui subiecto sicut priùs inexistebat, ergo similiter in substantia existentia realiter differt ab essentia. Postremò, quiditas non habet caussam esticientem (verbi gratia) hominem esse animal rationale, quiditatiue à nullo fit, tum quia hoc est æternum, quod autem fit à Deo, no est æternum, tum quia, quod fit à Deo, potest no fieri, at nullo modo potest fieri quin homo sit animal rationale, sed existentia habet caussam efficientem, omnia enim habent esse à Deo,& tá generatio, quàm creatio terminantur ad esse rei, ergo existéria differt realiter ab essentia. Hæc de opinione D.Th.

# Refellitur supradicta opinio & demonstratur existentiam re non distingui ab essentia. CAP. XV.

tiu secundum re dinerfam ∫entis.

In Intelligen- Ac sententia nobis non valde probatur, quibus autem 12-Aristotelem, eorum, qui censent existentiam non re, sed ratione tantum tionibus ea refellitur, eisdem comprobatur altera sententia

distingui ab essentia, quam sequitur Henricus, Scotus, Durandus, non esse ab es- Guiliclmus Ochamus,& alij quamplurimi.Primùm autem ostendemus secundum Arist. in Intelligentiis existentiam re non distingui ab essentia: tum idem simpliciter & vniuerse demonstrabimus in omnibus rebus. Existentiam non distingui ab essentia in Intelligentiis secundum Aristot.doctrinam, hinc manifestum est: Aristot. in 8. Metaphys.text.16.ait quæcunque nec sensibilem nec intelligibilem materiam habent, se ipsis sunt ens, & vnum, & non per aliquid sibi additum; sed Intelligentiæ nec sensibilem nec intelligibilem materiam habet, dicitur enim materia sensibilis ea quæ est in rebus Physicis, & intelligibilis, quæ est in Mathematicis; quemadmodùm ipsemet Aristot.declarat in 7. Metaphys.text.35. ergo Intelligentiæ non funt nec existunt per existentiam additam essentiæ suæ, & ab ea, re diuersam. Præterea, in abstractis à materia idem est quiditas & habés quiditatem, vt Arist, ait in 3. de Anima tex. 9. sed habens quiditatem,

est res existens; ergo in rebus abstractis existétia est i dem cum essentia. Ampliùs, si in Intelligentiis esset compositio ex essentia & existentia, ve volunt Thomistæ, esset in ipsis potentia, nam essentia habet potentiam ad existentiam; sed Aristot. omnem remouer potentiam ab Intelligentiis, nam in lib. 9. Metaph. tex. 17. ait omne æternű carere potentia, & solum ibi excipit cœlum, quod habet potentia ad vbi, ratione cuius est mutabile & variabile; & in 12. Metaph. text. 30. scribit in Intelligentiis nulla esse potentiam siue in substantia siue in operatione. Cuius rei vtroque in loco hanc reddit caussam; cum omnis, inquit, potentia sit contradictionis, si Intelligentiæ haberent potentiam, vel in substantia, vel in operatione, possent esse, & non esse, etiam operari, & non operari; quare & motus colestis, & Intelligentiarum atque adeò ipsius mundi æternitas tolleretur. His accedit, quod apud Peripateticos tritissimum est, atque certissimum axio. ma ommem compositionem esse nouam & dissolubilem, quare si in Intelligentia elset compositio ex elsentia & existentia, Intelligentia non essent æternæ. Quid?quod Aristot.in 12. Metaphys.text. 51. vult in Intelligentiis idem (ecundum rem else intellectionem, intelligentem & rem intellectam; si autem intellectio idem est cum substantia Intelligentiæ, multò magis erit existentia. Atque hæc quidem pauca de existentia & essentia Intelligentiarum secundum Aristotelicæ disciplinæ decreta, dictasint. Deinceps ad generalem eiusdem rei demonstrationem, quæ omnes in res conueniat, aggrediamur.

Omnes res qualescunque fuerint, habere existentiam re non di- Septem arquuersam à sua ipsorum essentia, ad hunc modum ostendi potest. Pri-mentis probamò Aristot, in 4. Metaphys. text. 3. & in 5. lib. text. 14. & in 10. lib. text. tur, existentià 8. scribit ens & vnum aditicta rebus, nibil amplius significare, cuòm cuiusibet rei 8. scribir, ens & vnum adiucta rebus, nihil amplius significare, quam non diftingui res iplis; sed idem est existens, quod ens; ergo existere non significat ab essentia. aliquam rem diuersam ab essentia; probatur minor, tum quia hoc nomen ens impositum est, vt ait D. Thom. in lib. de Ente & essentia, ad significandam essentiam in ordine ad existentia; tum etiam, quia cum existere se transcendens, necesse est vt sit vel idem quod ens, vel aliqua passio entis; sed constat nó esse aliquam passionem entis; ergo est idé quod ens: & confirmatur hæc ratio, existere est transcendens; ergo non significat aliquam rem diuersam ab iis de quibus dicitur: probatur consequentia, tum, quia cætera transcendétia vt ens, vnum, Transcendenverum, bonum, non lignificant aliquid re diuerlum ab iis de quibus tia non signidicuntur, tum etiam quia hoc requirit ratio transcendentis : nam si ficant re qua est transcendens, ergo per omnes res peruadit, si autem existentia abin de quiest res quædam, ergo ipsa quoque existet, nam transcendens de om- bu dienniur. nibus dicitur; vel igitur, se ipsa vel per aliam entitatem, si se ipsa,

Digitized by Google

cur non itidem essentia existet se ipsa ? sin autem per aliam entitatem, & illa similiter per aliam, res abibit in infinitum. Deinde, si existéria est res quædam diversa ab essentia, necesse est eam esse vel substantiam vel accidens; non est substantia, quia nec est materia, nec forma, nec compositum, hæc enim pertinent ad ipsam essentiam; nec est accidens, tum quia substantia non existit propter accidés, sed potiùs è contrario; tum etiam, quia dici non potest ad quam accidentis Categoriam existentia propriè pertineat. Nec sirmum est Thomistarum perfugium, qui respondent existentiam, nec esse substantiam, nec accidens, sed vltimam rei actualitatem, atque complementum. Hocenim est, vt Aristotelico vtar prouerbio, preter fores rationi occurrere; sine enim existentia sit complementum sine actualitas, sine quiduis aliud, id non obstat, quominus necesse sit cam esse vel substantiam, vel accidens; etenim diuisio entis in substantiam & accidens, immediata est, quippe cum ad cotradictoria reducatural osteà, existentia secundum Thomistas est actus, cum igitur Aristot. 2. de Anima text. 2. & 5. distinguat actum in primum & secondum; quarendum est, an existentia sit actus primus? sed is est forma secundum Aristotelem, quare si existentia est actus primus, non poterit re distingui à forma. An secundus? at verò is est operatio : ergo existentia nullus est actus. Prætereà, essentia secundum ipsos est in potentia ad existentiam, duplex autem est potentia, vt Arist. innuit 8. Phys. text. 32. & 2. de Anima 55. vna essentialis, altera accidentalis; sed essentia non est in potentia essentiali ad existentiam, alioquin essentia per se non esset completa, & per existentia essentialiter compleretur, quod & falfum est, & decretis ipsorum repugnans; nec in potentia accidentali, quia existentia non est accidens, ergo, &c. Confirmatur hæc ratio; vel ex essentia & existétia sit vnum ens per se, vel vnum ens per accidens:non vnum ens per se, quia cum essentia sit actus & similiter existentia, est apud ipsos quasi axioma certissimum, ex duobus entibus in actu non posse fieri vnum ens per se, hac enim maximè ratione pugnant ipsi contra eos, qui ponunt multas formas substantiales in vno composito; sin autem ex ipsa existentia & essentia existat vnú ens per accidés, cum res existens sit terminus generationis, generatio substantialis terminaretur ad ens per accidens. Ampliùs, si existentia re differt ab essentia, essent duo termini per se primi ipsius generationis, quod nequaquam fieri potest. Vnitas enim numeralis cuiuslibet motus, pendet ex vnitate numerali termini, ad quem; probatur antecedens: nam terminus generationis est forma, vnde Arist. formam sæpè vocat generationis terminum, sinem, & cuius gratia;est etiam existentia terminus generationis, nam generatio definitur esse mutatio

mutatio à non esse ad esse; generari est fieri, fieri autem per se terminatur ad esse; quare si esse secundum rem differret à forma, duo essent termini generationis. Verùm Thomistæ respondent, esse quidem duos terminos, non tamen æquè primos; sed vnùm primarium, alterum secundarium:benè habet, sed quæratur ab illis verum velint esse primarium, formam ne, an existentiam? non existentiam, hæc enim posterior est forma, cum sit essectus formalis eius; nec ipsam formam, nam si generatio per se primò terminatur ad formam, sesundario autem ad existentiam; ergo etiam si remoueretur existéria (quacunque ratione id fieri possit) generatio quantum attinet ad ipfam rationem generationis, completa & absoluta esset in sola forma; quod tamen implicat contradictionem, pugnant enim hæc inter se,, aliquid esse generatum & productum, quod tamen non existat; at si existentia esset terminus secundarius generationis, non accideret talis repugnantia ; quemadmodùm , quia calefactio primò terminatur ad calorem, secundariò ad raritatem, etiam si raritas separaretur à calore, nihilominùs calefactio intelligeretur completa & absoluta per folam caloris productionem. Ad hæc, in accidente essentia non di-Ainguitur ab existétia, ergo nec in substantia; par enim est viriusque ratio. Probatur antecedens. Si existentia accidentis est res diuersa ab In existentiaessentia, quærendum est, an talis res sit substantia vel accidens, non accidentis absubstantia, ve patet: si est accidens, ergo similiter ipsum inexistit, aut cine estentia. igitur leiplo, aut per existétiam à le diuerlam; li seiplo, cur non idem de primo accidente dictum est?si per aliam existentiam, idem rursus de illa quæri potest, atque hoc pacto res procederet in infinitum. Postremò, ratio Auerr. in 4. Metaphysicæ comm. 3. contra Auicennam affirmantem ens, & vnum significare dispositiones seu naturas quassam adiunctas rebus de quibus dicuntur; quam rationem ibidem probat D. Thomas. Hæc inquam ratio Auerr. nó minorem vimhabet contra hanc Thomistarum opinionem, quam contra Auicennam. Est autem ratio Auerrois huiusmodi. Si ens, & vnum significant aliquid additú rebus, cùm illud etiam sit ens & vnum, alioquin nihil esset, vel est tale seipso, vel per aliquid aliud, si seipso, etiam quælibet res erit ens & vna seipsa; si per aliud, de illo itidem quæratur, & sic continget processus in infinitum. Hæc ratio similiter valet contra Thomistas; nam si existétia est res diuersa ab essentia, cùm ipla existat siquidem ipsum existere transcendens est; vel existit seipsa vel per aliam existentiam; & cætera deinceps, similiter vt suprà, connectantur. Quare, ne pluribus argumentis colligendis longiores simus; ex his quæ dicta sunt manifestissimum est, existentiam non posse realiter distingui ab essentia; & sanè nulli viro sapienti placere

potest multiplicatio entium sine caussa & necessitate, præsertim cùm quæ de essentia & existentia dicuntur, sola rationis distinctione posita, facillime defendi & optime possint explicari.

Soluuntur rationes quibus probabatur existentiam re distingui ab essentia. CAP.

Estat, vt rationes Thomistarum dissoluamus. Ad Pri-mam rationem corum, ita respondemus. Illis testimoniis non concludi distinctionem realem inter essentiam & existentiam, sed tantum rationis. Ad 2. Primum non valet, es-

sentia est indifferens ad esse & non esse; ergo distinguitur realiter ab existentia: nam etiam albedo est indisferens ad fundandam dissimilitudinem coparatione nigredinis, & similitudinem coparatione alterius albedinis, & albedo tamen nec à similitudine, nec à dissimilitudine re differt, non enim relatio re differt à suo fundamento. Similiter quátitas indifferens estad hanc vel aliam quamlibet determinationem & figuram, at inter quantitatem & figuram non est distinctio realis. Deinde, falsum est essentiam posse esse cum existentia & sine existentia, nunquàm enim est essentia sine existentia, & oppositum huius,implicat contradictionem; essentia enim nihil est sine existentia. Potest quidem essentia esse in intellectu sine existetia, id est, concipi ab intellectu non concipiendo, an existat, necne: neque existere actu, nec non existere actu, est de conceptu quiditatis vel essentiæ. Veruntamen ex hoc non potest colligi distinctio realis inter essentiam & existentiam, alioquin cum existentia possit concipi quatenus nődum est actu, sed potest esse, & quatenus iam actu est, & ad vtrunque sit indifferens, sequeretur ipsam existentiam realiter distingui à An quelibet scipsa, prout actu est. Ad 3. Creaturam esse suum esse, dupliciter inres sie sun esse, telligi potest; vno modo, essentiam creaturæ idem secundum rem or quomodo esse cum sua existentia, & hoc verum esse contendimus, necid soli limitetur ip- Deo conuenit, sed commune est omnium rerum:altero modo, creasym esse in turam habere esse à se non aliunde acceptum aut dependens, & hoc falsum est, nec id est contra nos, nam hac ratione nec creatura est sua quiditas: cùm enim talis quiditas non sit Deus, necesse est esse à Deo, cuius proprium est esse à se. Quod autem quærunt, quomodò esse creaturæ limitetur si est idem cum essentia? Respondendum est, existétiam cuiuslibet rei intrinsecè limitari secundum gradum & menfuram suæ quiditatis, nam modus existentiæ, vt supradictum fuit, est secundum modum essentiæ, extrinsecè autem determinari à primo agente, qui secundum sapientiæ suæ dispositionem, & voluntatis luæ

fuz determinationem, omnia condidit in pondere, numero & menfura, cunctifque rebus præfiniuit modum, speciem & ordinem. Et sanè quod ipsi quærunt de existentia, idem planè similiter quæri potest de quiditatibus rerum simplicium. Etenim cum in his vnumquodque sit sua quiditas & omnis quiditas, quæ non est Deus, sit sinita, percunctari oportet à Thomistis quomodò huiusinodi quiditates simplices contrahantur ac determinentur? Ad quartam. Negandum est quantitatem hostiæ consecratæ amissise eam existétiam quam habebat ante consecrationem; nam cum existentia separari nequeat ab co cuius est, sine eius interitu, quid enimaliud est corrumpi quàm priuari sua existentia? si quantitas in consecratione hostiæ amilisset priorem existentiam, necessariò fuisset corrupta, & rursus denuò generata. Quare cadem prorsus existentia manet in quantitate ante & post consecrationem, sed diuerso modo, nam antè erat in subjecto in ipso inhærens & ab ipso depédens, post autem est per se absque vllo subjecto, quocirca antè verè dicebatur inexistere & ipsius existentia verè dicebatur inexistentia, pòst autem minimè. Ad An quiditas quintam. Falsum est quiditatem creaturæ non habere caussam esti- eninstibet rei cientem, nam si ipsa non est Deus, necesse est cam à Deo productam creata habeat esse; quinimmò quod producitur per generatione substantialem, est causam esse. forma & quiditas, alioquin non esset generatio substatialis, si ea non sis eterne. per se terminaretur ad substantiam. Falsum etiam est quiditates rerum, prout habent esse diuersum à Deo, & extra Deum, esse æternas; nam cum æternitas sit duratio, quæ est quasi quædam extensio ipsius existentiæ, haberent prosectò existentiam æternam; vel probanda esset opinio Henrici, qui affirmat creaturas ab æterno extra Deum habuisse quoddam esse non existentiæ, sed essentiæ, quæ opinio & à Thomistis & ab aliis ferè Theologis reprobatur. Ergo Deus producendo hominem, simul etiam producit quiditatem hominis, & tribuendo ei naturam sensitiuam & rationalem, facit, vt de quiditate hominis sit, esse animal rationale. Itaque quiditas creaturæ vel nihil est, vel idem est quod Deus, vel si quid est à Deo diversum & seiunctum, id necesse est ab eo productum, atque effectum esse, vel est tantum notio ipsius quiditatis quam format intellectus.

De altero effectu forma, qui est operatio. CAP. XVII.

E actionibus que à forma proficiscuntur, ea tantum bre- eausse cur ab uibus explicanda sunt, que ad ampliorem certiorémque una forma formæ notitiam conducunt. Ac primum quidem sciendum multa ac vaest, ob quinque caussas posse contingere, vt ab vna eadémque forma proficissain.

Quinque

multæ ac variæ actiones proficiscantur; vel enim vna per se prouenit à forma, altera verò per accidés, sicut ab igne per se est calefactio, peraccidens est congregare, segregare, rarefacere; vel quòd vna est à forma tanquam principali agente, altera est ab ea vt est instrumentum alterius agentis, quemadmodum ignis ve ignis calefacit, ve autem in viuentibus est instrumentum animæ, concoquit, attrahit, generat carnem & ossa; vel quia fouma est consociata cum multis accidentibus, quomodò ignis per siccitatem exsiccat, per calorem calefacit, per leuitatem mouetur sursum, & anima per varias potentias; multas & varias explet actiones; vel quia forma est caussa vniuersalis, & per agentia patticularia determinatur & deducitur ad varias actiones & effectus, quam ob caussam sol & homo generant hominem, sol & equus aut planta generant equum aut plantam; vel ob materiam, in quainest forma, aut densiorem aut rariorem, ob eam rem calor in materia densa acriùs viit quam in materia rara.

Deinde considerandum est, in actionibus quæ manant à forma, quatuer à Pe-quatuor imprimis solere à Philosophis perpendi: substantia seu naripateticis co- turam actionis, durationem eius, modum, & effectum. Natura actiosiderari solere. nis in eo est, ve videatur, an sit materialis ved immaterialis, corporea vel incorporea. Duratio, an sit æterna, nec ne. Modus an sit dependens vel independens, sit ex nihilo, an ex aliquo subiecto. Essectus, quid sit & quale id quod postactionem relinquitur & per ipsam actionem producitur. Ex his quatuor facile cognoscitur & æstimaeur cuiusque formæ vis atque præstantia, quorum omnium multa & illustria sunt apud Aristot, exempla. Etenim in 2. lib. de Generat. animal. cap. 3. demonstrat animam sensitiuam & vegetatiuam ante corpus esse nó potuisse, proptereà quòd earum actiones sint penitùs corporez: menté autem, qu'dd eius actio sit incorporea, extrinsecus aduenire, dininam ac separabilem esse. Et in 1. de Anima tex. 13. docet ex operatione intellectus, cognoscendum atque diiudicandum esse, an is sit à corpore separabilis, nec ne. Idem quoque in 8. Phys. & 12. Metaph.ex æternitate motus cœlestis, cuius esfectrices sunt Intelligentiæ, concludit eas esse sempiternas, immateriales, indivisibiles,& immobiles.Ex modo autem agendi , Theologi ostendunt infinitam esse Dei potentia; nam quauis nullus Dei esse cus sit infinitus, tamen quia multa creauit & quotidie creat ex nihilo, is modus agédi ex nihilo clarissimè declarat infinită eius vim atq; potestate. Ad extremu, ex effectu rectissime indicatur de forma que est efficiés, ná cú omne agés producat (quoad eins fieri possit) aliud sibi simile, qualis & quáca in rebus effectis inest arque cernitur nobilitas, talem arque tansam in formis efficientibus eam inesse & æstimari oportet. Atque hoc

hoc quideminterest inter formas colestes & sublunares, quodilla quò superiores atq; persectiores sunt, eò pauciores habent actiones: distrimen inprimum enim cœlum quòd omnium est nobilissimu, vnico tantum estesses Simplici motu cietur, & Theologi in primis nobiles, affirmant quò sublanares. Angeli superiores & prestantiores sunt, eò minorem habere tum intellection utum specierum intelligibilium multitudinem ac variotatem; cum enim dignitate & similitudine Deo propiotes sint, magis epiam diuinam vnitatem atque simplicitatem imitantur. E contrario auté res se habet in rebus sublunaribus, in quibus que pressantiores sunt eas videmus pluribus actionibus abudare. Etenim homo princeps omnium terum caducarum atque mortalium, multitudine varietatéque functionum ceteras res longe superat. Cuius rei hac con-Rat esse caussam, quòd in mortalibus, que prestantiora sunt, plures formas seu plures facultates formales nacta fint, è quibus necesse sit

plures etiam actiones dimanare.

Postremò, illud etiam hoc loco intelligendum est, omnem actio- Nulla assionem esse à forma nullam autem à materia prima, quatenus materia nem proficises est, quod Arist.1.de Generat.tex.55. confirmat his verbis; Materia se- à materia, ve cundum qued materia, passiuum est, & in 2. lib. tex. 53. Materia mouers & materia ef, pati, mouere autem, o facere alterim potentia : quod fanchoc modo pro-pulchre debari potest, omne agens producit sibi simile, si igitur materia agit, quid producet ? non formam quippe que est illi dissimillima arque adeò opposita; ergo producet materiam: at materiam in generabilem & incorruptibilem esse superiori libro ostensum est: posteà fi materia ageret, eius actio reciperetur in materia, quare si vna pars materiæ primæ estet agens, altera patiens, cum omnes partes materiæ primæ sint einsdem rationis, hinc efficeretur, idom respectu einsdem esse agens & patient, quod est absurdum: quid multaractio no est nife inter contraria, materia nulli est contraria, non enim alij materia, siquidem contraria specie differut, omnes autem materiæ partes sunt eiuldem naturæ;nec formæ,vtpotè quam in se suscipit & substentat. vnum autem contrarium, vt docet Arist. 1. Phy. tex. 51. non suscipie in se alterum contratium; ergo materia nullius actionis est caussa efficiens. Forma autom triplicem habet caussalitatem.nam quod Arist. de anima scribit lib.2.de Anima tex.36.id vniuerse conuenit in omnes formas naturales, Etenim respectu ipsius esse vel existentia, est forma est caussa formalis; respectu operationum & motuu naturalium, est esficiens; respectu generationis, per quam ipla producitur, est finis.

Tripliciter

An sit aliqua forma Physica separabilis à materia & de immortalitate anima rationalu secundum doctrinam Platonia.

> CAP. XVIII.

ESTAT extrema pars huius libri, in qua disquiredum est, an inter formas Phylicas limliqua leparabilis à materia & immortalis;que quidem quæstio solùm inducitur & proponitur tractanda propter animam rationalem quæ est vera & naturalis forma hominis:nam vel nulla est forma Physica sep trabilis à materia, vel si qua est, talis profectò sola est anima rationalis. Huius auté disputationis dux sunt partes, vna complectitur veritatis declarationem atque confirmationem: altera continet solutionem argumentorum quæ contra verit item adducuntur. Nos in præsentia priorem tantum partem exponemus, posteriorem autem renciemus in lib. de Anima; nam si hanc quoque pertractadam susciperemus, & libri magnitudo nimium excresceret, & multa hie di putari necesse esset, ab instituta huius operis ratione valdè aliena. Quire veram de anima rationali sententiam, nec iciune nec indiligence. ( quantum ad id de quo in presentia agitur, attinet) expositam, nunc lector accipia : enodationem autem explanationémque innumerabilium prope difficultatum quæ contra veritatem & solent & possunt afferti, also loco à nobis expectet. Primum igitur indicemus quid de immortalitate animæ rationalis duo Philosophorum principes Placo & Arist. senferint: tum doceamus, an immortalitas animæ nostræ possit eriá lumine naturæ cognosci, & I hilosophicis rationibus comprobati: ad extremum, quia fortasse aliquis multitudine ac podere argumentorum oppressus, cocederet quidé animam nostram esse immortalem, sed ambigeret, nú ea sit vera & naturalis forma hominis, hoc est, forma, vr vocant, informans & dans esse homini, idcirco ne quid veritati officere queat, hunc quoque ambiguitatis & dubitationis scrupulum eximamus. Ac de Platone quidem, quid is senserit de animi nofiri immortalitate, dicere ordiamur.

menta ex do Etrina Plato dam animi mostri immortalitatem.

Certum est animam rationalem secundum Platonem esse immortalem; nam & plurimis in locis id affirmat, vt in Phædro, Phædone, Timæo, Philebo, in Menone, in libris de Republica, in epiftolis, presertim ad Syracusanos: & ea de re cum nemo vnquam dubitauerit, un ad proba. nulla est controversia. Rationes autem quæ ad id confirmandum ex scriptis & doctrina Platonis eliciuntur, hæ ferè sunt. 1. Vnum cotrarium non recipit alterum; sed animus noster per se viuit & adfert vitam corporisergo non est capax morris. 2. Animus descendens ad res corporeas & sensibiles, obscuratur, atque se ipso ignobilior, vilior, & **ab**-

abiectior existit; abducens auté & reuocans se à corpore ad res diuinas: & æternas maximè illustratur & perficitur; tantum igitur abest vt ex leparatione eius à corpore timeri debeat eius interitus, vt tum maxime perfectio & felicitas ipfius speranda sit.3. Animus imperat& dominatur corpori, vt planú est in viris iustis ac sapientibus; ergo no depédet à corpore, nec est cu eo mixtus: recte enim Anaxagoras dixit folú intellectú no fuisse mixtú cú aliis rebus, vt illis dominari; & imperare posser. 4. Scire nostrum non est aliud, quàm quodda reminisci corú quæ animus noster antequàm in hoc terrenum & mortale corpus nostrum intraret, cognouit & gessit, vt Plato in Menone ostendit; fuit igitur animus ante corpus; quare est immortalis. 5. Animus à se iplo mouetur, ergo est immortalis, quia quod à seipso mouetur semper mouetur, nunquá enim seipsum deserer. Alcinous in libro de doctrina Platonis cap. 25. ait Platonem vocare animam seipsam mouentem, quia habet vitam innatam, pet seipsam semper operantem: quare cum Arist, propter hunc motum animæ Platonem reprehedit in i.lib.de Anima, is sanè non sententiam Platonis, sed eius tantumodò verba & modum loquédi redarguit: & Albertus de libro de Origine animæ, inquit hanc rationem Platonis, paucis mutabilis eadem penitus esse cum illa Arist, in 2. lib. de Generat, animal, cap. 3. qua probat mentem extrinsecus aduenire divinamque ac separabilem esse, proptereà quòd cum eius actione nulla communicet actio corporalis: & cum ca regul, quam idem Arist. tradit in primo de Anima, affirmans, si anim i nostra habet propriam operationem non communicantem corpori, cam separabilem esse:ita vt apud Platonem idem sit animum moueri à se, quod apud Arist. animum habere propriam operationem non communicabilem corpori. 6. V numquodque corrumpitur à suo proprio vitio & malo; sed anime proprium vitium arque malum est ignorantia, & improbitas, à quibns tamen ipsa non corrumpitur secundum substatiam; ergo simpliciter est immortalis, 7. Animus noster habet eundem vltimum finem, quem intelligentiæ, nempe cognitioné & amorem Dei; ergo similem quoque naturæ immortalitatem obtinet. 8. Inter animantia, solus homo habet cognitionem Dei, & cultum atque religione; solus intimo conscientiæ angore torquetur, solus tangitur appetitu & cura posteritatis afque immortalitaris, solus studet, & contedit proxime ad Dei similitudiné accedere que omnia immortalitatem eius declarat.9. Sublața immortalitate animorum, vpà quoque tolli prouidétiam Deinecelfe est, quare nihil magis impium cogitari potest: h, nc autem, rations paulò infrà, explicatius tiademus. 10. Fides habenda est vaticiniis & responsis optimorum & sapientissimorum hominum, appariționi-

45 - 25 - 49

bus & oraculis Deorum, quibus immortalitas animi nostri confirmatur; & certè, vt qui sque iustissimus, & sapientissimus fuit, ita optimè de anima nostra sensit; multos ité homines constat providisse & prædixisse ea quæ futura erant, quòd sanè magnum argumentum est ad idem demonstrandum. Hæc igitur secundum Platonem de animi nostri immortalitate breuitor dicta sint. Ex supradictis autem rationibus, quarta, falfa & absurda est; quinta, firma & necessaria, & vt vocant, demonstrutiua: cærerarum, non paucæ fatis probabiles, quæ dam verò aliz leues & infirmz funt. Porrò Plato nonnumquam ea ratione confirmat animum hominis esse immortalem, quòd sicut corpus hominis; quia est simile rebus caducis & mortalibus, constat: esse mortale, ita cum animus & mens nostra Deo rebusque diuinis quæ sunt immortales, quàm simillima sit, non est dubitandum eam quoque immortalem esse. Quam Platonis argumentatione, Porphyrius in ijs quæ scripsit ad Boëthu, mirifice comendat, & omniu argumentoru quæ ad eam sententiam probandam adhiberi possunt, firmissimam & optimam esse affirmat, eamque multis discrtisque verbis exponit atque corroborat: vt videre licet apud Eusebium librovndecimo de Præparatione Euangelica cap.14.nam ea nos hoc loco, brenitaris studio commemorare supersedemus: sed veniamus ad Aristorelan.

> Animum nostrum esse immortalem etiam secundum do-Arinam Aristotelis.

#### CAPVT XIX.

RISTOTELEM autem existimasse animum nostrum esse immortalem, ex multis locis eius planistimè intelligi poma Ariflote rest; nam in 1. libro de Partibus animalium cap. 1. affirmat ad demonstra. animam intellectiuam esse abstractam à materia. In 1.de Generatiodi animi no rie animal. cap. 3. inquir folam mentem extrinsecus aduenire, diui-Hri immer-nam, & separabilem esse, & cum eius actione non communicate actionem corporalem. In 2. libro de Generatione & corruptiome textu 41. ablurdum esse, inquit, animam esse ortam ex elementis, cum eius actiones & operationes non sint corporez. In primo de Anima rextu 61. & 66. vocat intellectum nostrum incorruptibilem, divinum & impassibilem; & in textu 82. Rationabi-Ilssimum esse, inquit, intellectum antiquissimum esse & dominum; & in textu 92. difficile, inquit, est vel fingere in qua parte corporis sit intellectus. In 2. lib. de Anima textu 11. **scribit** 

Scribit nihil prohibère quasdam partes animæ separabiles esse, quia mullius corporis actus sunt: & in text. 21. ait intellectum speculativa effe aliud genus animæ & separari posse aliis tanquam perpetuum à corruptibili. In 3. lib. de Anima tex. 4. ait intellectum non esse mixtum, & in tex. 6. esse incorporeum & inorganicum, & tex. 7. sensitiuu quidem non esse sine corpore, intellectum autem à corpore esse separabilem. In text. 15. affirmat intellectum, quia est sine materia, esse per se intelligibilem & intelligentem.In 12.Metaphysicæ tex.17. nihil prohibere air aliquam animam remanere post interitum compositi, non quidem omnem, sed tantum intellectiuam: & in text. sr. dicit intellectum humanum esse indiuisibilem, & sine materia. In 3. de Anima text. 18. ait intellectum possibilem esse in potentia ad omnia intelligibilia; talis autem non effet, fi non effet immaterialis, & incorruptibilis; & in tex.19.vocat intellectum agentem separabilem, non mixtum, & impassibilem; in tex. auté 20. etiam immortalem: ergo fimiliter etiam intellectus possibilis erit separabilis&immortalis, tú quia paulò suprà in tex. 17. dixerat prædictos duos intellectus esse differétias anima rationalis; tum etia quia inter agés, & patiés debet esse proportio, qualis non esset inter intellectum agentem& possibidem, si ille esset immortalis, hic autem mortalis: & sanè si agens est immaterialis quia facit omnia intelligibilia, quomodò possibilis no erir etiam immaterialis & incorruptibilis, cum in se recipiat atque cognoscat omnia intelligibilia? Quid? quòd si intellectus possibilis est materialis, omnia cognoscet materialiter, quid igitur ei opus erit intellectu agente? Multis in locis Aristoteles affirmat sensum quidem esse singularium, intellectum verò vniuersaliu, at si esset virtus materialis, omnia perciperet materialiter atque singulariter. In lib. 3. Ethicorum & in libro Perihermenias, vbi agit de futuris contingentibus, videtur astrucre liberum arbitrium, quod sanè, si animus est materialis & mortalis, nullum esset. Scripsit etiam Arist. dialogum ad Eudemum Cyprium familiarem suum, cui ettam dicauit octo libros Moralium qui nunc extant. In illo autem Arist. collegit multas rationes ad ostendendum immortalitaté animi nostri, vt refert Themistius in Paraphrasi super tertium de Anima cap. 37. Vide etiam Plutarchum in vitaDionis, & in Cosolatoria ad Appolloniu. Illius quoque Eudemi meminit Cicero in primo de Diuinatione, narrans somnium quoddam eius ad immortalitatem animi pertines, disertis verbis ab Arist confirmatum atque perscriptu. Hæ sunt de plurimis, no nullæ illustriores Aristotelis sententiæ, è quibus intelligere licet immortalitatem animi nostri cognitam & probatam fuisse Aristoteli. Verum de sententia Platonis & Aristotelis corumque testimoniis,

hæcsint satis. Non enim huius loci aut methodi est, omnia quæ ad probandum & illustrandum hanc quæstionem adduci possunt, subtiliter & accurate persequi. Ad rationes Philosophicas, quibus immortalitas animi nostri cuiuis sanè mentis persuaderi potest accedamus.

## Probatur immortalitas anima rationalis rationibus Philosophicis. CAPVTXX.

I c E T Scotus in 4. Sen. d. 43. q. 2. & Caietanus Cardinalis in expositione sua super 3. cap. Ecclesiast. sub finem, asserant immortalitatem animæ nostræ, nec ab vllo Philosopho demonstratiue probatam esse, nec posse naturaliter probati, sed side tantimà nobis credi; tamen potest etiam immortalitas anime nostre persuaderi his rationibus. 1. Mens nostra habet infinitam potentiam ad cognoscendas omnes res, etiam immaterialiter, vniuersaliter, & indiuisibiliter:licet enim mens apprehendat materialiter,id est, cùm phantasmate, iudicat tamen immaterialiter, discernens res materiales ab immaterialibus: ergo est ipsa immaterialis & incorruptibilis, alioquin id præstare nullo modo posser. 2. Sola mens in se reslectitur, seipsam intelligens, suarum actionum arbitra, iudex & domina, quod virtuti materiali & extensæ nequaquam conuenit, vt innuit Arist.r. de Anima text. 46.3. Actiones mentis, quò magis abstrahuntur à corpore, & materia, eò puriores & præstantiores euadunt, ipsáque mentem nobiliorem atque perfectioré reddunt, ita vt anima discedere à corpore, no sit eam interire, sed potiùs perfici. Vide Arist. 1. de Anima tex. 49. 4. Operatio intellectus & voluntatis non circunscribitur tempore, sed vsque ad ætetnitatem aspirat, nec nisi in obieto sempiterno conquiescir: nam animus noster no solum cognoscit res æternas, sed etia ea ratione, vt æternæ sunt, eas cognoscit & amat. 5. Toti speciei humanæ naturaliter est insitus insatiabilis quidam appetitus immortalitatis, qui cum sit à Deo auctore natura, non potest esse inanis, aut frustra datus homini, 6. Omnis virtus naturalis & materialis codem modo operatur, vel semper, vel ve plurimum, & per se ac necessario pendet à cœlo, liberum autem arbitrium hominis, merè contingenter, & ad vtrumlibet operatur, nec per se dependet à Cœlo. 7. Si materiam primam quia est in potentia ad omnes formas materiales, oportuit esse ingenerabilem & incorruptibilem, quantò magis intellectum nostrum oportuit esse immortalem, qui diuiniori quodam modo est in potetia ad omnes formas immateriales

teriales & intelligibiles?8. In solo homine est Dei cognitio, obseruatia, religio, desiderium imitandi eum, & notitia æternitatis atque diuifitatis, ea ratione, vt æternitas, atque diuinitas est. 9. Nihil, quod est limitatum & non æternum, implet animum hominis, non tempus, non locus, non imperium, non honor, non voluptas, non vita; nullum deniq; bonum: immò quantumuis maximum bonum, cùm tanquam mortale & aliquando desiturum apprehenditur, hac de re caussa non satiar, nec in co animus noster sibi ipse satisfacit aut planè conquiescit. 10. Conscientia scelerum, que nemine accusante, hominem accusat, torquet, cruciat; naturalis amor honesti, vt ab vtili & . iucundo distinguitur;naturalis quædá admitatio,laus,honor, obseruantia in eos qui corpus negligunt, vitam paruipendunt, vt virtuti & sapientiz inseruiant; & quod in multis rebus iustum ac laudabile ducitur, vltrò mortem oppetere, hæc immortalitate animi non obscurè declarant. 11. Præclara & admiranda inuenta & opera, siue quæ spectant ad scientias speculativas, sine que ad artes mechanicas, sine quæ ad res ciuiles, aperte demonstrant rationem hominis, à qua profecta sunt, divinam, & immortalem esse. 12. Persuasum habere animum nostrum esse immortalem, naturaliter inducit nos ad cultum Dei, ad parandas scientias, ad resistendum vitiis, ad conseruandă iu-Aitiam, ad obtemperandum legibus, ad inserviendum Reip. etiam cum certo vitæ discrimine: contraria autem opinio & persuasio, cotratia facit: quare cum illa naturaliter inducat hominem ad suam perfectionem, hæc autem ab ca remoueat, illa sine dubio vera, hæc autem falsa indicanda est. 13. Sicut naturale desiderium generandi sibi simile, arguit æternitatem speciei, ita cum quilibet homo naturaliter velit nomen & famam suam in perpetuum propagari, vt etiä post mortem eius nome cum laude & gloria perpetuò vigeat ac floreat, hoc sanè indicat immortalitatem cuiuslibet animæ rationalis. 14. Anima rationalis repugnat corpori suo, & cotra quàm ipsum instigat & inclinat, sæpenumerð ipsa operatur, bona eius negligens, & motus, atque propensiones compescens: nulla autem virtus materialis id facere potest circa suú subiectum, vtpotè à quo in esse penitùs dependeat & in operando. 15. Aut nullus est vitimus finis hominis aut si est aliquis, non potest ab eo comparari; quæ duo quam sint absurda, nemo non videt. Aut si comparari potest, cum in hac vita obtineri nequeat, vipotè in qua nihil mentem & voluntatem hominis omninò explere & satiare valeat; relinquitur igitur vltimum finem hominis post hanc vitam ei propositum esse; quare animus eius est immortalis.

16.Si animus noster est mortalis; ergo no est Dei prouidentia circa B iiij res humanas: sed Deus habet prouidentiam cirea res humanas; ergoanimus noster non est morralis: maior huius syllogismi sic probatur. In hac vita non videtur agi cum hominibus secundum corum merita quinimmò cernitur in rebus humanis magna quæda inordinatio & inæqualitas. Nam improbi ferè magis prosperè viuuntqua. boni, illi plerunque abundant & affluut omnibus bonis, superbè imperant & tyrannice dominatur viris iustis & innocentibus; hi autem. zrumnose, calamitose ac misere viuunt, ab omnibus sceleratis oppressi & contriti; nisi autem huiusmodi inordinatio & inæqualitas post hanc vitam emendetur atque corrigatur, ita vt diuina prouidétia vnicuique hominum pro meritis vel delictis, præmia aut supplicia dispenser; sed vnà cum corpore animus noster penitus intereat & extinguatur, nihilque post hanc vitam amplius aut sperandum aut timendum sit, sanè præstabilior & optabilior videri posser malorum. hominum quam bonorum conditio, & improbis lucro esset improbitas, bonis autem detrimento esset virtus & innocentia: quod animus non omninò ratione captus, non solùm credere, sed etiam cogitare refugit atque perhorrescit. Minor autem eiusdem syllogismi. fic etiam confirmatur. Quod Deus habeat prouidentiam rerum humanarum, est notio quædam & opinio naturaliter innata & insita cunctis hominibus, ex qua continuò nascitut in omnibus naturalis. quædam observantia & religio ergaDeum; ex quo sit vt in suis quisque periculis quasi naturæ instinctu & impulsu ad diuinam opem optandam & implorandam confugiat. Ac si res naturales, quæ ratione carent, & dignitate ac piæstantia naturæ sunt inferiores homine, tanta ratione reguntur & administrantur, vt rarò à proposito sibi sine debitaque perfectione deficiant; cuius amentiz & infaniz est, arbitrari res humanas casu & fortuitò contingere, nec eas aliqua diuini numinis ratione, vi, & prouidentia cotineri? quis non videt teterrimam atque miserrimam fore conditionem hominum, nisi tanta rerum humanarum inordinatio, quantam esse cernimus in hac vita, ad aliquam certam legem, ordinem, & rationem aliquando tandem reuocaretur. Verum ne quis putet animu nostrum esse quidem immortalem, non autem esse veram & naturalem formam hominis, hoc etiam veris & necessariis rationibus addicamus.

Animam rationalem esse veram & naturalem .
formam hominic.

CAP. XXI.

R 1-10 v s tantúmodò rationibus, sed iis valdè perspicuis & firmis,& ad id quod propositú est docendú atq; cóstrmandum accómodatis, veemur, ceteras auté rationes magis abstrufas,& à cómuni hominum sensu atq; intelligétia remotas, vel speciosas magis quam neruosas, & populares potius. quam Philosophicas, in præsentia omittemus. Prima ratio sit hæc. Homo est verè intelligés; ergo anima intellectiua est forma essentialis eius. Antecedens sic probatur. Primo. Ex comuni hominum confensu, iudicio, sententia, & sermone clarum est, hominem & dici, & esse verè intelligentem; at cùm intellectio subiectiue sit in anima intellectiua, si ca non esset naturalis forma hominis, sed tantum assistens, non magis propter talem assistentiam videretur posse dici homo intelligés, quam vel nauis, vel equus, vel currus, vel aliæ res similes possunt dici intelligentes, propter assistentiam hominis qui in eissecundum intellectum operatur, Secundo. Sicut quilibet hominum experitur, se esse qui videt & audit & denique sentit, & non esse aliud quiddam ab ipso separatum; sic etiam quilibet experitur se esse qui intelligit,& non esse aliquam substantiam secundum esse separatam. ab homine, quæ producat & recipiat intellectionem. Tertiò. Quilibet homo cum vult, & quoticscunque vult, & prout vult, intelligit atque speculatur; ergo id quod producit intellectionem in homine, vel est ipse homo, vel aliqua pars eius:nam si esset aliqua substantia separata, illa profectò non dependeret in suis actionibus ex volutatate hominis, valdè enim indecorum & inordinatum est, quod est superius arque nobilius, id esse sub voluntate, imperio & potestate inferioris & ignobilioris; quælibet autem fubstantia separata, secundùm naturam nobilior est anima rationali. Quartò. Voluntas rationalis est propria cuiusliber hominis, nihil enim videtur esse tam proprium hominis, aut tam in eius potestate quam ipsum velle; sed voluntas & intellectus sunt potentiæ eiusdem animæ atque eiusdem ordinis; ergo similiter etiam intellectus erit proprius cuiuslibet hominis, & non separatum quidpiam ab homine. Quintò. Liberum arbitrium est in anima intellectiva, sed liberum arbitrium est aliquid hominis,& propriú cuiuslibet;alioquin quilibet homo nó esset dominus suoru actuu, & no esset in potestate cuiuslibet, benè vel malè agere,quare nemo deberet propter benè facta vel malè facta, laudari aut vituperari, præmiis aut suppliciis affici, ergo, &c. 6. Quiliber homo naturalitet appetit immortalitaté, nec appetit immortalitaté alicuius substătiæ separatæ ab ipso homine, sed suam ipsius quisque immortalitatem appetit; cum igitut hæt immortalitas fit animi, erit is naturalis forma hominis. Antecedens igitur prima rationis his

modis confirmatum est. Consequentia verò eiusdé ita probatur, aut enim homo est intelligens per aliquid ab ipso separatum,& hoc no, vt ex iis quæ proxime dicta sunt, perspicuum est; aut est intelligés in iplo toto, & hoc non, tum quia licet in substantiis simplicibus idem substantialiter sit quod operatur, & id quo operatur, tamen in substantiis copositis, hec duo inter se differunt; in his nanque quod operatur, est compositum, id auté quo operatur, est aliqua pars eius: tum etiam quia, vt innuit Arist. 1. de anima tex. 64. & 66. passiones & operationes animæ sensitiuæ sunt in toto composito, quemadmodum etiam in eodem libro significauerat, tex. 12. & 14. at ipsum intelligere non ita se habet, vtpote quod subiectiue tantum insit in anima rationali; quocirca benè Arist.in 3. de Anima, negat ipsum comixtum esse materiæ & corpori;& in 2.de Generat.animaliú ca. 3. ait cú actione métis nihil communicate actionem corporalem: aut est homo intelligens per aliquam partem sui, nempe per materiam, & hoc non, quia materia no potest esse principium receptiuum aut produ-&iuu actionis immaterialis, qualis est ipsa intellectio: aut homo inrelligit per formam suam; sed intelligit per animam intellectiuam, hæc enim immediate producit & recipit intellectionem; ergo anima intellectiua est vera & naturalis forma hominis. Vnde Arist.in 2.de Anima tex.24. definit animam esse id quo viuimus, mouemur, sentimus & intelligimus. Atque ita prima ratio sit explicata.

> Exponitur secunda ratio, qua simpliciter probatur animam rationalem nullo modo esse assistentem.

### CAP. XXII.

E C V N D A ratio qua probatur animam rationalem esse formam & partem essentialem hominis, est hæc. Si anima rationalis non est essentialis forma & partem est antùm ei assistem à corpore, & liberam & absolutam ab omni ordine & ratione essentiali ad corpus; denique talis erit secundu substatiam qualis est Intelligentia mouens cælum; sed hoc est falsum; ergo, & comaior est per se manisesta, nec vlla eget probatione. Minor autem ita probatur: operari sequitur esse & naturam quæ est principium operandi, nam qualis est modus & conditio naturæ, talis est modus & ratio ipsius operationis, si natura est materialis & depedens à corpore, operatio quoque erit materialis & dependens à corpore; similiantem natura est penitùs independens à materia & à corpore, similia

ter

tet etiam operatio ab ca proueniens erit prorsus independens à corpore. Quare si anima rationalis est substantia completa, nec in esse, nec in quiditate vllo modo dependens à corpore, propria eius operatio, que est intellectio, deberet esse omni modo independens à corpore; at nos experimur ea semper obiectiue depédere à corpore, hoc est, à phantasmatibus, necesse enim est intelligétem phantasmata speculari; ergo falsum est animam rationalem esse substantiam cópletam sine habitudine, quiditatiua ad corpus. Sed dicet aliquis, animam rationalem posse dupliciter considerari; vno modo, vt est intelligentia quædam habens substantiam per se completam, & sic ipsam habere operationem quanda independenté à corpore, indeficienté, inuariabilem, libíque in leparabilé & coærernã, hoc est, diviná quádá intellectioné, qua se & substantias superiores, sine vllo discursu &cómixtione phantalmatú, pura, simplici, ac intuitiua cognitione perpetuò contemplatur: alterò modo considerari posse, vt est assistens homini & in eo operans; & hac ratione ca habere operationem variabilé & obiectiue depédentem à corpore, hoc est, intellectionem illam quam in nobis experimur fieri per phitasmata: quemadmodum Intelligentia mouens cœlú, vt est Intelligentia, habet propria operationé non cómunicatam cœlo, nimirum intellectioné, vr autem est assi-Rés cœlo, habet aliam operationé comunicantem cœlo, nimirú motũ circulare. Verùm hoc responsum est admodu surile & plane sictitiú; ponere enim in anima rationali præter intellectione quæ fit per phantasinata, aliam quandam diuinam & coelestem operationem, per quá & perpetuò, & quiditatiuè, & sine discursu, atque phantasmatibus, le, ac superiores Intelligentias cognoscar, est merum figmétum. Nam, ve inquit Comentator, experimentum sermonum veroru est, ve consentiant cum rebus sensatis, & Arist.in 3. lib. de Generat. animal.cap.10.docet, cum ratio aduerfatur fenfui & experientiæ, magis esse credendum sensui quam rationi, sic enim scribit; rationi tune sides adhibenda est, si qua demonstratur, conuentunt cum sis qua seusu percipiuntur rebm: sed animam rationalem habere in se intellectionem quandam perpetuam, sine discursu & phantasmatibus, nec ipsi experimur in nobis, nec y llum huius rei aut signum au vestigium tenemus; ergo id sine ratione, ac temerè asseritur. Deinde, si anima rationalis haberet diuinam illam intellectionem, frustrà haberet illam alteram quæ sit per phantasmata. Si dicatur, necessariam ei fuisse huiusmodi intellectionem, vt per eam cognosceret res sensibiles, & materiales; id sane friuolum est, nam per illam priorem, excellentiori, & diviniori modo eiulmodi res intelligit; alioquin si talis cognitio rerum sensibiliú qualis est in homine, perfectior esset quam carundem rerú cognitio, quam Deus & Intelligentiæ eminenter in se habent, oporteret similem modum cognoscendi res sensibiles, hoc est, per phantalmata, Deo & Intelligentiis attribuere & inesse. Prætereà, quorsum anima rationalis exerceret operationem illam per phantasmata? An ve ipsa perficeretur? at ipsa iam est perfecta per priorem illam intellectionem diuinam & perpetuam, & non conuenit persectionem substantiæ penitus immaterialis, sumi ac dependere è re materiali, id est, à phantasmatibus. An exercet illam operationem, non ve ipsa perfectionem aliquam in se acquirat, sed vt eam communicet homini? Verùm hoc dici non potest, nam intellectio per phantasmata, cum sit operatio immanens, non transit in hominem, nec illi communicatur, sed subjective remanet in anima rationali à qua producitur; quare si anima rationalis non est pars hominis, sed substantia quedam ab eo separata, intellectio illius nullo modo pertinet ad hominem, nec ad eius perfectionem confert, nec potest cum homine communicari. Intellectio enim cum sit actio immanens, non potest ab vna re produci & in alia re suscipi, sed in co solum à quo producitur, hærere & inesse potest. Sed veniamus ad tertiam rationem qua contra Auerroïstas & Platonicos pugnandum est.

Explicatur tertia ratio, qua contra assistentiam anima rationalis quam Auerroista sinxerunt, acriter disputatur.

C A P. XXIII.

ERTIA ratio sit hæc. Si anima rationalis non est forma dans esse homini, sed ei tantum assistens; vel igitur est vna numero in cunciis hominibus, vel singulæ sunt in singulis. ita ve ab inirio mundi cercus quidam numerus animarum conditus & constitutus fuerit, quæ diuersis temporibus diuersa corpora humana ingrederentur & inhabitarent, quemadmodum placet Platotonicis: sed vtrunque horum non modò falfum, sed etiam absurdum & fabulosum est; ergo anima rationalis non est assistens homini, sed vera & naturalis forma eius. Maior manifesta est ex eo, quia tot fuexunt opiniones corum Philosophorum qui existimarunt animam rationalem esse assistentem; prior enim opinio attribuitur Auerroi, Themistio, Theophrasto; posterior autem Platoni: minor probatur cefellendo supradictas duas opiniones. Ac primum quidem quòd non sit anima rationalis vna numero in cunctis hominibus ex co perspicuum est. Primò. Quia, nec credibile est, nec verò intelligibile quo modo vna numero Intelligentia simul & immediatè insit atque operetur in innumeris propemodum hominibus tantis locorum interuallis

teruallis inter se dissitis, atque dissunctis. Secundò. Cùm defensores huius sententiæ pro certò & manifesto habeant, ex principio æterno vel immutabili, non posse immediate prouenire actionem aliquam wel effectum nouum ac variabilem; quo pacto docent & affirmant ex intellecta humano, quem aiunt esse Intelligentiam quandam quæ fecundum substantism & propriam operationem est ærerna & immutabilis, immediate proficisci intellectiones humanas que infinities innouatur atque variantur? Nam motus cœlestis qui efficitur ab Intelligentia, multò aliter se haber: is enim licet secundum partes varietur, partes enim eius de nouo incipium & desinunt, tamen secundùm se totum, propter cotinuum fluxum ac successionem nullo vnquam tempore interruptă, semper idem numero vniformis & inuariabilis perseuerat. Tertiò. Virtus intellectiva istius Intelligentia, aut est infinita secudum vigorem, aut finita; infinitam esse ipsi non concederent; si finita, ergo no potest simul producere infinitas operationes, alioquin esser infinita : sicur enim sol quia est finica virtutis, & quia est fibitæ lucis, nequit simul infinita corpora illuminare, sed est definitú spatiú quod potest sol illuminare, & vltra ipsú nó potest; ita etiä virtus intellectus humani non poterit simul illuminare phantasmara infinitoru hominu, nec potetit exercere intellectione in infinitis hominibus; quare virtus eius determinata est ad certu numeru intellectionú & ad cerrú numerú hominú, in quibus simul operari porest. Hinc auté efficitur, vel homines qui simul in mudo existere possunt, per se determinari aliquo certo numero, qué pertransiri sit impossibile, nimiru ve talis numerus sit is ad que virtus intellectus humani se extédit vt simul possit operari. Sed hoc valdè remotú est à ratione; ná quemadmodum species rerúsunt determinatæ, sic specierú indiuidua per le sút indeterminata, quippe cú illorum multiplicatio proueniat ex indeterminata materia potentia; quare quibuscunque politis individuis alicuius speciei, presertim humanæ, nihil prohibet, aut repugnat,& pauciora illis,& plura existere. Vel si dicunt non esse determinatú numerum hominú qui simul in mundo possunt existere, cum sit determinatus numerus hominu, vt ostendimus, in quibus intellectus humanus simul potest operari, necesse est eos fateri, vitra talem numerú existere posse aliquos homines; quibus tamen intelle-At shumanus non posset assistere nec in illis operari; quare illi nonpossent intelligere nec essent vnius rationis cum aliis hominibus, siquidé homo & dicitur,& est homo, maxime propter vim intelligendi; quod quàm sit absurdum; nemo non aperte videt. 4. Aut iste intellectus humanus qui dicitur assistere hominibus, est voique assistens

omnibus rebus, & hoc non, quia cùm non operetur in omnibus rebus, sed tantilm in homine, frustrà ei attribueretur talis assentia: aut tantum affistit hominibus, & sic vel cum v.g. Petrus ex vno loco mouetur in alium, intellectus ei assistens desent eum & tunc Petrus no posset intelligere, & sæpenumerò experirentur homines se priuari facultate intelligendi tantummodò propter motum localem:vel comitatur Petrum quocunque ierit, & numquam ac nusquam ab eo recedit, at si hoc dicatur, necesse est concedere intellectu, moto l'etro, vnà cũ eo moueri:aut igitur mouetur per accidens aut per se, nó per accidens, nam quod mouetur per accidens ad motum alterius, habet fe ad illud vel vt accidens ad subjectum, vel vt pars ad totum, vel vt locatum ad locum, tot enim modis contingit aliquid moueri per accides: at nihil horum conuenit intellectui respectu hominis cui assistit. Nec potest moueri per se, nam secundum ipsos, nullú incorporeum & indiuisibile potest per se moueri motu locali, immò Intelligentias quæ mouent cœlos, aiunt nec per se nec per accidens moueri propter motú suorum orbiú.5. Cúm intellectus applicat se alicui homini,qui reces generatur, aut cognoscit id cui se applicat, aut non; si non cognoscit; ergo nescit quid agat, & sicut se applicat homini, posset applicare se vel bruto vel lapidi: sin autem cognoscit, quærendum est ab illis, per quid cognoscat eum cui de nouo se applicat ? an per phatasmata eius qui de nouo generatur? sed in eo qui nuc generatur, nondum funt ficta & expressa phantalmata;an per phantasmata aliorum hominum:at fieri potest vt alios homines lateat generatio illius hominis, vt siquis in abstruso & remoto loco generetur extra notitiam aliotum. Sextò. Quando primum intellectus aduenit homini? an statim ac formatus est in vtero fœtus? ac cum tot annos posteà non possit exercere operationes intellectus, frustrà tunc se ei adiungeret, & toto illo tempore assisteret: an aduenit ei cum primum aprus est habere vsum rationis, quod dicitur contingere in fine primi septennij? at toto illo tempore præcedenti, non esset homo, sed brutum, habens in se tantum animum sensitiuum, siquidem nec esser intelligens, nec haberet in se intellectum. I rætereà, cùm tempus illud in quo incipit vius rationis, non fit idem in omnibus, sed aliis celerius, aliis tardius contingat, quomodo intellectus determinate ac sine errore adueniset homini? qua enim ratione cognosceret quibus hominibus citius, quibus tardius se deberetad. iungere? 7. Si vnus numero intellectus producit & recipit in se intellectiones omnium hominum; cum diversorum hominum non solùm diuersæ, sed etiam plerunque contrariæsint opiniones & ese+ ctiones quo pacto vnus numero inteliectus simul ta diucisas & cotrarias

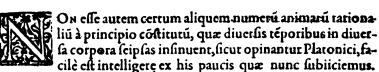
tratias intellectiones ac volitiones immediate poterit producere, & in se recipere?vt simul putet idem esse verum & falsum,bonű & malum, candémque rem simul amet & oderit, nec valet exemplum solis quod Themistius affert in 3.de Anima ad hanc rationem diluendam; (Sol, inquit, cum vnus sit, multa tamé & diuersa corpora simul illuminat & varie illuminat propter varia corum corporum præparationem & affectionem; sic intellectus etiam si vnus sit, potest tamé in diversis hominibus diversas intellectiones efficere) nam, vt inquit Cómentator in 3.de Anima com. 5. intellectus nó per se ac immediatè intelligit, sed per species intelligibiles quæ eliciuntur à phatasmatibus, & in intelligedo semper est coiun aus cum aliquo phantasmate: ex quo fit, vt quia simul se applicat ad varia phantasinata, & diuersis speciebus intelligibilibus afficitur, idcirco potest simul in diuersis hominibus varias intellectiones habere; neque opinari idem esse verum & falsum, bonú & malum, implicat cotradictionem; quia intellectus hot non facit in codem, nec secudum idem, sed in diuersis hominibus secundum dinersa pharasmata atque dinersas species. Hocinquam exemplum, & perfugium Themistij, atque Commétatoris, non est satis idopeum, ac firmum ad tuendam corú sentétiam; longe enim diffimilis ratio est illuminationis quæ à sole efficitur, atque intellectionis que produciturab intellectu; si quidem illuminatio non est actio illuminans in sole, sed transiens in res illuminatas:quocirca licet ea, vna & fimplex à fole procedat, tamen necefsariò multiplicatur & variatur secundum multitudine & varietarem corum in quibus recipitur: at intellectio non transit in phantasmata, nec in illis recipitur, non enim phantasma, cum sit materiale, potest vel effectiue vel subjectiue concurrere ad intellectionem que est immaterialis; cùm igitur intellectio fit actio immanens, quæ ab intellectu, produci: ur & in codem recipitur, semper manet difficultas vel porius ab furdiras, nimirum quomodò idem numero intellectus possit in se habere simul innumerabiles intellectiones ac volitiones, carumque plerasque omninò contrarias & pugnantes inter se. 8. Si est vnus numero intellectus; ergo secundum ipsos, qui mundú æternum faciunt, continget infinities eundem intellectum esse scientem & ignorantem, verum & fallum, stultum & sapientem, bonum & m lum, miserum & beatum; qua tam miserabili vicissitudine, quid magis contra rationem?contra dignitatem intellectus? contra ordinem naturæ?denique contra aliarum Intelligentiaru statu & conditioné fingi potest? Non esse igitur vnam animam rationalem assistétem cunctis hominibus, quauis multis aliis rationibus demonstrari

possir, tamen ex iis quas adduximus, quæ sunt omnium siemissismes & optimæ, satis, ve opinior, declaratum est.

Refellitur opinio Platonicorum de numero quodam definito animarum rationalium à principio mundi conflituto.

#### CAP. XXIIIL

Contra defimitum numerum animorum & corii aßificntiam à Platone &filiam.



asifemiam Primo, oporteret hominu, qui simul in mudo existere possunt, neces á Platone & Sariò definitú esse aliqué vnum numeru, vitra quem non esset possibile existere aliquem haminé, non enim possent esse plures homines qu'am sint anima rationales. Deinde, oporteret magis ac magis in dies minui numerum hominum, & semper panciores nasci, nam cu semper in mundo sint aliqui iusti & sapientes viri, post corum obitum, constat animas eorum secundum Platonem, consequi beatitudinem: vel igitur istiusmodi animæ rursum deserentes beatú statum, reuocabuntur ad corpora humana, sed in eo sanè sieret illis iniuria, idque esset contra rationem beatitudinis, quam oportet esse stabilem, permanentem, ac immutabilem: si autem nunquam reuocabuntur, ergo numerus animatum, quæ inhabitant corpora humana, quotidie minuetur? cui etiam consequens est pauciores homines semper nasci, & existere. Postremò, aut vnio animæ rationalis cum corpore est secundum naturam, aut contra naturam; aut neutrum horum affirmari potest secundum hanc opinionem Platonicam, non enim ipsi dicere possunt eam esse secundum naturam, quippe cum sit ipsi animæ detrimentosa, & noxia, siquidem anima ex ingressu in corpus obliniscitur, secundum ipsos, omnium rerum, quas antè sciebat; & ipsi vocant corpus sepulchrum & carcerem animæ, cíque melius atque optabilius esse solui atque liberari, quam eo inclusam, & vinctam teneri; quam ipsorum sententiam innuens Aristoteles in 1. de Anima tex. 49. ita scribit, laboriosum est intellectum esse commixtum corpori, & non posse ab co absolui, idque sugiendum est: siquidem melius est intellectui, non cum corpore esse, sieut consuetum est dici & multin placet. Neque verd talis vnio dici potest esse contra naturam. nam quod est præter & contra naturam, teste Aristorele multis in locis, non fit semper, nec ve plurimum, fed rased rarò. Adde, quòd non potest unio anime cum corpore non esse naturalis & secundum naturam, cum separatio anime à corpore sit violenta & contra naturam, utpote quam homo naturaliter resugiataperhorrescat & maximo cum sensu doloris sustineat; est enim mors ultimum, summum, graussimum, & acerbissimum omnium terribilium. Verum de anima rationali, hactenus dictum sit: plura enim disserere, non est huius loci. Nam vel hæc pauca, que nunc tractauimus, eo tantum consilio docuimus, ut ostenderemus anima rationalem, licer ea sit pars essentialis hominis, & forma quodammodò Physica dans esse materiæ; in eo tamen certeris formis Physicis esse dissimilem, ac longè præstantiorem, quòd per se existat; quòd sit à materia separabilis & immortalis; quòd denique sit externitatis dininitatis que pariceps.

#### FINIS LIBRI SEXTI.





# DE FORMA,

### VT EST NATVRA.

### LIBER SEPTIMVS.



GIMVS de forma vniuerle, vt forma est, quæ consideratio tota planè Metaphysica est, de-inceps agendum est de forma, vt est natura, quæ tractatio est Physica & ab Aristotele in 2. libro Physicorum explicata. Quæcumque autem pertinent ad huiusmodi tractationem; ea putamus explanatum iri commodissimè, si de-

finitionem naturæ, que in 2. libro l'hysi. textu 3. posita est, copiose ac diligenter explanemus. Etenim, vi auctor est Aristoteles in 1. de Anima textu 11. & in 4. Physic. 31. ea vis est bonæ definitionis, vi non solum eius rei, quæ desinitur naturam apetiat, sed etiam aditumparesaciat ad cognoscendas eius affectiones, magnamque opem serat ad omnes quæstiones & difficultates, quæ enique circa eam rem contingunt, enodandas. Desinitio autem naturæ, hoc modo se habet: Natura est principium cricaussa, vi mouvatur er quiescat id in que est, primò, per se, er non secundum accidens. Nos sigitur circa hanc definitionem, primum, exponemus nomen naturæ quæ sic desinitur; tum, singulas dictiones & particulas quæ sunt sa desinitione, sigillatim & subtiliter expendemus; ad extremum, graues quasdam & perobscuras quæstiones, quæ ex hac definitione existunt, diligenter explanabimus.

Decla-

# Declaratur nomen natura O quot modis dicatur esse aliquid naturale.



E natura agit Metaphy.vt videre est apud Arist.s. metaphy. tex.5. vbi varias eius significationes distinguit: etenim Metaphylicus agit de substantia, cuius genera, & significationes explicare debet; substantia autem dividitur in natura-

le,& divina, in mobile,& immobilem, vt patet 12. M etaphysi.text.5. Phylicus etia agit de natura proprie& per le, prout est principiu motuú naturalium. Natura enim no est nomen omninò absolutum, sed includit respectum ad aliud, quippe cum supra materiam, formă, & substantiam, addat hoc, quod est esse principium motus. Atque hoc forte voluit intelligere Simplicius in 2. Phy. super tex. 16. scribes naturam propriè sumptam, neque esse nateriam neque formam, sed habilitatem & aptitudinem quandam ad motus naturales; quæ sententia Simplicij, si præcise, ac non eo modo quo diximus intelligatur, falsa est; illa enim habilitas per se supra neque est substantia, neque est per se caussa motuú naturalium, nec est agens alicuius gratia, neque habet permulta alia quæ Arift.in 2. Physi. attribuit naturæ.Multæ autem sunt naturæ significationes.Boëtius in libro de Dua bus Naturis &vna persona Christi, tradit quatuor significationes naturæ; primu, inquir, natura capitur pro omni re, siue substantia suerit natura secunsiue accidens; & potest sic definiri; Natura est earum rerum, qua cum sint dum Bietin. quoquemedò intellectu capi possut: dicir, cum sint, quia Chymera, & alia figmenta, licet aliquo modo possint intellectu capi, tamen, quia non existunt, non obtinent nomen naturæ; dicit etiam, Quequemedò propter Intelligentias & Deum, quæ res ægrè, & tenuiter ab intellectu nostro percipiuntur. Deinde, pressius accipitur natura tantum pro substantia siue corporea fiue incorporea, & sic definitur: Natura est quod facere, aut pati, aut verumque potest. Deus, tantum est agens, materia, tantum patiens. Anima verò & aliæ res his similes, & agunt & patiuntur. Prætered, etiam angustiùs sumitur pro sola substantia corporea, & definiri debet sic vt definiuit Arist. Est principium metus & quietis. Postremò, sumitur natura pro vltima & propria differentia cuiulque rei, vnde dicimus aliam esse naturam auri & aliam argenti, & varias esse naturas animalium; & potest hoc modo definiri; Natura est unamquamque rem informans specifica differentia. Hæc Boëtius. Præter has significationes, sunt etiam aliæ; nam interdum sumitur natura pro notione cuiusuis, sine fuerit ens, siue non ens, dicipus enim hanc esse naturam negationis, prinationis & ij

iplius nihil:nonnunquam accipitur pro caullis lecundis, lic dicimus Deum & naturam nihil frustra facere; plerumque etiam sumitur pro vniuersitate rerum ex quibus coagmentatus hic mundus constat, sic dicimus in natura nihil esse otiosum, aut inordinatum; denique tot modis natura capi potest, quot accipitur ipsum Naturale, de quo mox dicturi sumus. Vide significationes naturæ, quas ponit Themist.in 2. Phy. Super. tex. 7. & Simplicius Super tex. 16. Nomen vetd naturæ non dicitur vniuocè, sed secudu priùs, & posteriùs de materia & forma; hoc enim Arist.docet in 2. Phy. tex. 12. & in 5. Metaph. tex. s. affirmans formam esse magis naturam, quam materiam, & nomé naturæ couenire materiæ propter iplam-forma, fiquide, ve scriprum est in 1. Phy. tex. 81. & 91. forma est finis materiæ; similiter etiam de natura corporis cœlestis, & rerum sublunariú non dicitur vniuocè, vt auctor est Auer. 2. Metaph. tex. vlt. proprereà quod æterno & corruptibili corpori fihil potest esse commune vniuocum; & quamuis si spectetur dignitas, nomen naturæmagis conueniat cœlo, tamen si consideretur propria significatio, & prima impositio eius nominis, magis conuenit rebus sublunaribus, quod paulò inferiùs explicabitur. Deinceps, quot modis dicatur esse aliquid naturale doceamus.

Quo modis dicatur esso aliquid natuvale.

Porrò dicitur aliquid naturale, sex modis. Primo. Quatenus opponitur voluntario, & definitur esse id, quod fit sine consilio & deliberatione, sic dicitur nutriri esse naturale homini, at esse iustum vel sapienté, non est naturale, sed voluntariú. Secundò. Quatenus opponitur ei quod fit ab anima, & definitur id quod est determinatum ad vnum; ná Peripatetici distingunt naturam ab anima; quoniam anima variis modis,& lecundú varias differentias politionis mouet iplum viuens. Natura auté vno & determinato modo, vel sursum vel deorsum; quare motus lapidis deorsum dicitur naturalis, motus auté progressiuus animaliu, appellatut volutarius. Tertio. Quatenus opponitur violento,& definitur id,ad quod res habet naturalem inclinationem atq; propensionem; violentu autem dicitur, quod accidir rei natura iplius repugnante, v.g. ferri deorlum lapidi naturale est, sursum autem violentum. Quartò, Quatenùs opponitur super naturali, & definitur esse id quod fit ab agente naturali, modo naturali, & secundùm ordinem naturalem. Vnde Theologi dona & opera Dei dividunt in naturalia & supernaturalia Quintò, Quatenus opponitur ei quod fit à casu, & definitur esse id quod vt plurimum & secundum. intentione agentis particularis, efficitur: à casu verò appellatur, quod rard contingit, vt monstra. Sextò. Quatenus opponitur arrificiali, quemadmodum sumit Aristotel.in 2. Physi. texta 2. definiens esse id quod:

quod in sehabet principium motus & quietis; quantum autem inter naturale boc modo fumptum & artificiale interfit, declarabitur sequenti capite. Dicitur autem esse aliquid naturale, non quia producat effectus naturales, sic enim Deus & Intelligentiz essent res natupropriè natucales, quippe cum sant causse omnium rerum partiellium per annel rales, quippe cum fint causse omnium rerum naturalium:nec appellatur aliquid naturale, quia productú sit modo naturali, vel per modum naturalem, etenim primus homo, res fuit naturalis, is tamen no est productus modo naturali; similiter etiam si nunc à Deo createtur ex nihilo vel homo vel equus, res quidem producte essent naturales, at modus productionis non effet naturalis; est igitur atque vocatur aliquid naturale proptereà quòd habet in se insitum principiu, & propentionem ad cum motum, quo i plum mouetur. Verùm quoniam Arist.ex differentia, que est inter has res naturales & artificiales, colligit definitionem naturæ, quid inter has res differat, latiùs atque subtilius exponendum est.

#### De differentiis inter res naturales & artificiales. CAP. 11.

V L T 1 5 modis res naturalis differt ab artificiali; fed nobis satis visu est, octo pracipuas differerias hoc loco in- ollo differe. dicare. Prima est hæc. Res denominatur artificialis ex- tia inter res trinsecus, nimirum ab arte, no enim res dicitur artificia- artificiale.

lis propter materia aut forma simpliciter, qua habet in se, sed quia talis forma effecta fuit ab arte; naturalis auté dicitur res intrinfece, quo niá habet in le naturá, quæ est principiú motus: hanc differentiá tágit Arist. 6. Metaphyli. tex. 1. Secunda. Esse aus artificialis convenit cum agéte luo tátúm lecundúm formá,non auté lecundúm elle; vt forma scáni est sumilis formæ quæ est in mente artificis, sed habet diversum esse, nam illa est materialis & sensibilis, hac auté immaterialis & intelligibilis: effectus verò naturalis potest conuenire cum sno agente, & fecundum formam, & secundum esse, vr homo genitus cum generante. Terria. Omnes partes, & principia rei naturalis, sunt à natura.nó enim iplam animal tantú est à natura, sed etiam partes tius, ve brachium, & caput, & principia eius, ve materia, & forma; in rebus verò artificialibus, quàmuis res ipfa, vt flatua, dicatur effe ab arte, attamen non omnes partes & principia eius sunt ab arte, sed à natura; lignum enim, ex quo fit statua, est natura: & hanc disferentiam ponit Alexander, vt refert Simplicius super primum textum libri 2. Physicorum, Quarta. Omnis forma artificialis habet pro materia & subieto ens aliquod actu completum, quod est corpus naturale, vt forma

C iij

statuæ habet pro materia æs vel lignum: at forma naturalis potest immediate produci & inesse in materia prima, quod perspicuum est in formis elementorum. Atque hinc fit, vt corpus naturale fit principium corporis artificialis, vt est apud Arist. 2. de Anima tex.3. Hinc etiam fit, vt res artificialis videatur habere motum naturalem, videlicet propter materiam naturalem quam in se cotinet, quæ est caussa aliculus motus naturalis; sicut lectus fertur deorsum propter podus ligni ex quo est, ob hanc etiam caussam euenire putatur, vt omnis forma artificialis sit accidentalis, & vt in re naturali, forma sit nobilior quàm materia; in artificiali auté, è contrario materia sit nobilior guàm forma. Quinta. Res artificiales sunt certæ, ac determinate secudùm formam & speciem: at secundum productione, sunt contingentes & incertæ; exépli caussa, forma domus vel scamni secundum speciem suam est determinata, sieut etiam habet determinatum vsum, & finem; effectio tamen domus, est contingens, quia proficiscitur ab artifice, qui operatur ex confilio & voluntate. Res autem naturales vtroque modo sunt determinatæ,nam& forma hominis,& materia, & generatio,& modus, tempus, locus, atque aliz circunstantiz, quz generationem comitantur, funt naturaliter definitz. Sexta. Formz artificiales hærent extrinsecus tantummodò in superficie, vndè ars dicitur operari tantum superficie tenus, forme autem naturales intimæ sunt rebus,& intrinsecè vniuntur materiæ; hanc differétiam tradit Auerroës in Paraphrasi sua super libros de generatione animaliú. Septima. Materia prima habet potentiam & inclinationem ad formas naturales, no autem ad formas artificiales; quod duplici ratione probari potest. Primò, quia si materia haberet potentiam ad formas artificiales, eiulmodi formæ essent in potentia passiua materiæ, quæ formas artifi- potentia est naturalis: omni autem potentia passiua naturali, respodet etiam potentia actiua naturalis, alioquin inter agens & patiens non esser proportio. Si autem formæ artificiales haberent potentia passiuam naturalem ex qua educerentur, & potentiam actiuam naturalem à qua producerentur, non essent formæ artificiales, sed naturales. Deinde si materia esset in potentia ad huiusmodi formas; ergo productio illarum esser naturalis; quia principium illius productionis esset in materia quæ est natura; sicut generatio ignis ex aqua est naturalis propter materiam aquæ, quæ est in potétia ad formá ignis; non igitur benè Arist. diceret, res artificiales nullú in se habere principium suz mutationis. Atque hoc etiam confirmat D. Thomas in 2.Phy.super tex. 2. scribens effectiones rerum artificialium non esse naturales, quia tametsi habeant pro materia aliquid naturale, tamen illud non est in potentia ad huiusinodi formas. Octava. Res natura-

potentiam ad ciales.

les habent in se principium eius motus quo ipse mouetur, vel actiuu vel passiuum, vel verunque; res antem artificiales, quà tales sunt, nul... lum habent principium, atque hanc solam differentia, cæteris omissis, Arist.ponit in 2. Phy. tex. 2.

An forma artificialis sit principium alicuius motus ; & an re differat à subiecto in que efficieur & inheres.

Erùm meritò dubitari potest, an forma artificialis sit princi- 🗚 forma 🚓 pium alicuius motus; nam ars cantandi videtur esse princi- tistialis sie più cantus in cantore: & ars saltandi, saltationis in eo qui sal-principium tar, in horologiis etiam, ars videtur esse principiú eorum motuú qui alicuim in iplis cernutur: nonnunqua etia per artem fieri solet, vt res meliùs & commodiùs moueantur, vt si quod erat quadratum fiat rotundú vel pyramidale, celeriùs & incitatiùs mouebitur. Sed hoc facile soluiturierenim ars non potest esticere motum, potest tamen eum aliquo pacto determinare & modificare, ita ve hoc vel alio modo fiat, sicut patet in exemplis propositis; nam saltatio, vt est motus, sit à facultate naturali motiua, quæ est in membris saltantis, quòd autem saltatio fiat hoc, vel illo modo, id est, artificiose, id proficiscitur ab atte:similiter motus horologij per se proficiscitur à ponderibus quæ sunt in horologio, respectu quorum aliqui motus horologii sunt naturales, aliqui etiam violenti, nam motus poderum, dum fit deorfum, est illis naturalis, dum autem fit furfum,est violentus; prout autem motus horologij est ordinatus & determinatus ad certam quandam regulam & mensuram temporis, sic est ab arte. Corpus quoque rotundum, mouetur deorsum propter grauitatem naturalem, figura tamen rotunda facit vt velocius moueatur, quoniam per hanc figuram meliùs discindit & dissipat medium aërem.

Sed hic exoritur alia queda grauior difficultas, an forma artificialis bificialis sificialis si re differat à corpore naturali in quo tanqua subiecto efficitur, & in-res aliqua dihæret. Hac de re duæ sunt opiniones. Vna est corú qui opinatur, for- unsa à subiemă artificiale esse rem quandă diuersam à corpore naturali quod est sto in que in; cius subicctu, his rationibus adducti. Primò, quæ ponútur in diucrsis hara. Categoriis, re distinguuntur inter se; sed forma artificialis pertiner ad quartam speciem qualitatis, subiectum autem eius siue sit quantitas, siue substantia, ad alias Categorias spectat; ergo inter hæc est di-Ainctio realis. Deinde, quia si re non differrent; ergo artifices nullam rem efficerent, quare ars non esset principium esticiendi aliquid, cotra definitionem artis traditam ab Arist.libro 6. Ethicorum: ars enim

C iiij

definitur recta ratio factibilium. Posteà, forma artificialis variat operationem, & determinat illam; ergo est aliquod ens reale. Postremò, si duo sunt ita esfecta inter se, ve vnum corrupi possit altero incolumi & saluo, huiusmodi re differunt; sed forma artificialis potest corrumpi, salua penitus re in qua inerat, vt si dissoluatur domus nulla re earum, ex quibus constabat, corrupta; ergo &c. Czterum nobis nó est verisimilis hac sententia, existimamus enim formam artificialem non re, sed ratione tantum distingui à subiecto in quo est; nam si re differret, quotiescunque aliquis ceram quampiam formaret atque figuraret, posset auté id facere penè infinitis modis, tot res producerer, & corruperer, quod est absurdum. Deinde, cum forma artificialis non producatur ex potétia materiæ, vt antè dictum fuit, si elset res quæda diuersa à corpore naturali, extrinsecus accederet, & ex nihilo produceretur, quare productio eius esset creatio, & potentius arque nobilius agens esser ars, quam natura. His accedit, quod ve tritum est Philosophorum sermone, non sunt multiplicanda entia sine necessitate; debet enim sapiens imitari naturam, que nihil frustra sacit. Sed ad ea omnia, quæ de forma artificiali dicuntur & traduntur, declaranda tuendaque, fatis est dicere eiusmodi formas non te, sed ratione tantum diftingui; ergo frustrà ponuntur distingui re: si enim dixerimus formam artificialem esse tantum modum quendam, seu determinationem quantitatis, per quam quantitas aliter & aliter fese habens varias induit figuras, facile occurremus omnibus argumétis, quæ superiùs exposita sunt contra hanc septentiam. Quod enim primo argumento dicitur, quæcuque pertinent ad diuersas Categorias ea distingui re, falsum est: satis enim est ea distingui ratione, ve manifectum est in actione, & passione. Secundum item argumentum nihil concludit, nam licet artifices non faciant rem aliquam nouam & diversam, facient tamen, vt res alio & diverso modo se habeat, quod multùm iuuat ad operationem & melioré vsum rei. Tertium autem argnmentum pari facilitate soluitur, forma enim artisicialis, non est principium motes, sed est determinans, & modificans motum, ve fuprà declaratum est; quod sanè non ex eo accidit, quia fir res diuerfa, sed quia est diuerfus modus rei. Postremò, quod in vitimo argumento alleritur, ea re distingui, quorum vnum potest esse fine alio, quamuis sit apud Scotistas certissimum ac celebratissimu anioma, tamen nec aliis viris doctis, nec verò nobis probatur; deprehenditur enim esse falsum in materia & privatione, in quantitate & figura, in fundamento & in relatione, & in aliis multis; in quibus vnú potest esse sine alio, nec tamen inter se differunt secundum rem. Inque, licet Scotistæ repugnent, tamen à nobis stat ratio, & aliorum feTè omnium auctoritas. Loquimur autem nos in hac disputatione, de effectibus artificiosis qui omninò siut ab arte, vt est domus & statua; non de iis qui ab arte quidem fiunt, tanquam instrumento & administra natura, ab ipsa verò natura tanquam principali agente, ve est fanitas, & quæ vel Medicinæ, vel Agriculturæ arte conficiuntur. Sed eiulmodi effectus sunt sanè naturales simpliciter, secundum quid autem, artificiales. Verum quia de natura quam definire volumus satis dictú est, transeamus ad excuriendas particulas definitionis eius. Sic autem habet definitio naturæ; Principium & caussa vt moneatur & quiescat id in que est primo per se, or non secundim accidens.

# Declarantur particula definitionis natura, CAP. 1111.

R 1 M A pars definitionis naturæ est illa; Principin, & caus-sa. Albertus putat nomé naturæ couenire materiæ, formæ &prinationi; & propter materiă quidé, ac formă dici cauf-să: ob prinatione auté vocari principiü; quia prinatio est

principiu à quo inchoatur motus naturalis. Sed no videtur definitio dicatur prinnaturæ posse couenire prinationi, na mox Arist. Subjungit; Frimo per cipium fe, co no secundam accidens. At primo libro Phy.tex. 66. scriptú est pri- causa. uationem esse caussam per accidens: deinde in 2. Phy. tex. 4. dividitur natura tantùm in materiam & formam, quid multa; priuatio nequit dici esse principium quietis. alij aiunt, nomen principij significare caussam efficientem qualis est forma, nomen autem caussa, significase principium passinum, cuiusmodi est materia. Nonnulli putant nomen principij poni pro aliis caussis; nomen autem caussæ, pro caussa finali:natura enim, quæ est forma, est finis generationis. Verùm hæc interpretatio parùm firma est, & videtur ab aliis pro ipsorú arbitrio conficta, cùm nomen caussæ & principij indifferenter pro omni genere caussa apud Arist. vsurpatu reperiatur. Præterea, si forma, prout est finis generationis, nondum actu est, qui fieri potest, ve sit ea ratiome natura, quæ est principium motus & quietis in eo in quo est? No desunt etiam, qui censent his duobus vocabulis tantum significari principium actiuum, quod est forma. existimat enim nomen naturæ tantum conuenire principio actiuo & formæ. Quod sanè si ita esset, nulla profectò generatio effet naturalis, nihil enim scipsum actiuè generat; nec alteratio elementorum naturalis esset: cum enim elementa sint corpora simplicia, no possunt actiue alterare seipsa. Nos igitur opinamur, quemadmodùm primo libro l'hysicorum illa tria vocabula, principium, caussa, & elementum, sæpe & ysurpata fuerunt

pro codem, ficut à nobis in 3. libro huius operis declaratum est, sic etiam hoc loco duo hæc vocabula; Principium & caussa indisferenter sumi pro codem, & illis significari tam principium actiuum, quàm passiuum? nam quædam res naturales habent in se solum principiu passiuum sui motus, vt de generatione & alteratione elementorum manisestum est, quædam verò etiam actiuum, vt apparet in motibus animantium.

Secunda pars definitionis est illa; Vt moueatur, & quiescat id in que est. Non enim natura dicitur, quia id in quo est, moueat aliud, vt v.g. quòd ignis calefaciat aliud, hoc enim dicitur potetia, quæ definitur 5. Metaphysi. principium transmutandi aliud, in quantum aliud; sed natura dicitur quia est caussa vt moueatur id in quo ipsa inest, vt quòdignis possit moueri sursum, vel ab alio alterari. Disferentiam autem inter potentiam & naturam, tangit Arist. 3. de €œlo tex. 18. dicitur autem natura principium motus & quietis, non simul, nam sunt opposita, sed successive: non in omni re naturali vtrumque, sed alterutrum præstans; omnes enim res naturales, vel tantum mouentur, vel quiescunt tantum, vel partim mouentur, & quiescunt, vt ait Arist. 8. Physi. tex. 21. Et quamuis hoc loco nomen motus sumatur amplè pro omni spacio motus, præcipuè tamen convenit motui locali, quippe qui sit prior, & perfectior aliis, & communis omnibus rebus naturalibus, & certissimus index naturæ cuiusque rei naturalis; vide Arist. 4. Physi. tex. 1. & octauo lib. Physi. tex. 56. vnde ipsemet Arist.1.lib.de Cœlo tex.5.definitionem naturæ præcipuè accommodat motui locali, ex quo etiam cocludit, cœlum habere diversam naturam à corporibus sublunaribus; proptereà quòd habet diuersum. motum localem.

Tertia pars definitionis est illa; Primò, id est, ve placet Græcis, immediate, & non propeter aliud; nam lectus mouetur quidem deorsum, verùm non primò, sed propeter aliud, nimirum propeter lignum vel ferrum quod in eo est. vel aliter, ve Latinis placet, primò, id est, principaliter, & non instrumentarie, ita ve sic excludantur accidentia, quæ licet sint principia motus, ve grauitas & leuitas motus localis, calor & stigus alterationis, tamen non sunt principia primaria, sed tantùm instrumentaria: principale enim principium est forma substantialis, quæ ad operandum vettur accidentibus quasi instrumentis. Quare nomen naturæ non conuenit accidenti: non enim accidens est natura, sed potins res secundum naturam, ve Arist. innuit 2. Physi. tex. 5. Restat vetima illa pars definitionis; Per se sic Græci repetunt discrimen inter primum, & per se, traditum ab Arist. L'Post. verùm quid Arist. intelligat hoc vocabulo, per se, exponit eo

quod proxime subiungit; on non secundum accidens; vt per se, nihil aliud fit, nifi quatenus tale est. terra enim deorsum mouetur per se, id est, quatenus terra, lectus autem non per se quia no quatenus lectus, sed quatenus ligneus est. Signum auté eius quod est per se, & eius quod est secudum accidens, est posse separari inuicem, vel non posse, quemadmodum ipsemet Arist.docet exponenshac vocabula; etenim Medicus per se medetur, quia mederi non potest separari à Medico, nullus enim scienter & ex arte mederi potest, qui no sit Medicus; at Medicus per accidens ædificar, potest enim ipsum ædificare separari à Medico:multi enim ædificant qui no sunt Medici,&multi sunt Medici qui non ædificant. Atque hæc quidem est germana interpretatio & intelligentia earum dictionum, quæ sunt in definitione naturæ. Sed priùs quàm hinc abeamus, diluendæ sunt nonnullæ dubitationes, quæ circa ea, quæ adhuc diximus, occurrunt.

## Explicantur quatuor dubitationes.

CAP.

RIMA Dubitatio est, quomodò natura sit per se principiú den quies se quietis, cú quies sit prinario & nó ens; Respondeo, nomen pura prinasio. quietis bifariam sumi, vel pro nuda cessatione motus præcise, & sic est pura prinatio no habés per se principiu, & ita non accipitur hoc loco: vel sumitur pro eo quod est manere in suo loco naturali, nihil enim est aliud ignem quiescere, quam manere in loco naturali, & hoc modo sumpta quies, est perfectior motu, quoniam est ipsius finis; idcirco enim mouetur corpus simplex, ve perueniat ad sium locu naturalem,& in eo maneat;& sic quies habet principium per se, nam gravitas terræ, quæ facit eam moueri ad suum locum, eadem facit etiam quado ad eum peruenerit, vt in iplo maneat nec inde, nisi vi depulsa, dimoueri queat. Secunda dubitatio. Non omnis res naturalis videtur moueri & quiescere, nam terra semper quiescit, cœlum autem semper mouetur. Verum hoc ita soluitur; tersa secundùm se totam quiescit, tum quia est centrum, circa quod mouetur cœlum; id auté circa quod mouetur aliquid, debet esse firmum & stabile, vt ait Arist.in lib.de Motu animalium, & 2. libro de Cœlo tex.17.tum etiam, quia est sedes & domicilium animantium, quam ob rem eam fixam & immobilem esse, necesse fuit. Mouetur autem terra fecundùm partes fuas,& quia in corporibus fimplicibus eadem est natura partium quæ est totius tam secundum motum quam secundùm locum:ideò quod parti couenit, potest toti etiam attribui. Cœlum autem, quamuis semper moueatur, id tamen non obstat definitioni natura; namillud; Vt moneatur & quiescat; legendum est

non conjuncte, sed dissitte quemadmodum placet Porphyrio, Simplicio & Auerroi; ita ve natura in aliquibus sit principium motus, in aliquibus quietis, sed hoc infrà latiùs & accuratiùs explicabitur. Tertia dubitatio. Natura est potentia quæda naturalis rationis expers; ergo nequit facere duo contraria, cuiusme di sunt motus & quies, hoc enim interest, auctore Acist 9. Metaphysi. tex. 3. inter potentias rationales & irrationales seu naturales, quod ille possunt duo contraria facere, vt Medicus sanitatem & ægritudinem: hæ verò minimè, sicut ignis porest quidé calefacere, non auté frigefacere. Respodeo illud Arist. dictum intelligendum esse de contrariis, non autem de iis, que opponuntur privatiué, cuiusmodi sunt motus & quies: præsertim cum hæc ita se habeant, vt vnum sit propter aliud, nam in animantibus natura principaliter intendit motum & operationem, per accidés autem quieté; sicut de somno & vigilia animalium docet Arist.in lib. de Somno; in elementis auté principaliter intendit quietem illorum, huius autem gratia motum efficit. Quarta dubitatio. Quomodò ex differentia quæ est inter res naturales & artificiales re-& colligitur ab Arift.definitio nature? Respondendu, secudum Alexandrum& Auerroëm colligi hoc fyllogismo hypothetico, si res naturales, quà tales sunt, differunt à non naturalibus, quoniam habent in se principium motus & quietis; ergo natura est principium motus & quieris: id enim propter quod fic differunt, proculdubiò non est aliud quam natura; sed res naturales differunt, à naturalibus, quonia habet in se principium motus & quietis; ergo natura est principium motus & quietis. At secundum Simplicium, syllogismo Categorico in prima figura colligitur ad hunc modum; naturalia differunt à non naturalibus; quoniam habent in se principiú motus, sed natura est id per quod naturalia differunt à non naturalibus; ergo natura est principium morus & quietis. Secundum autem D. Thomam colligitur hoc syllogismo tertiæ figuræ; naturalia disferunt à non naturalibus, quoniam habent in se principium motus; sed naturalia differunt à non naturalibus, quoniam habent naturam; ergo natura est principium motus & quieris.Quocunque autem horum trium modorum frat talis deductio, conftat eam esse per se certam & manisestam. Ná quamuis dubium sit, an omne quod monetur habeat in se principiú actiuum sui motus, sicut de motu locali elementorum ambigitur; & an in omni motu, mouens sit re distinctum à mobili: nemini tamen dubium, aut obscurum esse potest, omne quod movetur motu naturali, sic moueri propter instră sibi natură. Restat nunc, vt, quod tertio loco propolitum fuit, graves qualdam ac perdifficiles quæstiones explicemus,

Prima.

Prima quaftio, an definitio natura conneniat calo.

V & sunt opiniones corú qui putat definitionem nature Motum celi no couenire colo, vna est eoru qui arbitratur motu co-non esse na-👰 li nó esse naturalé, ex quo fit necessariò vt cœlı substătia \*\*ralem, opi-🔐 nó ht natura, quæ 2. Phy. definitur. Huius opinionis affer-<sup>nio multorii</sup>.

ores sunt Auicena, Scotus, Albertus, Durandus. Rationes Auicenz & Scoti sunt hæ.Prima. Omnis motus naturalis fit ab imperfecto ad perfectum, & ab innaturali dispositione ad naturalem; sed motus cœli non est talisse œlum enim semper habet perfectam & naturale dispositionem; ergo motus cœli non est naturalis. Secunda, Motus naturalis habet terminum à quo & terminum ad quem; sed hi termini non reperiuntur in motu circulari cæli; ergo, &c. Tertia. Motui naturali opponitur quies; sed motui cœlesti no opponitur quies, núquàm enim cœlum quiescit, nec verò aprum est quiescere; ergo, &c. Rationes Alberti, quibus idem contrmat, sunt hæ. Prima. Motus cœli fit ab Intelligentia quæ non est natura cæli, qnippe cum sit substātia immaterialis opetas per voluntatem & intellectu, ergo &c. Secuda. Nullus motus naturalis est infinit, natura enim, vt est apud Arist. 1.de Gener, animal. cap. 1. horret infinitum; sed morus cæli est infinitus; ergo &c. Tertia. Motus naturalis non fit in loco naturali, cum enim res est in loco suo naturali, non mouetur sed quiescit: sed cœhum existens in suo loco naturali, mouetur; ergo eius motus non est naturalis. Rationes, quas ad idem probandum Durandus affert, funt hæ. Prima. Vnius corporis simplicis vnus tantum est motus simplex naturalis, quemadmodum in 1. de cœlo scriptum est:nam eum forma corporis simplicis sit vna & simplex nequit esse caussa nisi vnius motus naturalis, fed in coelo simul sunt multi motus, vt in lupa est mosus ab ortu ad occasum, & alius ab occasu ad ortum, & alius epicycli; ergo tales motus non funt naturales:nec valet dicere vnum effe tansummodò motum proprium cuiusque cœli, ceteros autem esse communes & inesse inferioribus cœlis propter superiores : cum enim omnes cœli, sint vnius speciei, non potest in ipsis esse tanta diuersitas motuum. Secunda. Omnis motus naturalis fit propter ablentiam alicuius perfectionis quæ per talem motum acquiri debet; sed nulla perfectio abest colo que per motum ipsius acquiri possit; ergo &c-Tertia. Si motus cœli esset naturalis, ergo quies & cessario à tali motu esset violenta; quare, cum in fine mundi debeat cœlum quiescere, tunc esset in dispositione violenta & deteriori quam nunc est, quod videtur absurdum; tunc enim melior atque præstantior erit mundi:

status: & certè nullum violentum potest esse perpetuum; quies autem illa cœli erit perpetua. Vult igitur Duradus motum cœli, neque esse à natura, neque ab anima, sed esse ab Intelligentia, quæ cùm liberè & contingenter cœlum moueat, facit vt motus eius sit planè voluntarius, nec dici debeat naturalis nisi secundum quandam conuenientiam & analogiam.

, Altera opinio eorú est, qui negant hác definitioné naturæ conuenire cœlo, non quia cœlum non sit corpus naturale, aut quòd motus eius non sit naturalis; sed quia putant Aristotelis in 2.lib.Phy.vbi definit naturam, confilium & propositum fuisse, non omnem naturam sed eam tantum quæ est in rebus corruptibilibus, definiendo explicare, cui opinioni fidem facere conantur his argumentis. Primò. quia de iildem principiis agit Arist. in 2. lib.de quibus egit in 1. lib. Physi.sed in primo egit tantùm de principiis rerum corruptibilium, sicut ipse declarat 1. Phy.tex.68.ergo etiá in lib.2.agit de natura quæ est tantum in rebus corruptibilibus. Deinde, Themistius exponens definitionem naturæ, disertissimis verbis docet cœlum ea definitione minime contineri, ita scribens, Dininum & calefte corpus excipio, quod sempiterno & irrequieto motu cietur, in que natura est quidem principium motus, non etiam caussa quietis. Posteà, Arist. videtur hoc significare in 8. Metaphy. tex. 9. his verbis; naturam etiam solam profecto quis ponet eam, que in corruptibilibus est, substantia. Prætereà, illa particula definitionis, vi moueatur, & quiescat, non potest benè accommodari cœlo vipotè quod semper moueatur, nec vnquam aptum sit quiescere; moueri enim & quiescere, tantum conuenit in res corruptibiles. Postremò, Arist.exposita definitione naturæ, mox dividit naturam in materiam & formam, & inquit, naturam semper esse aut subiectum aut in subiecto; & in definitione nature dicitur, quod est caussa, vt moueatur in quo est: quæ omnia indicant eam tantum naturam definiri quæ est in rebus compositis ex materia & forma, quod non competit cœlo, præsertim secundum opinionem multorum, qui volunt cælum esse simplicem substantiam. Quamuis igitur naturæ definitio possit aliquo modo accommodari cœlo, tamé neque propriè ei conuenit, neque fuit intentio Arist.ipsum includere in huiusmodi definitionem; çuius rei haud obscurum signum est, quod Aristoteles in 1. tex. 2. lib. Phy.enumerando genera rerum naturalium, vt inde colligeret desinitionem naturæ nullam cæli fecit mentionem.

Explicatur vera sententia, refellendo supradictas opiniones, & demonstrando motum cali esse naturalem.



Erum prima fententia falsa est, secuda verò nonihil pro- multiu argubabilis; sed omniŭ maxime probabilis est terria opinio, mentis, motif qua sequutur Græci, Auer. item & D. Thomas, qui cen- cali & se. sent hac definitione nature, cœlú etia coprehendi: quod naturalem.

quide facile demonstrari post his argumentis. Primò, Arist. r. de Colo tex.5.probat cœlum habere aliquem motú naturalem, quoniá est corpus naturale habens in se naturam; natura autem, inquit, vi diximue est principium motiu; quibus verbis clarissime significat & coelum esse corpus naturale, & motum eius naturalem esse, & definitionem naturæ traditam in 2. Phy.ei conuenire, ídque non solùm illo loco, sed etiam per alios textus qui sequutur in codem libro vsque ad tex. 17. planum facit. Deinde, cœlum est corpus naturale, vt patet ex 3.lib.de Cœlo tex.1.ex primo de Partibus animalium cap. 5. ex 8. lib. Metaphy.text.1.& 12.Ex lib.12.Metaphy. tex.5. fed omne corpus naturale habet motum naturalem, impossibile enim est, vt inquit Auerr. 1. de Cœlo com. 81. esse corpus aliquod naturale sine motu naturali; tum quia propter hoc vocatur naturale; tum etiam quia alioqui tale corpus esser otiosum; ergo cœlum habet motum naturalem, & habet in Te naturam quæ est principium talis motus. Posteà, motus circularis quo cœlum voluitur, aut est ei naturalis, aut violetus: non est autem violentus, tum quia est perpetuus, nullum autem perpetuum est violentum; tum ctiam quia motus qui vni corpori est violentus, alis est naturalis, vt docet Arist. 1. libro de Cœlo; circularis autem motus neque vlli alij corpori est naturalis quam cœlo, relinquitur igitur vt is motus sit naturalis colo. Atque hac tota argumentatio est Aristorelis 1. de Cœlo. Præterea, omnis res naturalis habet naturalem propensionem ad suam operationem & persectionem; sed propria cœli operatio & perfectio est motus circularis; nam si is non est, quid aliud fingi potest; ergo cœlum habet naturalem inclinationem ad motum circularem; quare talis motus est ei naturalis. Ad extremum quæ sunt necessaria ad efficiendum motum circularem, ea omnia naturaliter in cœlo insunt; ergo & ipse motus circularis est ei naturalis; primum enim cœlo inest figura rotunda, abest grauitas & leuitas, est substantia incorruptibilis carénsque contratio: quæ omnia requirútur ad efficiendum motum circularem. Atque harum rationum prima quidem, refellitur secunda opinio, cateris autem confutatur prima lententia,

Quomodo motus cali fit maturalis.

Est autem motus circularis naturalis coelo ratione principij passiui, quia cœlo est quædam habilitas, & propensio ve moueatut motu circulari:ratione autem principij actiui quod est Intelligentia, potest aliquo modo dici naturalis, & aliquo modo non; etenim Intelligentia, si propriè loqui volumus, non est natura cœli, quia no dat esse illi, neque est pars ipsius, neque quiditativa eius consideratio ad Phy. pertinet: post tamen aliquo modo dici Intelligentia natura cœli, tum quia licut naturam cœli consequitur, vt moucatur circulariter, ita vt li careret illo motu, iplum esser imperfectum, sic eriam (secundùm Peripateticos) naturam Intelligentia consequitur, vt ipsa momeat cœlum, quem motum si non ederet, esset (auctore Arist. 12. Metaph.)otiosa & imperfecta, tum etiam quia intelligentia perinde momet cœlum ac iplum est sua natura aptum moueri, no secus ac si esset eius forma & natura, mouet enim Intelligentia cœlum secundum cas differentias politionis, & tanta celeritate, nec maiori, nec minori qua couenit naturali propensioni cœli.His accedit, quod & natura cœli & ratio motus circularis poscunt, vt Intelligentia sit mouens ipsum & non aliud mouens. Nam cùm cœlum sit substantia simplex, non potest moueri à se, si quidem moués & motum debent esse diversa nec potest moueri ab alio corpore, quia cœlum est primum omnium corporum, & sic res procederet in infinitum; quare moueri debet ab aliquo mouente incorporeo, cuiusmodi est Intelligétia. Motus item circularis, quia carer principio & fine, & est perpetuus, non potest effici nist à mouéte per intellectum, quod sit perpetuum Et quia motus cœli est caussa efficiens & conservans omnium animantium sublunarium; & quia ex eo pendet totius mundi corporei ordo, gubernatio & perfectio; & quia eo sublato Intelligentiæ nullam habere viderentur cum hoc mundo sensibili & mobili coniunctionem atque connexionem; denique quia nulla res inanima potest se ipsam

in suo loco naturali persectè mouere: ob has omnes caussas, necesse est motum cœli ab Intelligétia essici. Sed hac de re possunt legi ea quæ scribit Auerroës 1. de Cœlo comm. 5. & 2. de Cœlo comm. 3. & in disputationibus contra Algazelem per totam 14. disputationem. Quod autem motus cœli sit naturalis ratione principij passiui, confirmat Disus Thomas in 2. Physico. super textum 2. his verbis; Motus corporum cœlessium est naturalis, licet sit à motore separate, in quanti in ipse corpore cœli est potentia naturalis ad talem motif. Et in 1. par. quest. 700. att. 3. ad 4. ita scribit; Motus corporis cœlessiu est naturalis, non propter principium actiuum, sed propter principium passiuum; quia scilicet habet in sua natura aptitudinem, vet tali motu ab intellectu moueatur. Et ibidem in responsione ad quintum docet eiusmodi motum posse dici na-

Motum cæli non ab alio qu'am ab Inselligentia posse espai,

Digitized by Google

turalem

puralem, etiam in ordine ad principium actiuum, hoc modo scribes; Calum dicitur monere seipsum, in quatum componitur ex motore & mobili, no Bent ex materia & forma fed secudum contactum virtutu, ve dictum eft, & hoc estam modo potest dici, quod eim motor est principium intrinsecum; ve sic etiam motine colle possit dici naturalu ex parte principi actini, ficut motine voluntarim dicitur esse motus naturalu animali, in quantum est animal, ve disitur in 8.Phys. Hec D. Thomas.

> Refelluntur and putant Intelligentiam effe veram formam er naturam celi. CAP. VIII.



VIDAM antémemoria nostra Philosophi in primis no- Antonim Mi biles, in scriptis suis reliquerunt, Arist. sensisse Intelligen- radulanu in tiam re vera esse natură cœli, nempe tale qualis hic defini- opere de Enertur, quod his argumentis persuadere conatur. 1. Cælú est singula-

verè animati, tum quia id ait Arist.in 2. de Cœlo tex.13. & 61. tum etiam quia animatu est nobilius inanimato, cœlum auté multo nobilius est corporibus sublunaribus, in quibus tamen multa sunt animata. Sed cœlum non est animatum anima vegetatiua aut sensitiua, vt pater; ergo intellectiva quæ est Intelligentia: omnis autem anima, est natura eius cuius est anima; relinquitur igitur Intelligentiam esse naturam cœli. Deinde, cœlum non est tantum materia, quia non ageret in hæc inferiora, nec haberet determinatam existentiam & quantitatem, & alia permulta accidentia, præsertim autem lucem; non est etiam tantum forma, quia non moueretur per se; ergo est ex vtraque compositum; forma autem eius non est materialis, alioquin esset corruptibile cœlum, si autem est immaterialis, erir Intelligentia. Posteà, tora definitio naturæ conuenit Intelligentiæ, vt patet expendendo omnes particulas eius. Ampliùs, si motus cœli extrinsecus sit ab Intelligentia tantum affistente; ergo est violencus; Arist.enim 7. Physic.text.10.air quod extrinsecus mouetur ab alio, id moueri violenter. Prætered, secundum Aristot.in 8. Phys. mobile à se, prius & nobilius est quàm mobile ab alio; sed cœlum est primum, ac nobilisfimum omnium mobilium & mouetur ab Intelligétia ; ergo ea non est extra cœlum, sed intra ipsum vera eius forma existens. Hæc illi. Contra quos pauca quædam nunc dicemus, nam latiùs, & opinionem corum refellere, & rationes solucre, non est huius loci, sed eius in quo disputatur, an cœlum sit animatum. Ac primum, si Intelligen- no esse veram tia est natura cœli; ergo quiditatina eius cossideratio pertinet ad Phy-formam sicum, nam omnis forma, quæ est natura, est Physica, & qui conside-naturam cab.

rat materiam, idem etiam, vt scriptum est in 2. lib. Physicorum, debet considerare formam eius: Physicus autem considerat materiam cœlestem; ergo idem quoque quiditatiuè considerabit Intelligentiam: sed hoc est contra Aristot.is enim in 2. Phys. 26. & 71. atque 73. ait formas separabiles à materia, & quæ mouent ac non mouentur; non esse doctrinæ Physicæ, & in 6. Metaphysice ea potissimum re distinguit Metaphysicam à Physica, quòd hæc agit de formis materialibus, illa de abstractis; & propter Intelligentias, inquit lib. 6. Metaphysicæ, Metaphysicam esse priorem atq; nobiliorem Physica, alioquin si Intelligentiæ non essent, fore vt Physica esset prima Philosophia: & in 12. Metaphysicæ tex. 5. inquit omnem substantiam mobilem esse considerationis Physicz; immobilem zutem, minimè. Et sanè si Intelligentia est natura cœli, necesse est eam motu cœli etiam moueri per accidés, quam tamen Aristot. affirmat, nec per se, nec per accidens, mobilem esse. Cumque materia sit propter formam, cur opus fuir vt Intelligentia informaret cœlum?an propter esse eius? at per se subsistit cum sit immaterialis; an ob propriam eius actionem? at ea cum sit perfecta intellectio, no indiget corpore nec subiectiue, quia intellectio præsertim Intelligentiarum est omninò immaterialis; nec obiectiue, quia Intelligentia non eget sensibus aut phantasmatibus sicut nos, ad intelligendum; nec opus est ad efficiendum motum circularem cœli vt Intelligentia sit eius forma, satis enim est vt sit ei assistens & moueat ipsum sicut natura sua moueri aptum est. Rationes autemomnes contrariæ supra positæ, hac vna solutione breuiter & facile diluuntur. Cœlum sumptum pro coniuncto & 2ggregato ex orbe & Intelligentia, potest dici quodammodò animatum; & est nobilius cuctis rebus sublunaribus; & est mobile à se, vel mouens seipsum; & sic, Intelligeiia non est externum, sed internum moues cœli. Plura his de rebus no scribimus, ne si in his docedis longiores & accuratiores simus, quæstiones, 2b eo quod nunc agitur longè remotas, alieno loco ineptè tractare videamur.

> Soluuntur rationes prima sententia corum qui negant definstionem natura conuenire cælo.

CAP. IX.

V N c respondendum est ad rationes prioris sententiæ. Argumenta Scoti & Auicenæ, facile soluuntur hac vna distinctione. Duplex est motus naturalis localis, vnus rectus, alter circularis. Rationes ipsotum vim & robur habent in motu recto, non autem in motu circulari. Sic etiam solui debent duæ posterio-

riores rationes Alberti; nam prima ratio eius tantum concludit motum cœli non esse naturalem ratione principij actiui, quod vt diximus, no est propriè natura cœli, & hoc nos sponte cocedimus. Quòd autem in secunda ratione dicit naturam horrere infinitum, & motum cœli esse infinitu, distinguédum est de infinito, nam motus cœli. est finitus ratione spatij quod tali motu pertransitur, ratione autem durationis est infinitus. Vide Arist. 6. Physitex, vltimo. Itaque primu cœlum quotidie semel motum suum concit, qui tamen infinities repetitur, tum propter globosam cœli formam; non enim cœlum mouetur ad locum, sed circa locú, tum ob perennem & indefessam virtutem motiuam Intelligentiæ. Natura autem refugit infinitum, non quod est infinitum duratione, sed quod est infinitum magnitudine vel multitudine. Prima autem ratio Durandi ita foluitur. V nius cœli tantum est vnus motus proprius, alij sunt à superioribus cœlis: neque verum est quod ait, omnes cœlos vnius esse speciei, quia sic esfent materiales & corruptibiles. Prætereà, in individuis eiusdem speciei infimæ, vnú non est per se prius aut perfectius alio, ve dicitur lib. 3. Metaph.text.11. neque est inter ipsa ordo & depedentia essentialis, quæ tamé omnia cernimus in cælis. Neque verò ipsi cæli secundùm Arist. differunt specie vniuoca, nam sic essent compositi ex genere & differentia, id est, ex actu & potentia essentiali, quamobrem essent corruptibiles, vt copiose ostendit Auerroës 3. de Cælo comm. 49. An celi sunt Ad hæc, si cæli eorumque motus sunt vnius speciei; ergo similiter unim speciei. etiam motores, id est, Intelligentiæ erunt vnius speciei, talem enim Arist. vult esse proportionem, & ordinationem inter Intelligentias mouentes, qualis cernitur esse inter colos qui mouentur, facere auté Intelligentias virius speciei, manifeste aduersatur iis quæ scribit Aristoteles lib. 12. Metaphysicæ text. 49. Secunda ratio Durandi, concludit quidem de motu recto non autem de circulari; etenim ratio motus circularis in eo consistit; vt fiat circa eundem locum, & vt talis motus non fiat ad acquirendam aliquam perfectionem cœlo, sed principaliter quidem vt cœlum per talem motum assimiletur Deo. cuius intelligibilem motum mirifice amulatur cœlu motu circulari: secudariò auté, ve per talé motú communicetur rebus sublunaribus esse, & viuere, aliis clariùs, aliis obscuriùs, vr est in 1. de Cœlo tex. 100. & vt inde vniuerla virtus inferioris mundi conferuetur atque gubernetur. Tertia ratio Durandi non habet vim in Philosophia, quia docere in fine mudi planè cessaturum esse motu cœli non attinet id ad Philosophú, cú nec lumine naturæ cognosci, nec rationibus Philosophicis persuaderi possit. Sed nihilominus responderi potest Dutado ad hunc modu, Creatura privari suo motu naturali ab alia crea-

futura illi naviolenta.

tura, est illi violentu, à Creatore autem, qui totius auctor nature est, minime : sicut enim in omni creatura est potetia naturalis ad operationem propriam, ita est potétia quædam, quam quidam magninominis Theologi obedientialem vocant secundum quam apta est An pacetio y obedire Deo in omnibus que de ipsa facere Deus constituir. Sunt moto, que da- etiam quidam Theologi, qui putant cœlum per se non habere inclibitur cale in nationem naturalem potius ad motum, quam ad quietem, sed ad alfine mundi, sit rerutru determinari ratione ordinis qui est in vniuerso; & quia ordo suralis, an qui núc est in vniuerso, propter vicissitudinem generationis & corruptionis rerum sublunarium, necessariò exigit vt cœlum moueatur, ideò nunc naturaliter mouetur; quoniam verò in fine mundi erit alius ordo vniuersi, sublata mutua sublunarium corporum transmutatione, ideireo tune sie exigente vniuersi ordine, cœlum naturaliter quiescet. Quare concludunt tam motum quam quietem esse naturalem cœlo, non secundùm propriam eius naturam, sed secundùm communem mundi perfectionem, & propter varium vniuersi ordinem. Verùm hæc, si Philosophice perpendantur, facile intelligentur esse falsa;nam, vt omittamus cætera, quid magis à ratione & Philofophiæ decretis alienum esse potest, quam quod habet determinatam naturam, id non habere etiam certam, ac determinatam propensionem ad suam perfectionem? quam necesse est, (vt manifestum est ex iis quæ suprà diximus) vel in motu esse, vel in quiete. Sed ad rationes secundæ opinionis dissoluendas, veniamus.

#### Solumntur rationes secunda opinionis. CAP.

I C E T autem secunda opinio probabilis sit, nec mæ-

gno negotio defendi queat, tamen quia tertiam opinionem tum rationi, tum Arist. doctrinz magis con-I fentaneam esse ostendimus, rationes eius hic etiam 🚧 🖸 foluendæ funt. Rationum autem, quibus fecúda opinio nititut, potentissima est illa de motu, & quiete: non enim cœlum habet in se principium motus & quietis, sicut natura definitur habere. Hanc dubitationem interpretes Aristotelis variè conantur An illa pars explicare. Etenim Philoponus in 2. Phys. super text. 3. & Alexander matura, ( esse Aphrodiseus 2. libro Naturalium quæst.in capit. 18. aiunt in colo principiii mo- non esse proprie quietem quæ est priuatio motus, sed tantum Meta-🏧 🕏 quie- phorice, quatenùs cœlum ira cóquiescit in illo peréni motu suo, tantin)possii car- quam in sua persectione, non secus ac corpora subsunaria quiescunt in suis locis naturalibus, vel quaten ùs totu cœlum nunquă mutat locum aut situm & vno similique motu semper cietur, que constantia & vni-

1

definitionis

Digitized by Google

& vnisormitas eius, potest appellari quies. Neque verd Simplicius ab his discrepat, scribens colum quiescere ratione centri, polorum & axis, quæ in motu cœli femper manent eadem & immutabilia; hoc etiam videtur innurere Aristot. 8. Phys. rext. 76. ita scribens; Monetur Or quiescit quodam modo sphara, oundens enim occupat locum. Verum cum Aristor. hic loquatur de quiere proprie ac Physice sumpra, que nimirum est vacatio & prinatio morus Physici, ea verò quam isti tribuunt cœlo sit metaphorica & Metaphysica, ideirco eorum interpretatio probanda non est, tanquam parum congruens verbis Arist. Porphyrius autem(referéte Simplicio) Auetro es item & D. Thomas volunt illa verba legi debere diffuncte, vt illa coniunctio, &, fit posita pro, vel, ve sententia illorum verborum sit hæc, natura esse prin--cipium motus, vel quietis, vel vtriusque Sed paulò durior est hec expositio, incredibile enim videtur Aristot, in tam graui definitione abulum fuisse huiusmodi vocibus. Nos autem censemus illa verba legenda esse consuncte, & habere hunc intellectum, non vt omnis natura sit principium motus & quietis, sed vt omnis motus & quies maturalis, sit à natura; quæcuque enim vel mouentur naturaliter vel quiescunt, id habent propter naturam ipsis insitam. Hoc modo loquendi etiam vritur Arist. 2. de Anima text. 24. dicens; Anima est, qua viuimus, sentimus, monemur & intelligimus; non quàd omnis anima faciat has omnes operationes, sed quòd omnes huiusmodi operationes, vbicunque reperiuntur, procedut ab anima. Itaque nomen naturæ, in definitione eius ponitur simpliciter & indeterminatè, nomen autem motus & quietis, ponitur vniuersaliter & distributiue; & quemadmodum cum dicitur anima esse principium vizendi, sentiendi, mouendi & intelligendi, ex eo non tect è inferti porest; ergo omnis anima id in quo est facit viuere, sentire, moueri & intelligere; sic etiam cum definitur natura esse principium motus & quietis, non debet ex eo concludi; ergo omnis natura facit moueri & quiescere id in quo est: sed illud porius concludi debet; ergo omnis motus, & quies omnis naturalis, efficitur à natura. Eodem modo posset exponi id quod ait Aristot. 4. Physitext. 30. scribens, omnem locum naturalem habere fursum & deorsum, hoc est, non quidem comnem locum esse sursum & deorsum, quod sieri non potest : sed, (ve eum locum explanans, inclute Simplicius) naturam loci diuidi per illas differentias sursum & deorsum. Reliquorum autem argumentotum solutio ex iis quæ scribit Auerroës 2. Metaphys. comm. vlt.petenda est; etenim eo in loco assirmat naturam æquiuocè, id est, analogice dici in corporibus cœlestibus & in sublunaribus, atq; illis -quidem secundu se, & secundum perfectionem, his autem secudum

famolitatem, id est, secundum nos, & secundum vulgarem existimationem hominum, & primam eius nominis impolitionem vlitatamque appellationem hoc nomen naturæ principalius conuenire: vulgus enim eam tantum appellat naturam, cuius generatio, corruptio, cæteríque motus ante oculos omnium funt: quo fit vt Arist. etiá definitionem, divisionem & proprietates naturæ præcipuè accommodet ad naturam corruptibilem, vipote que nobis magis cognita & perspecta sit. Itaque ea verba quæ ex 9. textu libri 8. Metaphys. citata sunt, ad hunc modum interpretari conuenit; Naturam solam profestò qui ponet, qua in corruptibillus eft, substantia; id est, si quis manisestam & vulgatam notionem & rationem naturæ spectet, solam existimabit naturam, cam quæ est mortalis. Quòd autem Arist.non putet, cœlum excludi nomine & definitione naturæ, ibidem præcipue declarauit appellans cœlum in eodem lib. 8. Metaph. text. 12. substantiam naturalem. Themistius autem, illis verbis quæ commemorata sunt, non excipit aut remouet cœlú à definitione naturæ, sed ipsum eximit ex numero earum rerum naturaliú quæ habét in se principiú motus, & quietis. Nec Themistiu latuit tria genera rerum naturaliu poni ab Arist.lib.8. Phys. vnum earum, quæ semper mouentur, quale est cœlum; alterum earum, quæ semper quiescunt, cuiusmodi est terra, si non secudum omnes partes, ac certe secundum totam elementi molem; tertium earum, quæ partim mouentur partim quiescunt, in quo numero sunt planta, & animalia.

An definitio natura conueniat anima, prasertim autem anima rationali. CAP.

🐼 V A N D o quidem constitut# est definitionem naturz, etiam cœlo conuenire, sequitur nunc, vt disquiramus, an ea definitio conueniat animæ. Simplicius quidem in 2. Phys. fuper text. 1. & 3. & item Albertus in codé libro tracta.1.

cap. 2. negant hanc definitionem conuenire animæ eamque tantum Queffie fait. naturam hîc definiri putat, quæ est in corporibus simplicibus & inada, an defini- nimatis; si auté animantes dicuntur habere natura vel esse res naturasionature io- les, ita dici aiunt proptereà quòd in se habent corpora simplicia:omne enim corpus, aut est elementu aut constans ex elementis, que sunt propriè res naturales. Atq; hanc sententia Simplicius ita confirmat; esse naturale couenit omnibus rebumpaturalibus, quà tales sunt; ergo couenit illis propter aliquod principiu, & propter aliqua substantia communem omnibus: sed hæc substátia non est anima, quippe quæ non est nisi in viuentibus, neque aliud quicqua esse potest quam substatia corporum simplicium, hæc enim sola reperitur in omnibus rebus naturalibus: quare natura, quæ hic definitur, est tátum substantia corporum

corport simplicit. Deinde, Arist in 2. de Anima definiens anima esse actu corporis naturalis, apertè distinguit animam à natura, si quidem facit natură subiectu ipsius anima; & in eode lib. text. 37. ait corpora naturalia esse instrumenta animæ. Hoc ipsum etiam coprobat testimonio Eudemi, qui idem sensit. Albertus verò idem confirmat his argumentis. Primò, natura est determinata ad vnum, vel enim mouet sursum vel deorsum : anima auté habet multos & varios motus, secundum omnes differentias positionű; quare non est determinata ad vnum;non igitur est natura. Deinde, natura definitur esse principium motus per se,id est,immediate & sine instrumentis; anima autem non mouet nisi per instruméta corporea, veluti per musculos & neruos, ex his putat Albertus necessariò concludi animam non esse naturam, nec eam supradicta naturæ definitione comprehendi.

Sed hac sententia multis modis falsa esse couincitur. Primò, Arist. Probatur aniin 2. Phys. text.1. enumerans res naturales cásque distinguens à non mam effe nanaturalibus, ex quo mox colligit definitionem natura, commemo-timam. rat plantas & animalia, idémque facit semper aliis in locis in quibus recenser res naturales. Tum, definitio natura tota sanè congruit animæ, etenim anima est principium motus & quietis, in eo in quo est, primò, per se, & non secundum accidens. Neque verò obstat, quod anima vtatur instrumentis ad mouendum; vt Albertus obiicit, nam etiam forma substantialis elementi vtitur, accidentibus vel motiuis vel activis ad efficiendos motus suos: non enim, (vt Arist. ait libro de Sensu, & sensili cap. de odore) ignis calefacit, ve ignis est, sed ve calidus est. Itaque Albertus male interpretatur illud verbum, primò, & fine caussa negat ipsum conuenire animæ. Posteà, Aristot.1. de Partibus animal: cap. 1. ob eam causam Physico ait esse agendum de anima sensitiua & vegetatiua, quod ipsæ sint naturæ, & principia motuum naturalium. Prætereà, motus animæ est motus naturalis; ergo anima est natura: consequentia nota est ex co, quia motus est proprius effectus per quem definitur natura. Antecedens autem ita probatur. Primò. Aristot. in 2. Physic. text. 1. ponit inter motus naturales accretionem, & decretionem, qui sunt motus animæ. Secundò. Quia 3. Physic. text. 6. traditur motus definitio que conuenit anime motibus. Tertiò. Quie divisso motus na--turalis tradita 5. Phys. text. 9. continet motus animæ. Quartò. Quia principia, quæ traduntur primis duobus libris Phylic. communia sunt aut omnibus rebus naturalibus, aut certé cunctis rebus corruptibilibus; non ergo ab his debet remoueri anima. Quintò. Quoniam Atistot. in 2. lib. Phys. text. 80. vt demonstret naturam agere ob aliquem finé, sumit argumentum ab animalibus & plantis,

D iiij

qua re declarat nomé & rationé nature, de qua Phylicus agit, cuam: ad animam percinere. Arque in illius quidem loci explanatione, non sibi constat Simplicius; is enim in suis commentariis illum locum explanans, ita scribit; In hu autom velim animaduerti, animalia & plātai, ve que sint naturalia, sumi ab Aristot etiam si sint animata, or ab anima regantur. Et pauld post, hæc subiungit; Num autem Aristot. vecat naturans etiam quicquid anima versatur in corpore?quamobrem etiam opus de Anima, ve qued mulea tractet de huiusmedi anima, esse contemplatione naturalis exi-Solutio ratio- filmant. Hec Simplicius. Ad extremum, Arikot. 8. Phyl. text. 27. aper-\*\*\* Simpli- tissimè scribit, quod à se ipso mouetur, vt est vnumquodque animalium, moueri à natura. Primæ autem rationi Simplicij respondendum est, res naturales esse naturales, non propter vnam aliquam substantiam communem omnibus, sed propter rationem quandam communem, quæ in omnibus inest; hæc autem ratio, est habere in se principium motus & quietis, quæ quidem reperitur in cælo, in viuentibus & in non viuentibus. Secunda ratio facile soluitur, si animaduerramus Aristotelem in libris de Anima, pressiùs sumere nomen naturæ, quam in lib. 2. Physicoru, velut etiam Peripatetici, cum distinguunt tria principia rerum, naturam, animam, & intellectum. Naturam enim vt opponitut animæ, definitur esle agens sine cognitione, & vno ac simplici modo operans; ve autem comprehendit animam, est principium motus & quietis in co in quo est. Hic nomen naturæ lumitur ampliori quadam significatione, nempe quatenus est principium motus & quietis. Similiter etiam respondendum est ad rationes Alberti, procedunt enim de natura secundum angustiorem eius significationem & vt distinguiturab anima. De-Eudemo autem non est multum laborandum quid senserit. Anima Igitur & dicitur natura & anima; natura, prout est principiú motus. in eo in quo est, anima verò, prout facitid in quo est moueri à se, nec en naturalu, vno fantum & simplici motu, sed multis & variis motibus. At verò an violente restat etiam nunc quidam scrupulus; etenim motus anima, vel progrediendi, vel saltandi, non videtur esse naturalis corpori animalis; • cum enim corpus animalis sit graue, solus is motus ei naturalis erit, quo deorsum fertur, cæteri autem omnes erunt violenti. Respodeo, huiusmodi motus animalium esse quidem violentos corpori aniinalis; vt est corpus mixtum, in quo præcellir & dominatur elementum terræ, esse verò naturales ei, prout est instrumentum animæ in id fabricatum à natura, vt inferuiat ei arque obediat ; effe autera huiusmodi motus naturales corporianimalis, ex eo perspicuú est, quòd natura dedit corpori animalis instrumeta idonea ad cos motus perficiendos, ve sunt nerui, musculi, pedes; & manus. Verum adhuc de

progressinus animaliü sit

eÿ.

anima.

anima vniuerle disputatum est: deinceps de anima rationali proprie disseramus.

An anima rationalu fit natura;

CAP. XII.



E anima rationali dubitari solet, an ea sit natura, nec ne, Questio terpropriè sumpto naturæ vocabulo, vt hîc definitur. Ac tia, an anima Simplicius quide in 2. Phys. super tex. negat animam ra-rationalu sie tionale esse natură, nec eam vult hac definitione naturæ

contineri; cui rei fidé facit his argumentis. Primò, quia infrà Arist di- Opinio Simuidit natură în subiectum & în id quod est în subiecto; sed anima ra- pluy. tionalis nec est subjectu, id enim est materia, nec est in subjecto, forma enim que est in subiecto, est materialis, & inseparabilis, intellectú autem humanú esse immaterialem & separabilem docet Arist.in 3.de Anima; ergo anima rationalis non est natura. Deinde, Arist, in 2. Phy. tex.12.ait naturam quæ est forma, no posse separati à materia secundùm existentia, sed tantummodò secundum ratione, quod non conuenit in animam rationalem, quæ secudum existentiam est à corpore separabilis. Ad hæc, forma naturalis educitur de potentia materiæ per generationem, & est terminus generationis, anima verò rationalis minime; nam Arist. 2. lib. de Genorat animal. cap. 3. ait mentem: osse dininam & extrinsecus aduenire. Postremò, Arist. nullum reliquit locum dubitandi hac de re, is enim in 1. de Partib.animal. cap. 1. negat considerationem animæ intellectiuæ esse Physicam, tum propter alias caussas, tum propter cam maximè quia non est natura quæ fit principiu motus naturalis. Atque hac fuit Simplicij opinio paucis verbis ab eo indicata, sed à nobis, ve quantum in ca esset probabilitatis intelligeretur, latius exposita.

Nobisautem Simplicij opinio, nec plane probatur, nec sane omnind improbatur. Existimamus enimanimam rationalem partim elle, & appellari posse naturam, partim verò minimè. Sed, vi quod docere volumus melius intelligatur, sententiam nostram duabus propositionibus breuiter exponemus. Vna propositio est; animam questions. rationalem aliquo modo posse dici naturam. Hæc propositio ita probatur. Primò, anima rationalis re vera est pars essentialis hominis,& forma dans esse homini:sed homo, ca ratione vr est homo, est res naturalis; ergo anima rationalis erit eius natura. Prætereà, quamuis intellectus, vt intellectus est, non efficiat in homine morum aliquem Phylicum, regit tamen atque moderatur motus Phylicos, corumque vsum & exercitium determinat: exempli caussa, licet motus loquendi, ingrediendi vel saltandi, efficiatur à virtute naturali motiua quæ est in membris hominis; attamen quantus is motus esse de-

beat, quo item modo fieri, aut cur & ad quem finem referri, præscribitur, definitur, & Imperatur à ratione. Huiusmodi enim operationes subsunt cossilio & arbitrio hominis; ex quo fit, vt sint dignæ laude vel vituperatione, pæna etiam vel præmio. l'osteà, coniunctio anima rationalis cum corpore, efficitut & conservatur per motum Physicum: ad proprias etiam actiones intellectus obeundas opus est phantalinate, nunquam enim mens du est in corpore, auctore Arist. 3.de Anima tex.30.&39.intelligit fine phantasmate: phantasma autem est quidpiam materiale coniuncum motui Physico: ob has igitut caussas anima rationalis potest appellari natura. Altera propositio est; animam rationalem secudum aliam quandam considerationem, non esse naturam de qua Physicus agit; quam propositionem verá esse, clarissimè perspicitur ex his paucis quæ sequuntur. Primò, quia anima rationalis non producitur per motum Physicum; sed per creationem ex nihilo: tùm, quia non efficitur ab agente naturali, sed immediate à Deo. Amplius, quia inter eam & corpus ipsius, non est proportio Phylica qualis esse debet inter formam & materiam naturalem; siquidem anima rationalis per se est immortalis, corpus autem eius suapte natura est mortale. Deinde, quia propria operatio eius que est intellectio, per se (& quemadmodum Philosophi loquutur) secundùm substantiam suam, non est motus naturalis. Ad hæc, vltimus finis animæ rationalis, quo adepto ip sa perfecta est, & naturalis appetitus eius planè conquiescit, est supernaturalis, media item ad eum finem consequendum necessaria, sunt supernaturalia. Quid plura? Physici est agere de natura, multa autem sunt in anima rationali quæ longè transcendunt facultatem & considerationem Physici; sed hac de re latissime disputatum fuit in 1. libro huius operis. Ex his igitur clarum est, animam rationalem partim appellari posse naturam, partim verò minime. Ex quo item in promptu est solutio corum argumentorum quibus supra ex Simplicij sentéria, probauimus animam rationalem non esse naturam. Illis enim argumentis non conficitur animam rationalem nullo modo esse naturam, sed tătùm secundum aliqua, quæ conueniunt ipsi ea ratione, vt est expers materiæ atque immortalis; quod nos libenter concedimus. Aristoteles etiam verè ait eam non esse omninò naturam, nempe talem quales sunt naturæ corporeæ ac mortales: nec cam considerari à Physico, nimirum oinni ex parte, & secundum omnia que insunt in anima garionali; quod & verum est, & opinioni nostræ consentaneum.

🕆 In quibne rebne naturalibus , 🖝 respectu quorum motuum, natura sit principium actinum & passinum.

VONIAM in definitione naturæ politum est, naturam esse principium motus, declaradum est, quorum motuum natura sit principium actiuum, & quorum passiuum. Certú est, in omni re naturali, & respectu cuiusuis motus natura-

lis esse natură, quæ sit principium passiuu; tum quia in omni eo quod mouetur, inest materia quæ est principium passiuum; tum etiam quia quicquid naturaliter mouetur, suapte natura aprum est ita moueri, quare necesse est in co esse potentiam passiuam ad huiusmodi motum. Sed obscurum est, & in quibus rebus naturalibus, & quorú motuum naturalium sit natura principium actiuum. Sunt auté multa genera motuum, est enim motus generationis, corruptionis, alterationis, accretionis, & motus localis; quæ item naturaliter mouentur, alia sunt corpora simplicia, alia mixta sed inanimata, & alia quæ vitam, atque sensum habent. In singulis & mobilium & motuum generibus, videndum est, an natura sit principium actiuum, nec ne. Ac primum de generatione & corruptione dicamus.

Nulla res habet in se principium actiuum suz generationis. Etenim Quarta quaaut hoc principium esset materia, aut forma; non materia, quippe sio, an in aliquæ nullius est activitatis; non forma, tum quia ipsa est quæ genera- que natura tur, quare non potest esse generans; tum etiam quia generans est an fu principium te generationem, forma verò non nisi post generationem existit, cu assimine. primum enim adest forma, generatio cessat. Dicuntur autem quædam habere in se principium suæ generationis sicut viuentia, quatenus vis generans hæret iplis coniuncta; quemadmodum virtus seminis est coniuncta cum fœtu donec absoluatur eius generatio. Atque ob hanc caussam videtur natiuitas seu viuentiu generatio, distingui à generatione corú quæ vita carent, vt innuit Arist. 5. Metaph. text. 5.

Sed affert difficultatem locus Auerrois in 7. Metaphy.com. 29. vbi Dubitatio est scribit, sicut in motu locali quædam mouentur à seipsis, quædam ab Averroi. alio, sic in generatione quædam generari à scipsis, quædam ab alio. Verùm hoc facilè soluitur si benè ponderentur verba Auerr, non enim eo in loco Auer, agit de generatione substantiali, sed de generatione accidentium, quorum ait quædam tantum posse essici extrinsecus ab arre, ve domus, lectus & alia his similia; quædam verò tantùm à natura quæ est in subiecto ipsorum, vt risibile; quedam auté, & intrinsece à subiecto & extrinsece ab arte, ve sanitas; sanantur enim quidam à Medico, alis verò à seipsis. Ex his palàmest Auers, loqui

Digitized by Google

de generatione accidentium, que dicuntur à seipsis generari, quatenus non extrinsecus ab arte, sed à cauffis, que sunt intrà corum subiecum, procreantur.

In quibus re-"ruptionis, questio quin-

De corruptione autem non potest quicquam vniuerse pronunbus natura sit tiari, sed distinctione opus est. Eterim alia sunt corpora simplicia, ve principium 4- elementa; alia mixta, vt metalla & viuentia. Nullum autem corpus cor-fimplex habet in se principium actiumm suz corruptionis; omnis enim res expetit esse, & quoad eins fieri potest, se suaque conservat ac relistit corrumpenti; ergo nulla res potest seipsam corrumpere. Deinde, quodnam erit in corpore simplici principium corrumpens? materia ne, an forma? non materia, quia non est actiua; neque forma, quia forma dat elle, non igitur aufert iplum elle, prælettim cum esse sit affectus internus & inseparabilis à sorma. Prætereà, aut forma corrumpet scipsam, aut materiam; non scipsam, id enim involuit coreadictionem.nam quod corrempit, existit, quod corrempitut, non existit; neque materiam, tum quia materia est incorruptibilis, turn quia corrumpens est contratium ei quod corrumpitur, forma autem non est contraria materia.

Omne autem mixtum perfectum, qualecunque fuerit sine animatum sue inanimatum, habet in se principium actium sua corruptionis, fiquidem omne mixtum in le cohibet quatuor elementa & quatuor qualitates interse contracias ac pugnantes, quocirca cum vna carú exuperar plusquam racio mixti patitur, opprimit reliquas; atque hoc modo dissoluitur certa quædam proportio qualitatum in qua tantummodò coleruari potest natura mixti. Mixta verò heterogenea, vt funt animalia, præter hunc modum corruptionis communem omnium mixtorum, habent alium sibi peculiarem, quatenus Vna corum pars potest alias corrumpere, & ita toti mixto interituas afforre: cum enim partes animalium fint diffimiles, ac quædam etiam inter le contrariæ, liquidem cor est calidum, cerebrum frigidum,os ficcii, caro humida; quatuor etia humores, fanguis, pituita & vtraq; bilis habent qualitates & temperamenta inuicem contraria; ided sæpe contingit, vt vna pars læsa, & malè affecta, cæteris perniciem & exitium afferat, vade totius animalis interitus existat. In mixtis auté tiomogeneis, non est hic modus corruptionis; cum enim omnes corum partes fint vniformes eiusdémque natura, non potest vna corrumpere aliam, debet enim corrumpens effe diversom, atque contrarium ei quod corrumpitur. Quanquam si subtiliter loqui, & ad tenue rationem elimare voluerimus, comperiemus nullum mixtum liabere in se naturam, quæ sit principium eius corruptiuum. Natura enim principaliter est forma substantialis, que nulli corpori, cuius est propria

est propria forma & naturalis, interitum afferre potest; cum potius ipsa faciat illud existere. Id igitur accidit mixtis, propter accidentia inuicem contraria que in ipsis insunt, que, ea proportione & temperatione quam in mixtis naturaliter habent, extrinsecus ab aliquo agente dissoluta & sublata, pugnant inter se, sibsque inuicem exitiú moliuntur. Ex quo euenit, vt mixta quoque, in quibus illa funt accidentia, necesse sit interire. Atque ita de generatione & corruptione breuiter dictum est; sequitur vt de alteratione & accretione dica-

#### In quibus rebus natura sit principium actiuum alterationis. CAR. XIIII.

🛂 VPLEX est alteratio Physica, vna corruptiua, quæ tandem Sexta 🛚 quaaffert interitum rei quæ alteratur, vt calefactio aquæ; altera fio in quibuo quæ dicitur perfectiva, per quam res, tantum abest, vt cor-corporibuna-rupatur, vt magis perficiatur, propulsans quæ sibi contra-cipiam assium

ria & noxia funt, & augens atque corroboras vires fuas; sic aqua fer - alterationis. nens remota ab igne, paulatim calorem pellit & recuperat pristinam frigiditatem, sic etiam quædam corpora ob antiperistasim euadunt vel frigidiora vel calidiora quàm fuerant anteà. De alteratione igitur corruptiua, quod attinet ad principium actiuum eius, idem iudicium est, quod suprà esse diximus de corruptione que accidit tam mixtis quá simplicibus; proptereà quòd illiusmodi alteratio, est via certissima ad corruptioné: de altero autem genere alterationis, quá vocant persectiuam, magna dubitatio est inter Philosophos, à quo aqua calefacta & ab igne remota, actiuè reducatur ad pristinam frigiditaté. Quidam enim aiunt aquam reduci ad frigiditatem à generante, qué-admodùm Arist. ait grauia & leuia moueri à generante. Alij à quali-que calefaste tate quadam virtuali, quæ in aqua occulte id operetur. Alij à circunstante, ve ab aere vel ab alio corpore quod ambit aquam. Alij pro-igne redeat pter exhalationem vaporum qui permisti cum aqua reddebant eam ad sum fricalidam, his autem ex aqua excedentibus redit aqua ad suam frigidi-giditate, vatatem. Alij putant in calefactione aquæ, frigus seipsum collegisse & abdidisse in parces interiores aquæ, exteriores autem parces occupatas esse à calore: cùm autem aqua remouetur ab igne, frigus quod latebat in partibus interioribus, expellere caloré ab exterioribus partibus, & in his gignere frigus sibi simile, atque ita totam aquam frigidam euadere sicut ante erat. Si quis autem obiiciat, cum calor fernentis aquæ, iudicio sensus sit longè maior quàm frigus aquæ, fieri non posse ve calor ab hoc frigore vincatur & expellatur. Responder,

Semper in aqua, dum est aqua, inesse plùs frigoris, quàm caloris, alioquin non posser conservari forma substantialis aquæ; iudicari tamen in aqua feruenti esse plùs caloris, quam frigoris, tum quia calor est qualitas magis activa, vehemetius mouens & efficiens lensum quam frigus, tum quia calor infidens in partibus exterioribus aquæ, frigore introrsum compulso, magis occurrit sensui; quin etiam licet minus esset frigus in aqua feruenti quam calor, tamen esset illo potentius, proptereà quòd frigus est natiuu aquæ, proprio & naturali subiecto inhærens, & cùm forma substantiali aquæ coniunctum, cui est admodùm affine:at calor est desertus à suo agente,id est,ab igne,nec hæret in suo naturali subiecto, & est simul cum forma substantiali aquæ,à qua suaptè natura plurimùm dissidet. Tot igitur & tales sunt opiniones Philosophorum circa hanc opinionem; quas subtiliter discutere ac diiudicare & quid pro vero certóque habendum sit, costituere, non est huius loci: à nobis autem in libris de Elemétis, quos confecto & absoluto hoc opere edere(Deo iuuante)cogitamus, hæc questio diligétissimè tractabitur atque profligabitur: fortasse autem ad eiusmodi effectum, hoc est, vt aqua redeat ad priorem frigiditate, vel omnes supradictæ caussæ, vel complures, vel aliquando vna aliquando aliæ concurrunt.

De accretione autem quod sit principium actiuum eius, paucis explicari potest: nam cum ea quæ propriè dicitur accretio, in solis viuentibus reperiatur, manifestum est principem eius caussam esticientem esse animam, calorem autem naturalem esse quasi administrum & instrumentum animæ, sicut Aristoteles scribit 2. de Anima à tex.38.víque ad 41.Diximus autem(propriè)quoniam est quædam accretio qua fit per solam additionem & aggregationem vnius corporis ad aliud corpus, quæ reperitur etiam in rebus non viuentibus,

cuius principium efficiens non est intrà, sed extrà.

(vt vocant) questio 7.

Sed quia suprà dictum est de corruptione & alteratione tam siminanumis sit plicium, quàm mixtorum corporum meritò dubitari potest, an mixalis ratio o tum inanimatum habeat alium gradum naturæ quàm elementa; nam gradus natu- cum natura sit principium motus videntur motus quibus mouetur re qu'am est mixtum inanimatum, effici ab elementis quæ in eo insunt; motus in elementu, enim localis mixti vel sursum vel deorsum, fir ab elemento prædominante, ve dicitur primo de Cœlo tex. 7. motus autem alterationis, efficitur à primis qualitatibus elementoru, ab his enim tantum prouenit ea quæ propriè est & dicitur alteratio; quare non vide tur esse alia ratio naturæ in mixto inanimato quam in elementis. Verum non ita res habet : nam cùm mixtum habeat diuerfam formam & naturam ab elementis, cum habeat facultates qualdam & actiones præíłan–

stantiores & admirabiliores quam elementa, qualis est in magnete, vis attrahendi ferrum; cum denique habeat in se principium efficies suæ alterationis & interitus, quemadmodum supra ostensum est, negari non potest, quin in mixto inanimato sit alia ratio & superior quidam gradus naturæ quàm in elementis. Ergo si ample vtamur nomine & significatione naturæ, fatendú est in mixtis esse naturam quandam diversam ab elementis. Sin autem-nomen & vim naturæ presse sumamus, ea nimirum ratione, vt definitur esse caussa cur naturaliter moueatur id in quo ipsa inest, probabilissimum ent, in mixtis inanimis non esse aliam naturæ rationem vel gradum, quam reperitur in elementis. Restat vt dicamus de motu locali.

> An natura in elementis sit principium actiuum motus localis quo ipsa naturaliter monentur.

#### CAP. XV.

. V P L E x est motus localis, vnus simplex per se primò conue- Questio osta-V P L E X est motus sociais, vinus minpres per se principium niens elementis, eo rúmque caussa, et animalium; primum de simplici, tum de mixto di- sit principium qualis est animalium; primum de simplicata qualis est animalium mocamus. Magna quæstio est, nec satis adhuc explicata, quæ sit caussa im localu eleefficies motus simplicis in elementis; exempli caussa, cum terra mo- mantorum. uetur deorsum, quid sit quod eum motum præcipuè efficiat? Quida existimant motum naturalem elementi effici à generante, ita vt ge- Opinio Thonerans sit princeps caussa eius motus, forma autem substantialis & mistarum. gravitas, sint tanquam eius instrumenta; nec referre, an generans adsit cùm fit talis motus, nec ne, sed satis esse vt vim mouendi à principio tribuerit; quemadmodum sagittæ motus caussa esticiens est is qui iacularus fuir, licer posteà recesserir vel interierir; & in generatione hominis, princeps caussa generans est pater, vis autem seminis est quasi instrumentum illius. Hanc opinionem duo faciunt admodùm probabilem. V num est, quòd Arist. vbicung; loquitur de motu corporum simplicium, loquitur autem sæpissime, vt in 8.Phy.tex.17. 29.32.&in 4.de Cœlo 25.& 1.de Anima 19.& 5.Phy.18.& 2.de Cœ-, lo 9. & in lib.de Motu animalium cap.3. semper no solùm innuit, sed etiam apertè docet & argumentatur eiusmodi corpora non moueri à se,sed à generante vel à remouente prohibens. Alterum est, quòd cũ in eo omni corpore quod mouetur à seipso, necesse sit inesse duas partes, ynam quæ sit tanquam mouens, altera quæ sit tanquam mota, quas in corpore simplici reperire non possumus, nam vt ipsa forma corporis simplicis dicatur esse mouens, quid erit in eo tanquam

motum? an eadem forma? at idem mouere & moueri respectu eiusdem motus, nisi per accidés, est impossibile; an materia? at quod mouetur debet esse ens in actu; & materia prima per se non habet maiorem propensionem & habilitatem ad motum qui sit sursum, quàm
ad motum qui sit deorsum. Cùm igitur ita sit, vt in corpore simplici non possit distingui mouens à moto, necessario concluditur eiusmodi corpus non posse moueri à seipso. Vide D. Thomam 1. par.
quæst. 18. art. 1. in respon. ad 2. & in commentariis eius super ea loca
Aristotels quæ proximè supra citauimus.

Opinio Anervosfarum & Scotistarum; qua est probabilior.

E contrariò, alij opinantur corpus simplex non à generante, sed à scipso moueri; quod sanè tam multis & sirmis rationibus confirmant, vt id cuiuis facile persuadere posse videantur. Etenim quærur, quomodò motus lapidis deorsum, efficiatur à generante? tripliciter enim potest generans ad eum concurrere, vel impellendo lapidem; aut ei occultam quandam vim, qua moueatur deorsum, impertiédo; sed hoc non est verisimile, tum quia sæpe cotingit, vt cum sapis mouetur, generans eius non adsit, quin etia multò ante interierit; oportet autem cum fit actu motis, adesse actu monens & mobile, quia motus definitur ab Arist. 3. Phy. tex. 23. actus mouetis in mobili; tum eriam quia motus pulsionis, quo vnum corpus mouetur ab alio, numeraturab Arist.7. Phy. tex. 10. inter motus violentos. Illa verò occulta vis, quam generans imprimit lapidi, quænam aut qualis sit, ne fingendo quidem dici potest; non enim est alia qualitas vel virtus quæ moueat deorsim, quam granitas; & quicquid aliud dicitur, quale quale fuerit id, perspicue cognoscitur superuacaneum, atque fictitium esse. Vel dicent generans concurrere ad motum lapidis, quatenus lapis cam vim motiuam, que in co inhæret, & propter quain fertur deorsum, accepit à generante, quam ob caussam talis motus meritò assignatur generanti. Verùm hoc nihil est, nam sic etiam dici posset calesactio, qua ignis calesacit aquam, non effici ab igne, sed ab eo quod generauit ignem; quando quidem vim calefaciendi, ignis accepit à suo generante. Prætereà, si quia lapis vim motiuam deorsum habet à generante, ideò motus eius deorsum, actiue sit à generante; ergo pari ratione, cum potentia passiua & habilitas quæ est in lapide, vt moucatur deorsum, sit etiam lapidi tributa à generate, siuc ea sit grauitas, sive aliud quiduis, non solum lapis non dicetur moueri à se actiue, sed nec etiam passiue, quod est contra Arist.in 8.Phy. 32. & est contra rationem, quia si in lapide nec est principium actiuum, nec passiuum eius motus qui fit deorsum, non esset is motus naturalis lapidi. Vel denique possent dicere, proptereà talem motu lapidis effici à generante, quia generans producens formam lapidis, simul etiam

etiam per modum(vt aiunt) sequelæ producit eius motum, secudum illud quod dici solet; dans formam dat omnia consequentia formă; atqui hoc longe abest à vero, nam ea dicuptur à generante produci per modum sequelæ, quæ per candem actionem qua res generatur producuntur; sicut homo & risibile, nam quia eadem actione producitur homo per se primò, & eadem producitur risibile, sed secundariò, ideò dicitut rifibile generari per modum fequelæ ab eodem generante à quo generatur homo. At generatio lapidis fit in instanti per primum sui esse, motus auté eius secudum locum incipit in tempore per vitimum sui non esse. quare eo instanti quo sit generatio, non est motus, & cum fit motus, tunc non est generatio lapidis; quare non verò dicitur motus lapidis effici à generante; atque hoc quod nunc diximus, manifestiùs apparet, cùm lapis non statim ac generatus est, mouetur deorsum, nempe cum ob aliquod impedimentum in loco fuperiori retinetur; fi enim posteà sublato impedimento, deorsum moueatur, quis dicet hunc motum tunc fieri à generante? Perspicuum igitur est, nullum modum fingi posse secundum quem dicatur generans concurrere ad motum lapidis. Prætereà, si Deus creet lapidem, is proculdubiò mouebitur deorsum, no aliter atque quiuis alius lapis naturaliter productus; quætedum est, à quo essiciatur motus illius lapidis; nam si non sit intrinsece ab ipsomer lapide, cum no habuerit generans naturale, necessario, secundum istos, dicendum est eum motum sieri à Deo creante, quod qui non ducit absurdum, nescio quid ei absurdum videri possit. Caussa enim efficiens motum naturalem lapidis,certa,definita , & vnius modi est,siue lapis creetur ex nihilo, siue ab agente Physico generetur. Hanc sententiam defendit Scotus 2. Sent. diftinct. 2. quæst. 10. sed eam subobscure declarat, & leuiter confirmat.

> Secunda sententia quod nimirum elementa moueantur à se, tanquam probabilior confirmatur. CAP. XVI.

Vo Dauté Arist. existima uerit elementa moueri à seipsis, drissoles multis in locis perspicuè declarat. Etenim 2. Physicex. 84. sensit elemente ait naturalia esse quæcunq; ab aliquo in se ipsis principio seipsis. cótinuè mota perueniút ad aliqué finé; in 4. Phys. tex. 86.

innuit graue,& leue esse factiua lationis;in 7. Phy.tex.10.inquit,omnia qua mouetur extrinsecus ab alio, moueti violeter; in 4.de Cælo tex.24.ponit hanc differentiam inter grave,& leve,& inter fanabile, quòd hoc extrinsecus mouetur ad sanitaté, illa verò habét in se ipsis

Digitized by Google

principium suorum motuum. Ad hæc, Eudemus & Alexander per-Tpicuis verbis demonstrant (quæ verba refert Simplicius in 2. Phy. super text.1.) in elementis esse principium actiuum naturaliú lationum quibus ad sua loca mouentur: nam aiunt in elementis nullius motus naturalis esse principium, nisi eius motus qui fit fecudum lationem; loquuntur autem de principio actiuo, nam principium passiuum est in illis, non solùm respectu morus localis, sed etiam alterationis, generationis & corruptionis. Arist. autem his in locis, quibus ait corpora simplicia non moueri à se, sed à generante, nihil aliud significare voluit, quàm eiusmodi corpora no moueri à feipsis eo modo-quo mouentur animalia; quæ vndecunque, quocunque, & quandocun-Cur demente que volunt, possunt seipsa mouere, ac simpliciter etiam quiescere; teles interdis Laminia 1.00 moneri à se- locum, id est, ex non naturali ad naturalem; & cum cœpit moneri, nó potest sistere motum suum & interquiescere, donec perueniat ad fuum locum naturalem, vt non sine caussa Arist. in 5. Phy. 18. scriptú reliquerit, corpora simplicia nó tam mouere se ipsa, quàm ferri, quare corpus simplex comparatione animalium potest meritò dici non moueri à seipso. Prætereà, sicut sentire dicitur esse quoddam pati, no quòd anima non efficiat actionem sentiendi, sed quia necesse est priùs quàm anima actionem sentiendi perficiat, eam pati aliquid extrinsecus ab obiecto, accipiendo ab co vel speciem sensibilem vel aliud quipiam; quoniam igitur sensationem præcurrit passio quædam animæ, sentire dicitur esse quoddam pati. Sic etiam quamuis corpus simplex moueatur à seipso, tamen quia motum eius necessariò præcedit aliquid immutans ipsum corpus simplex, siue fuerit generans, siue remouens prohibens, ideò tale corpus dicitur moueri à generante vel à remouente prohibens. Quamuis autem corpus simplex à se, vt diximus, moueatur, tamen non mouetur per se, sed ex accidenti, nempe ratione medij; quemadmodum enim remex mouendo triremem, seipsum mouet, sic etiam corpus simplex pellendo medium, perducit seipsum vsque ad locum suum naturalem. Atque hæc

> est opinio Auerrois, qua is in 3. li. de Cælo com. 28. & in 4. de Cælo com. 22. disertissimis verbis exposuit. Quam sententiam etiam Ari-

ipfis.

meri à seupsis satione medy, opinio Auer-MN.

> storeli placuisse, ipsemer Aristoreles ostendit 3. de Colo tex. 28. scribens naturam ad efficiendum motum localem corporú simplicium, fine naturalem, sine violentum, vii medio aëre tanquam instrumeto, atque eo sublato neutrum motum esfici aut constare posse; & in 4. Phy.tex.72. affirmat fine medio, vel quod idem est, in vacuo, nullum motum corporum simplicium esse posse, totamque caussam succesfionis, que est in co motu, assignat medio. Quamobrem corum ratio,

qui putant corpus simplex non moueri à seipso, proptereà quòd in eo non sunt duz partes, quarum vna sit mouens, altera mota, facilè diluitur.Id enim verè dicitur in eo, quod perfecte, & per se mouetur à seipso, cuiusmodi est animal, non autem in eo quod ex accidenti & propter aliud mouetur à se, qualis est motus corporum simplicium; quoniam enim lapis trudit aëtem, aërque trusus pulsusque cedit lapidi, ideò lapis seipsum promonet deorsum. Quaquam si rem ipsam accuratius expendamus, non minus quam nos, hæc ratio vrget ac premit eos qui célent corpus simplex moueri à generante; nam cum talis motus actu non efficiatur proxime à generate, quippe cum plerumque ipsum non adsit, necesse est eum fieri ab aliquo principio, quod sit in corpore simplici, quare etiam ipsi coguntur demonstrare in corpore simplici aliquid, quod sit proximè eliciens & efficiens illum motum, & alterum, quod eum motum recipiat.Hæc de principio actiuo motus localis qui est in elementis, à Philosophis in verãque partem disputantur. Ego licet posteriorem sententiam probabiliorem esse indicem, in co tamen quod ait, medium esse necessarium quali instrumentum ad efficiendos motus naturales elementorum, multas, magnásque difficultates existere non ignoro, quas in libris de Elementis tractaturi lumus.

Motus autem localis animalium proculdubiò actiuè fit ab ipsa anima, tanquam ab agente principali; intercedunt tamen multa infrumenta, vt nerui, musculi, spiritus, & pro varietate motuum, vel pedes, vel branchiæ, vel alæ. Quadruplex enim cernitur huiusmodi motus in animalibus, vnus ingrediendi vt in homine; alius rependi, vel serpendi, vt in vermibus se serpentibus; alius voladi, vt in auibus; alius natandi, vt in piscibus. Potest autem horum motuum caussa dici etiam aliquid externum, nempe ipsum obiectum, cuius appetitione vel suga, animal impellitur ad motum, sed ea caussa non est esticiens, sed potiùs tanquam sinis, neque mouet motu Physico.

An natura qua hic definitur sit non solum forma, sed etiam materia,

Lo an verique nomen natura conueniat univocè.

CAP. XVII.

VIDAM putant natură, quæ 2. lib. Phys. definitur, esse solă Questio soformă, proptered quòd cũ dicitur natura esse principium na, an matemotus, interpretantur ipsi principium actiuum, quale no ria sit natura. potest esse nisi forma. Sed hi fallutur, quia Arist. in 2. Phys.

tex. 4. dividit naturam in eam, quæ est subiectu, & in eam quæ est in subiecto, hoc est, in materiam & formam; & tex. 7. coparat materiam

Èij

cum forma, concludens tex.12.naturam, licet ea de vtraque dicatur principaliùs tamé dici de forma; in tex.etiam 21.cum duplex, inquio sit natura veriusque consideratio pertinet ad Physicum. Deinde, si materia non est natura; ergo nulla generatio est motus naturalis, vtpote cuius non est principium actiuum in eo quod generatur; alteratio item & corruptio elementorum non essent mutationes naturales, neque verò cœlum esset corpus naturale, neque motus circularis esser ei naturalis, si quidem Intelligentia, quæ est effectrix illius motus, non est propriè natura cœli. Quid?quòd potentiæ actiuæ relpondet potentia passua? quare si est aliqua potentia actiua quæ sit natura, similiter etiam etit aliqua alia potentia passiua quæsit natura, qualem constat esse materiam: & in s. Metaphy.tex.s. Arist. exponens fignificata natura, tandem concludit naturam dici de materia & forma;eáque fuit sententia omnium Græcorum interpretum, quá Simplicius confirmat etiam testimonio Syriani. Sunt porrò nonnulli,qui in omni re naturali volunt formam esse principium actiuum cuiuslibet motus quo ea res mouetur: & fingunt quasdam inchoationes formarum in materia, quas dicunt esse prinationé, quæ est tertium principium, propter quod generationes & corruptiones corporum simplicium sunt naturales; quam opinionem egregiè confu-Praclara D. tat D. Thomas in 2. Phy. Super tex. secundum; com enom, inquit, princi-Thoma Jon- pium agendi sit altenzilla verò inchoatio forma non sit altus, sed tantum apti-

tentia. .

tudo quadam ad altum , nullo modo potest esso principium altiuum mostu; 🖝 quamum illa inchoatio effet forma completa, non ageret tamen in subiectum suo alterando ipsum : quia forma non agit sed compositum, quod non potest scipsum alterare, nisi in eo sint dua partes quarum una sit alterans & alia alterata. Materia igitur quatenus habet naturalem potentiam ad formam & ad motum, est natura, & facit ve motus eim rei in qua est, sie naturalis. Hac D. Thomas. Verùm hanc quæstionem satis copiosè & accurate tractae Scotus 2.Sent.dist.18.quæst.vnica.

Questio deciwateria.

Deinceps videamus, an nomen naturæ vniuocè ac æqualiter dicama, an for- tur de materia & forma. Simplicius super tex.3.2. Phys.negat definima magis sit tionem naturæ esse vniuocam, idque confirmat testimonio Syriani: idem sentit Auer. Super eundem text. & Albertus Magnus in 2. Phys. tract.1.cap.3.& sanè meritò, nam non potest ea definitio esse vniuoca, cuius & definitum & partes definitionis dicuntur analogice, idquod accidit huic definitioni; natura enim quæ definitur, dicitur analogice de materia & forma, vr ait Auer. 2. Phy. com. r. atq; id confirmari potest testimonio Arist.qui in 1. libr. Phys. rext. 81. & 91. formam inquit, esse finem materiæ, & materiam esse propter formam, quod latius edocet 1. de Partib, animalium, capite 1. in libro autem s.Me-

3. Metaphy.tex.5. scribit naturam primò & propriè dictam, esse formam, materiam verò dici naturam quatenus est susceptiua formæ: generationem item siue ipsum nasci, appellari etiam naturam proptereà, quòd est via ad formam. Prætereà, natura dicitur analogice in cœlo & in rebus sublunaribus, sicut ait Auer. in 2. Phy. com. 1. & in 2. de Cœlo com.3.& in 2.Metaph.com. vlt. & in Disputationibus cotra Algozelem, disputatione 14. cuius rei caussa, & ratio in promptu est: non enim possunt res corruptibiles & incorruptibiles vno generePhylico comprehendi, neque principia rerum immortalium atque mortaliù vnius rationis esse possunt. Vide Arist. in lib. 10. Metaphys. tex.vlr.& Auer.in lib.de Substantia orbis, cap.1. Deinde, nomé principij dicitur analogice de actiuo & passiuo, de illo quidem principaliter, de hoc autem minùs principaliter, quemadmodùm Auer. innuit com.1.2. Phys. Posteà, nomé motus non dicitur pari ratione de omnibus motuum generibus, sed præcipuè de motu locali, quod Arist. luculenter ostendit lib.8. Phys. à tex. 55. ad 61. Nomen denique ipsius quietis, si expositionem Græcorum sequeremur qui censent etiam ipsum cœlum quodam modo quiescere, propriè dicitur in rebus corruptibilibus, in cœlo autem non nisi metaphoricè.

An in composito naturali prater materiam & formam sit quadam alia tertia natura re diner [a à partibus.

CAP. XVIII.

Lтім o loco tractanda est illa quæstio, an totum re di- Questio vu-stinguatur ab omnibus suis partibus simul sumptis; totú, decima, an toinqua, non vniuersale, non quantitatiuum vel integrale, tum estateno mixtum; fed totu essentiale, quale est animal respectu le re diffincorporis & anime, & ignis respectu materiæ, & formæ ex quibus costat. Neque verò quisqua putet huins quæstionis tractationem aliena partibu. esse huic loco; hinc enim cognosci & iudicari debet, an sit tăt ûm duplex natura, materia nimiru & forma, an verò præter illas sit tertia lógè potior, atque præstantior quæ est substátia ipsius compositi naturalis. Quam sit auté difficilis hæc quæstio, vel ex eo animaduerti potest, quòd hac de re non satis constanter loqui videntur Peripatetii. Etenim Aristan 7. Metaphy. tex. vltimo satis aperte significat totu re distingui à suis partibus, scribens ipsum BA, esse aliud quidpiam, qua B, & A, sicut caro est alia res, quam ignis & aqua; idémq; insinuat faciens multis in locis tres substantias, nempe materiam, formam, & compositum. At in 1. Phys. text. 17. & in 1. de Anima text. 10. videtur contrà sentire. Deinde Auerroës in 1. Phys. comm. 17. ait totum nibil

aliud esse quam suas partes:idémque confirmat in 7. Metaphy. com. 20. & 44. At contrarium docet in 7. Metaph.comm. vltimo; in 3. de Anima com.5.in 5.Metaph.com.6.in 7.Metaph com.27. Quamobrem Auerroistæ distracti sunt in contrarias opiniones: aliis aientibus, aliis autem negantibus totum re distingui à luis partibus. Similiter etiam Thomistarum non est concors sententia, quidam enim distinctionem realem totius à suis partibus probant: alij verò reprobant, proptereà quòd D. Thomas in 4. contra Gentes cap. 81. videtur eiusmodi distinctionem refellere:in 3.autem Senten.dist. 2. quæst.1. art.3.quæ.3. & in 3.parte quæst.6.art.5.videtur eam approbare. Nos igitur primum ostendamus quid alis senserint, tum doceamus, quid doctrinæ Arist.congruentius, ac probabilius esse videatur.

tatio.

Quidam existimarur,vt refert Heruzus, quodlibeto 2. quæst.14. totum re distingui à suis partibus; quam opinionem probant decla-Prima opinio, rando tria. Vnum est, totum distinguià partibus per modos quosda aiifque refu- intrinsecos quos superaddit partibus & in se simul complectitur, qui modi duo sunt, esse in alio qui est formæ,& esse id in quo est aliud, qui est materiæ. Alterum eorum dictum est, huiusmodi modos re distingui à partibus, nempè ipsum esse in alio, re distingui à forma, & esse id in quo est aliud, à materia. Tertium est, non facere compositionem cum ipsis partibus, id est, cum materia & forma. Hæc sententia falsa est, quam Heruæus quantum ad tria quæ continer, benè confutat. Primum enim isti modi per quos differt totum à suis partibus, vel sunt partes totius, & sic totum differret ab omnibus partibus per aliquas partes, quod est impossibile; vel sunt passiones totius, sed cú passio sit posterior subjecto nec essentiam eius attingat, non poterit totum per se primò ac essentialiter distingui à partibus per illos modos:vel isti modi sunt ipsum totum, at id esse nequit, nam totum est vnum,illi modi sunt duo inter se distincti & oppositi; totum, quale est homo & equus, est ens absolutum & ponitur in Categoriis; illi modi sunt respectus quidem nec per se, vt fatentur assertores istius opinionis, vlium in Categoriis locum habet. Deinde qui fieri potest, vt isti modi re distinguantur ab ipsis partibus? hinc enim efficietur vt isti modi habeant alios modos,& ita res eat in infinitum ; nam vel funt accidens vel substantia, si accidens, ergo habent esse in alio; si substantia vel materia, vel forma, quare vel habebunt esse in alio vel erunt id in quo aliud habet esse. Postremò, istos modos, cùm re distinguantur à partibus, non facere cum eis vllam compositionem, quis sanæ mentis possit credere? Nam esse duo quæ re differant, & vnum fit in alio ei coniunctum citra vllam compositionem, non solum est incredibile, sed neque est intelligibile.

Exponitur

### Exponitur secunda opinio ponentium distinctionem realem inter totum & partes.

LTERA opinio est eorum qui arbitrantur totú re distin-Secunda opigui à suis partibus, non per aliquos modos, verum seipso nie sain proquatenùs ex vnione formæ cú materia, refaltat tertia quedam entitas, quæ est substantia & quiditas ipsius copositi,

& propter qua ipsum totú formaliter & complete habet vt sit totú. Hanc opinioné tuentur magni tum Theologi, tum Philosophi, Scotus 3. Sentent. distin. 2. quæst. 2. Heruæus. quodlibeto 2. quæst. 14.& principes Thomistarum Capreolus, Caietanus, Ferrariensis; & item Auerroistaru, Burleus, landunus. Rationes quibus hec probatur opinio ex Scoto & Scotistis magna ex parte sumptæ, sunt hæ. Prima ratio. Totum est vnum ens per se; sed omnes partes simul sumptæ non funt vnum ens, sed multa entia; ergo totum distinguitur re à suis partibus : alioquin nihil interesset inter totum quod est vnum ens per sc, & inter totum quod est vnum per aggregatione, vel per accidens; hæc enim tota non funt aliud, quam fuæ partes fimul fumptæ velut domus, aceruus lapidum, exercitus, &c. Secunda. Generatio, tú quia est vna mutatio numero, tum quia est substantialis, debet habere pro primo & proprio termino ad quem, aliquid quod sit verè vnum & substantia; sed hoc non est materia, neque forma, quia secundú Arist. nec materia nec forma per se generatur; neque est materia & forma simul sumptæ, quia ipsæ non sunt verè vnum ens, sed duo entia, cùm igitur compositum sit id quod generatur, erit ipsum re diuersum à fuis partibus. Nec valet quod respondent quidam, materiam & formam, vt funt simul & inuicem vnitæ, esse ipsum totum, & id quod per se generatur; hoc, inquam, non valet, nam ista simultas seu vnio, est relatio, quare non potest esse terminus generationis, tum quia secundum Aristot.in 5. Phys. non fit per se motus ad relationem, tum etiam quia terminus generationis debet esse substantia. Tertia. Sequeretur id quod corruptum est etiam post corruptione fuam, remanere integrum atque completum secundum essentiam suam sicut erat anteà; etenim corrupto homine remanet materia & anima rationalis; sed homo nihil aliud est secundum cos qui nolunt totum re distingui à suis partibus, qu'am materia & forma; ergo post corruptionem hominis, remanet integer homo secundum essentiam; nam vnio corporis & animæ quæ ante corruptionem erat in homine, post corruptionem autem non superest, cum sit relatio quædam, nihil planè attingit essentiam hominis. Quarta, Ea de quibus simul 111

verè dicuntur contradictoria, non possunt esse idem secundum rem, sed de toto & partibus enuntiantur contradictoria; siquidem de toto dicitur quod est vnú, de partibus quod sunt multæ; de toto quod caussatur & componitur ex partibus, de partibus quòd caussant & component totum: ergo totum & partes non sunt idem secundum. rem. Quinta. Nihil caussat seipsum, & caussa realis semper caussat aliquid à se diersum realiter; sed materia & forma sunt caussa reales, & simul iunca caussant ipsum totum compositum; ergo hoc re distinguitur ab illis. Sexta. Vnius passionis vnum est subiectum, cùm ergo multæ sint propriæ passiones ipsius compositi vel totius, partes autem eius simul sumptæ non sint verè vnum aliquid, relinquitur ipsum totum re diversum esse à suis partibus. Septima. Si in homine præter materiam & formam non est tertia quædam res quæ sit substantia totius, necessariò sequitur animam rationalem esse quantam & diuisibilem; probatur consequentia, nam subiectum quantitatis præsertim terminatæ, est totum compositum: quare se homo non est aliud secundum rem quam materia & anima rationalis, necesse est quantitatem hominis subjective inharere in materia & in anima rationali; ex quo necessariò efficitur, animam rationalem necessario esse quantam, non enim fieri potest ve quantitas. subiectiue insit in aliquo, & non continuò reddar ipsum quantum. Octaua. Si homo non est res quædam diuersa à materia sua & forma; ergo homo generando hominem nihil producit, quare falso dicitur generare; quid enim producit ? an materiam? sed ea est ingenerabilis & incorruptibilis: an formam? sed anima rationalis, quæ est forma hominis, non producitur ab homine, sed ex nihilocreatur à Deo: an vnionem animæ, cum corpore? verum ea cum sit respectus quidam, non potest per se produci, præsertim cum terminus generationis sit substantia. Nona. Aristoteles in 2, de Anima. tex. 2. & in 7. Metaph.tex. 7. & in 12. Metaph.tex. 14. dividit substantiam tripliciter, in materiam, formam & compositum, & ait esse tres. substantias; cum igitur membra dividentia debeant esse inter se diuisa, est substantia compositi re diuersa à materia & forma; alioquin si compositum est idem quod materia & forma, non erunt: tres, sed dux tantum substantia, nisi fortè illam simultatem & vnionem materiæ & formæ,libeat appellare fubstantiam, quod quantùm: à vero absit, nemo est qui non videat. His igitur rationibus hæc secunda opinio comprobatur. Veniamus ad tertiam opinionem qu'e cæreris est probabilior.

Tertia

#### Tertia opinio corum qui negant totum re distingui à sui partibus. C. A. E. XX.

VRANDVS lib.3. Sent. dift. 2. quest. 2. & Gregorius Ariminensis s. Sent. dist. 24. quæst. 1. art. 1. & alij graues viri, opinantur totu non re, sed ratione distingui ab omnibus 🚰 partibus luis limul lumptis; quam opinioné his rationibus conantur persuadere.Prima.Secundum Scotú, omne ens absolutú & realiter distinctú ab alio, potest, saltem per divinam potentiá,. separari ab illo, cú igitur totum sit ens absolutum,& secundum Scotum, re distinctum à partibus, posset ab omnibus suis partibus sepasatum existere : quod tamen implicat contradictionem, quia de ratione totius est habere in se partes. Secunda. Vel totum distinguitur à partibus secundum se totum, vel secundum aliquid sui; si secundùm le totum; ergo lecundùm omnes partes luas, quare lecundùm: omnes partes suas differt ab omnibus partibus; si secundum aliquid fai, cùm id non possit esse passio totius, quippe qua sit eo posterior, erit pars totius, quare secundum aliquam partem differret ab omnibus partibus; verumuis eorum dicatur, implicat contradictionem; ergo, &c. Terria. Quicquid aduenit enti in actu es accidens; sed ista entitas totius aduenit formæ vnitæ cum materia quæ forma est actus; ergo illa entitas totius, est accides; atque hæ eratio est D. Thomæ in 4. contra Gentes cap. 81. Quarta. Ternarius esser quaternarius, nam præter tres vnitates partiales, elset quarta vnitas, nimirum entitas totius ternarij, & sic non posset dari binarius. Quinta. Tota aliqua quantitas, esset maior quam omnes sua partes simul sumpta, nam tota quantitas habet omnes quantitates omnium suarum partium, & prætereà habet entitatem totius, quæ non potest esse aliud quam quantitas; ergo habet plures quantitates; quare est maior. Sexta. Essent cuiuslibet generationis duo termini, vnus forma, alter entitas totius; at vnius motus numero, vnus tantum terminus esse potest. Septima. Videtur secunda opinio esse contra Auerroëm, & contra Aristotelem, ac veteres Peripateticos. Nam secundum eos tota quiditas compositi naturalis est forma, vt supra ostensum fuit; at si præter materiam & formam est illa tertia entitas totius; necesse 'est ipsam esse quiditatem rei, non autem formam. Octava. Ista entitas totius si est à partibus suis distincta; ergo ex tali entitate & partibus fit vnum ens per se, & fit aliud quoddam compositum, & aliud: totum: quare erit duplex vnum ens per se; duplex compositum, & duplex totum; quæ omnia non modò sunt manifestè falsa, sed etiam: inuoluunt contradictionem. Nona, Separetur cogitatione ista.

entitas totius ab entitatibus omnium partium,& quæratur,an in illa entitate totius separatim à partibus considerata, includantur partes, nec ne? non includi eas, est contra rationem totius; includi autem, est contra suppositionem; neque dicat quisquam non posse cogitatione separari entitatem totius ab entitatibus partium: etenim cum enteras totius sit absoluta, & diuersa à partibus, nulla caussa est, nec verò fingi potest, cur nequeat animo secerni & seorsum considerari. Decima, Damascenus ait, & id videtur probatum, & receptum ab omnibus Theologis, Verbum Diuinum Christi incarnatione nihil assumpsisse, quod posteà dimiserit, at si præter animam & corpus, est tertia quædam entitas hominis, eam Verbum Divinum assumpsit, quam tamen posteà in morte Christus dimisit; non enim sicut post mortem Christi remansit materia & anima, quibuscum semper vnita fuit Diuinitas; sic etiam dicere possumus remansisse humanitatem, quippe cum eam per dissunctionem, atque separationem animi à corpore necesse sit desinere. Vndecima, Si in composito naturali præter materiam & formam est ista entitas totius, ipsa erit natura, omnis enim substantia Physica est natura, quare non tantum duplex erit natura, nimirum materia & forma, vt vult Aristoteles in seando Physicor, sed erit triplex; at cuius motus ista natura principium erit? aut qua ratione definitio naturæ ei poterit accommodari aut quale principium erit, actiuum ne, an passiuum? aut quo pacto erit caussa, vi moueatur id in quo est? Duodecima. Aristoreles in septimo Metaphysicæ textu vltimo, quo in loco qui secundam opinionem sequuntur existimant eum ipsis suffragari, satis apertè declarat, quemadmodùm velit totum distingui à partibus. Cùm enim scribat aliud esse, BA, & aliud, B, &, A; quis non intelligit eum non ponere distinctionem realem inter totum & partes, sed tátùm discrimen rationis? non enim, BA, est alia entitas, quam, B, &, A, simul, sed tantùm ab illis differt in sono pronuntiationis, sicut di-&iones differunt à syllabis & literis, tum sono, tum significatione. Præterea, nonne Aristoteles alibi, sicut in principio huius quæstionis indicauimus, apertissimis verbis docet totum non esse aliud, quam omnes partes simul sumptas? His rationibus confirmatur tertia hæc opinio & secuda quæ ei contraria est, refellitur. Nos autem, quia putamus vtramque opinionem probabilem esse, & neutrius rationes vel necessarias, vel etiam admodum firmas esse, ideò quæ pro veriusque sententiæ confirmatione posita sunt argumenta, breuiter dissoluemus.

Diffoluuntur

#### Soluuntur rationes secunda opinionis. CAP. XXI.

E Longiores fimus fingulas rationes cuiusque opinionis fubtiliter & explicate soluendo, idcirco breuem tantummodò cuiusque rationis solutionem attingemus. Ad rationes igitur secundæ opinionis, hoc modo responderi posset. Ad primam. Sicut ternarius dicitur vna species numeri, non propter vnam aliquam entitarem re distinctam à tribus vnitatibus, quomodò enim vna res numero in tribus aliis rebus distinctis& discretis esse queat? sed quia est vna quædam certa ac determinata collectio vnitatum; sicut etiam domus dicitur vna propter vnam compositionem & figuram partium; sic etiam compositum naturale est vnum propter naturalem vnionem, & coniunctionem formæ cum materia: neque enim vel propriæ affectiones rei naturalis existete, neque motus naturales effici possent, nisi forma esset vnita & coniuncta materiæ. Interest autem multum inter vnum per se, quale est compositum naturale, & vnum per accidens; quia in illo partes habent inuicem essentialiter ordinem atque dependentiam, adeò ve vna pars non possit obtinere persectionem suam sine altera, in hoc autem non sic est. Ad secundam. Generatio terminatur ad formam substantialem, non quidem separatam à materia, sed ei inhærenté intiméque coniúctam : quamobrem dicitur generari compositum, quia nihil est aliud compositu, quàm forma coniuncta cum materia; vnde Arist. in 7. Metaph. text. 27. Non, inquit, generatur hoc vel hoc, sed hoc in hoc; hoc est, non generatur materia, aut forma separatim, sed forma in materia; & paulò infrà sic ait; non sit forma; sed copulatio forma cum materia. Ad tertiam. Essentia hominis integra, non est sola forma separata, sed est forma vnita cum materia; & quia post mortem hominis, anima non habet esse in materia, nec in ea operatur, ideirco tune non est integra essentia hominis. Ad quartam. Hæc ratio non concludit, ea de quibus simul verè enuntiantur contradictoria, re distingui inter se, sed tantùm probat ca distincta esse debere saltem ratione; alioquin necessarium esset re distingui vniuersale à singularibus, prinationem à materia, totum quantitatiuum à suis partibus, relationem à sundamento, figuram à quantitate, actionem à passione: de quibus tamen propositiones inuicem contradicentes verè confici & pronunciari possunt. Ad quintam. Hæc ratio vim habet in eo, quod caussat effectiue, non autem in eo, quod caussat intrinsece, vel essentialiter, vt sunt materia, & forma:nec valet in eo quod caussat quantitatiue, alioquin eadem ratione concludi posset totum

quantitatiuum re distingui à suis partibus. Nam sicut partes essentiales caussant totu essentiale, sic quantitatiuz totum quantitatiuum efficiunt. Dicuntur autem materia, & forma caussare ipsum compositum, propterea quod sunt sibi inuicem caussa, nam materia est caussa formæ, quatends forma educitur ex potentia materiæ & in ea recipitur, forma verò vicissim est caussa materiæ, quatenus ea actuat, determinat, & perficit; ex hac autem mutua earum caussalitate efficitur naturalis carum vnio, & coniúctio, propter quam est & nominatur compositum naturale. Ob hanc igitur caussam materia & forma compositum caussare dicuntur. Ad sextam. Propriæ passiones dicuntur esse ipsius compositi, quia non oriuntur ex materia, nisi prout est actuata & determinata à forma, nec oriuntur à forma, nis ea ratione, vt est vnita materia. Ad septimam. Permultis viris dodis non probatur quatitatem subjective esse in toto composito, sed putant eam immediate inherere in materia prima, accipere verò hos vel illos terminos ab agente, secundum varietatem formatum, quas inducit in materiam; quocirca anima rationalis, licet sit actus materiæ quantæ, camen quia ab ea non pendet, sicut in se non recipit ipsius materiæ, ve ita dicam, materialitatem, ita nec ipsius quantitatis in se recipit extésionem ac divisionem. Ad octavam. Non possumus inficiari multis in rebus longè diuersam esse rationem generationis hominis, qu'àm caterarum rerum naturalium, veruntamen dicitur homo generare hominem, tum quia efficit ipsum corpus humanum, tum ctiam, quia largitur dispositiones propter quas materia sit capax animæ rationalis, & præbet ea quæ necessaria sunt ad efficiendam vnionem animæ cum corpore, qua vnione posita, existit homo,eáque sublata corrumpitur & interit. Ad nonam. Proptereà vocat Aristoteles compositum, tertiam quandam substantiam, quia forma cóiuncta materiæ habet substantialem quendam modum essendi, qui modus confistir in naturali partium vnione; qui modus est diuersus àmodo proprio materiæ, & à modo proprio formæ, ea ratione ve per se considerantur dissuncta inuicem atque dissociata.

#### Soluuntur rationes tertia opinionis. CAP. XXII.

VONIAM autem breuiter docuimus, quemadmodum rationes secundæ opinionis solui possent, consequens est, ve ad rationes tertiæ opinionis simili breuitate respondeamus. Ad primam. Respondet Antonius Andreas primæ classis Scotista, in 7. Metaphys. quæst. vlt. maiorem propositionem illius argumentationis

tationis esse veram, si illud absolutum est prius, & non dependens essentialiter ab alio: at compositum est posterius, & essentialiter dependens à partibus; si quis autem instet : quod facit Deus accidens sine subiecto, cum tamen accidens sit posterius, & dependens essentialiter à subiecto: responder non esse simile, quia accidens non habet subiectum pro caussa intrinseca, sicut compositum habet materiam & formam, nullus autem effectus simpliciter, & omninò dependet à caussa extrinseca præterquam à prima, quia Deus omnem caussalitatem extrinsecam potest supplere sine caussa secunda, non sic de caussis intrinsecis, quippe quæ includunt impersectionem, nimirum esse partem caussati, id quod in Deum cadere nullo modo potest. Hæcille. Ad secundam. Entitas totius, dupliciter considerari potest, vel in se formaliter, & præcise, vt est quædam res distincta à suis partibus, & sicse tota differt ab omnibus suis partibus vel constitutiue, & integratiue, vt dicit relationem ad partes ex quibus componitur, & sic non differt aut se tota aut secundum aliquid sui à suis partibus. Ad tertiam. Ista ratio D. Thomæ supponit non posse esse in vno composito naturali multos actus substatiales, quod non probatur multis, qui putant in aliquibus compositis esse multas formas substantiales. Nam quod aduenit enti in actu completo, nec habenti vlteriùs potentiam essentialem ad alium actum perfectiorem, id est, accidentarium; at quod aduenit enti in actu apto perfici & determinari per alium actum perfectiorem, id est subkantiale. Ad quartam & quintam. Alia est ratio totius essentialis, & alia totius quantitatiui: illud dicerent aliqui re distingui à suis partibus, hoc autem minime. Prætered, vnitas illa totalis ternarij non est numeralis, sed entitatiua, & transcendentalis, quare cum aliis tribus vnitatibus non facit numerum quaternarium. Similiter etiam entitas totius magnitudinis, est entitas formalis & transcendentalis, non habens in se extensionem; quare simulcum suis partibus, non facit quid maius secundum molem, quam omnes eius partes simul sumptæ. Ad sextam. Nihil prohibet esse duos terminos generationis diuerla ratione, vnum vt quo, qui est forma; alterum vt quod qui est substantia composita. Ad septimam. Quia proprium quiditatis est determinare, distinguere, &c. hæc autem magis conuemiunt formæ, quàm entitati totius, idcirco forma potiùs appellatur quiditas, quam illa entitas totius. Ad decimam. Hæc sario Theologica, est, quare eius solutio non est hoc loco à nobis qui Philosophiam tractamus, requirenda. Eam verò infirmam esse & multis modis solui posse, ostendit Capreolus in 3. Sent. distinct. 1. quæst. vnica, art.3. in responsione ad argumenta contra secundam conclu-

#### 446 DE NATURA, LIBER SEPTIMUS.

sionem. Satis crit in præsentia lectorem monere, illam Damasceni sententiam, Verbum, quod semel assumpsit nunquam dimisit, intelligendam esse de partibus essentialibus humanæ naturæ, corpore nimirum & anima rationali, à quibus nunquàm Verbum Divinum separatum est, ne illo quidem triduo, quod inter mortem & resurrectionem Christi, interiectum est. Atque hanc esse veram propriamque verborum Damasceni sententiam liquidò cognoscet quicunque locum illum & verba Damasceni tantum non oscitanter legerit. Porrò cæteræ rationes, quas hic insolutas relinquimus, videntur nobis admodùm probabiles: quare tum propter eas, tum etiam quia no sunt multiplicanda entia sinc caussa encessitate, tertiam opinionem, probabiliorem esse iudicamus. Atque his expositis, sinem habet liber septimus.

FINIS LIBRI SEPTIMI.





# DECAVSSIS

Os T explicationé materiæ, formæ, ac naturæ, proxime disserendú est de caussis; tum quia illarum cómune est, esse caussas, tum quia caussarú métio persæpe sit in Physiologia, & omnis quæ ratione conficitur doctrina, ex caussis prosiciscitur & omninò pendet. De caussis auté, & si agit Logicus atq; Metaphysicus, multò aliter tamen

quam Physicus; etenim Logicus agit de caussis ea ratione, vt sunt principia cognoscendi & sciendi res; scire enim est rem per caussam cognoscere; & tam demonstratio quam definitio, quæ sunt duo instruméta Logica sciendi, ex caussis procedut: Metaphysicus auté agit de caussis quatenus caussa & caussatum dividunt ens, quod est subiectú Metaphysicæ; siquidem omne ens est aut caussa aut caussatum, & quia ratio caussa pertinet ad omnes res tam materiales, quam immateriales, suas namque Intelligentie etiam caussa habent. At Physicus eo modo sermonem habet de caussis, vt eas consideret in ordine ad motú; namq, corpora Physica præsertim sublunaria, omnia quatuor caussarum genera complectuntur. Neque verò nobis animus est minutissima queque ac leuissima quæ de caussis dici possent consectari, sed eas tantum res quæ abditiores sunt, & à vulgari notitia remotiozes, grauiores etiam & obscuriores quæstiones enodare.

#### De numero caussarum. CAP. 1.

RISTOTELES, vbi agit de caussis, nusquam tradidit generalem definitionem caussa: fortasse quia cùm caussa non dicatur vniuocè, dissicile fuit eiusmodi definitionem conscere que in quodlibet genus caussa conueniret. Quidă ita definiunt caussam; qua dat esse rei, sed non bene, nam nec materia, nec sinis dant esse rei, sed id est intrinseeè quidé forme, extrinseeè autem essiciétis.

Fortasse posset hoc modo definiri; Caussa est qua in su genere per se co

principaliter concurrit ad conflituedum effectum. Dicitur illud,in suo gene re, quia licet materia sit infima caussarum, ea tamen in genere cau sa materialis principaliter ac per se concurrit ad essectum, nec suam caussalitatem accipit ab aliis caussis. Dicitur, per se & principaliter, vt excludantur caussa per accidens, & quæ principibus caussis taquam administræ inserviunt. Quatuor autem esse caussarum genera, nusquam etiam Aristot.demonstrauit, sed id tanquam per se clarum sine probatione assumpsir. Posset autem ad id ostendendum adhiberi ea ratio, quam affert Simplicius 2. Physicorum super text. 68. Quod ef-Brenis dem - ficitur, inquit, tantum potest habere duas caussas internas, materiam Aratio, Inod ex qua fit, & formam per quam fit hoc aliquid, neque plures caussæ sint quatuor fingi possunt que sint intra esfectum: extrinsecus autem esfectus indiget efficiente.nihil enim fit à seipso, sed quicquid fit ab alio fit. Efficiens autem naturale non agit temere & inordinate, sed determinate ob certum aliquem finem, aliquin non constanter, non ordinate, non codem modo plerunque ageret: quare in effectione rerum naturalium omnes supradicta quatuor caussa cernuntur, nec opus est pluribus.

gevera cauffarum.

Ideam esse werfum ab alin quatuor fecundă Plarationibus.

Verùm Platonici adiungunt quintam caussam, quam ipsi vocant quintum ge- ideam & exemplar. Namque Deus molitor effectorque omnium www caussa die rerum, cum nihil agat nisi sapienter, id est, perfecte, intelligedo quid, & quorsum agat, habere debet ipse Ideas, id est, notiones & formas intelligibiles caru rerum quas agit, nihil enim fit in rebus quod non sonicos proba. ante, immò quod no ex omni eternitate, fuerit in intelligétia & sciétur quatur tia Divina: ac yelut artifex animo conceptam habet ideam & formam operis quod efficit, ita Deus omnium suorum operum ideas & rationes habet. Quæ Platonis sententia confirmari potes la sargumentis. Primò, quot modis fieri potest de rebus quæstio propter quid, totidem caussas esse necesse est; nam quæstio propter quid petit caussam : sed potest fieri quæstio propter quid de re aliqua, cui non possit benè respoderi & satisfieri per quatuor supradictas caussas ab Aristotele traditas, sed tantum per caussam exemplarem, ergo poni debet caussa exemplaris. Maior per se nota est. Minor autem hoc modo probatur. Si de imagine Socratis quæ est sima quæratur propter quid sit illa imago sima, ad id respoderi nequit vel propter materiam imaginis, vel propter formam seu figuram, vel propter artificem, aut finem id accidisse, sed tantum propter exemplar quod sibi arrifex imitandum proposuit. Idcirco enim imago Socratis est sima, quia idea & exemplar Socratis, quod voluit pictor in illa imagine exprimere, habebat simitatem; erat enim Socrates simus. Deinde, hoc

hoc idem Simplicius ficargumentatur; res naturales funt id quod funt, quia participant forma quæ est in materia; in ompi autem participatione, tria reperiri debent, id quod participat, & quod participatur & à quo siue ad cuius similitudinem sit participatio: materia est quæ participat; forma naturalis quæ participatur; ergo debet esse quiddam tertium à quo manet participatio, & cuius perticeps efficiatur forma quæ inducitur in materia; hoc autem nihil aliud eft quam idea & exemplar. Præterea, nisi essent ideæ non posset reddi vlla caussa, cur in essectione mudi tam multæ ac variæ species rerum fuerint conditæ. Nam ipsum nihilum ex quo mundus creatus fuir, ex se indifferens & indeterminatum est; potentia item Dei est infinita & indifferens ad omnes effectus, nisi ergo Deus haberet in se varias rerum ideas ad quarum similitudinem effingeret quæcunque molitur, non posset reddi caussa cur hominem potius creet, quam equum aut leonem aut aliud quidpiam. Posteà, si tollas ideas & rationem exemplarem, quam afferes caussam ei qui peter, cur homo vel alia quæuis species, si ita definita & determinata, ve semper eandem perfectionem essentialé immutabiliter obtineat? vel cur homo sit animal rationale, & non potius equus vel lapis? cur etiam natura semper eodem modo producat hominem? Qui autem amplecturtur caussam exemplarem, facile has & alias similes quæstiones explicare & expedire possunt. Modus enim, numerus & mésura omnium rerum naturaliu, præscriptus & definitus est à Deo secundum viniuscuiusque speciei ideam & exemplar, quod ipse mente sua continer. Hæc Platonici pro caussa exemplari.

Verum Aristoteles huiusmodi caussam exemplarem aut nullam esse putat, aut no separat à supradictis aliis quatuor caussis, siquiders caussis quatuor caussis, siquiders eam refert ad caussam esticiétem; nam cum duplex sit esticiens, vnum plate refert ad quod agit sine cognitione, quod vocatur agens naturale: alterum caussam que quod agit cognoscendo & intelligendo ve homo: sicut agens natu- of ve forma, rale habet in le formam naturalem per quam producir effectum, & velvi efficie. cuius similem eum facir: sic eriam agens per intellectum habet in se formam intelligibilem eius rei quam effecturus est, & contendit, quoad eius fieri possit, facere opus sium simile eius formæ sine ideæ quam animo comprehensam tener. Atque hoc spectans Aristot. ait in 7. lib. Metahp. domum materialem effici à domo quæ est in mente attificis, & sanitatem quæ sit in corpore, proficisci à sanitate, id est, à fanitatis idea, & forma intelligibili, quæ est in mente Medici. Itaque sicut forma, quæ est in agente naturali pertinet ad caussalitatem Efficiétis, nec facit diuersum genus caussæ, fic idea quæ est in agente per intellectum non facit quintum quoddam genus caussa separa-

tum ab aliis quatuor, sed pertinet ad completam rationem caussalitatis effectiuz que est in agente per intellectum : sicut igitur calor ignis, est efficiés caloris in aqua, & licet calor respectu ignis sit forma, tamen respectu caloris aquæ, est efficiens; sic etiam domus intelligibilis quæ est in mente architecti, & nihil aliud est quam idea domus, efficit domum in materia sensibili, & illa idea est forma architecti, vt est artifex, sed est efficiens ipsius domus sensibilis, atque hanc ob caussam Arist. 2. Phys. text. 28. definiens caussam formalem ipsam appellat rationem & exemplar. Atque ex his quæ diximus, facile erit cuiuis soluere rationes que pro caussa exemplari sunt allatæ.H&c autem de caussa exemplari dicta sint, ne,quod ad numerum caussarum pertinebat, id omnino prætermissum esse videretur. Caussauté instrumentaria, reducuntur ad genus caussa, cuius sunt instrumenta:vt si fuerint instrumenta efficiendi, rediguntur ad caussam efficientem; si instrumenta & præparationes materiæ ad accipiendam formam, reuocantur ad caussam materialem.

#### Explicantur definitiones & caussalitates singularum caussarum. CAP. II.

V N c singularum caussarum vim, rationé atque caussalitaté expendamus. Materia in 2.Phyl.ita definitur; id ex quo fit aliquid, it a vt infit, Que definitio differt ab ea que traditur in

1. Phys. tex. 82. quia illic definitur tatum materia prima, quo circa ponuntur in definitioe illæ particulæ ( subiectum primum, & vltimum(hic autem definitur materia tam prima quam secuda, tam naturalis quam artificialis; non tamen definitur materia accidétium. quoniam accidens cum sit forma simplex, non habet materiam ex qua fiat, sed tantum materiam in qua fiat & insit, vt est apud Aristot. 8. Metaph, tex.. 12. Peripatetici vocant id quod subest accidenti & in quo ipsum accidens inhærer, non quidem materiam, sed subiccum, quare esse in subjecto ita proprium est accidentis, ve nulli conueniat substantiæ.Habet autem materia duplicem caussalitatem, vnam respectu compositi, quæ est esse id ex quo sit & constat ipsum compositum, & ratione cuius habet subsistériam, ita vt nullo modo insit in alio : alteram respectu formæ, quæ est esse id ex cuius potentia forma educitur, & à quo recipitur & sustentatur. Cætera quæ de materia hic dici possent, copiose tractata sunt in quinto huius operis libro. Forma definitur esse(rario & quod quid erat esse rei)appellatur

Duplex cauf- etiam exeplar, species, terminus, & aliis nominibus quæ omnia sunt salieus sorma. à nobis suprà libro 9. subtiliter explicata. Duplex item est caussalitas formæ, vna respectu compositi, quæ est dare ei else tam quidiratiuu, quàm

quam actualis existétiz, idque constituere in certo gradu entium, & ab aliis rebus essentialiter distinguere: altera est respectu materiæ, quæ est cam actuare, determinare, ciúsque informitaté perficere & ornare. Cùm igitur supradictum fuit materiam esse caussam formæ, nunc autem dicamus etiam formam esse caussam materiæ, palàm est has duas sibi inuicem caussas esse, vnam subiectiue, alteram (vt ita loquar)actuatiue & formatiue. Quemadmodum etiam se inuicem Mauria definiunt atque terminant, materia quidem finitur à forma, quatenus mam, Elformateria habet potentiam indifferentem ad omnes formas, quæ susci ma materia, piendo vná aliquam earú, determinatur: forma verò finitur per ma- sed diserse teriam, quatenùs forma per se sumpta indifferés est ad multa, & vni- medo. uersalis, atq; comunicabilis, cum auté recipitur in materia, determinatur, fitq; fingularis & incomunicabilis. Hoc tamen interest, quod indeterminatio materiæ significat imperfectionem eius, determinatio autem perfectionem: è contrario verò res habet in forma, cuius ' indeterminatio declarat eius perfectioné, determinatio auté ferè adiunctá habet imperfectioné; sæpè enim forma cú producitur in materia, non habet tantam perfectioné quatam habere posset, propter indispositionem materiæ cui vnitur. Vide D. Th.1.par.q.7.art.1.

Efficiens definitur (primum principium motus) & vocatur principium se si falitas efficies mum, non absolute, nam finis prior est, & ab eo mouetur esticies ad in. agendum, sed dicitur primum l'hysice, nam caussa que primò mouet motu Phylico, est efficiens; finis enim non mouet motu Phylico, sed Metaphorico, motu nimirú defiderij & amoris. Additur, motus, non quòd efficiens tantum faciat motum, producit enim etiam formam substantialem, sed vel quia quicquid facit, per motum facit; vel quia effectus non depender necessarió ab agente nisi in fieri, & dum motus durat quo ab agente producitur, vel vt distinguatur efficies Physicum à non Physico: nam licet Deus sit causa efficiens Intelligentiarum, tamen quia non est efficiens per motum, sed per creatione aut simplicem emanationem, idcirco non est, nec appellatur esticiés Physicum. Duplex autem est efficientis caussalitas; vna, respectu materiæ quam mouer, præparat, & sic afficit vt opus est ad formam substanziale accipiendam, & est caussalitas agentis erga patiens & mouentis erga mobile:altera est caussalitas respectu formæ substátialis, vel potiùs respectu ipsius compositi quod producit, & hæc est propria caussalitas efficientis, vt est efficiens.

Caussalitas finis duplex cst. Vna respectu mediorum, quæ est date Duplen cans. illis bonitatem, amabilitatem, menfuram & ordinem; multa enim salitas finis. per se non amarentur, quæ tamen amantur, quia conferunt ad finem, ve potio amara grata est propter sanitatem. Similiter que

debeat esse mensura mediorum, vel quis ordo, spectatur ex sinc, sicue perspicuè cernitur in curatione ægroti: quod enim medicamentum, quantum, quo tempore, quomo dò adhiberi debeat, attenditur ex sanitate. hæc enim præfcribit & præfinit omnia Medicis prout conducir sanitari zgrori. Illud enim ab Aristotele primo lib. Politicorum cap. 6. recte dictum fuir, in fine non esse modum aut mensuram, media verò habere modú quem ex fine capiunt; vt fanitas fine modo & mensura expetitur, nempe quanta maxima esse potest; medicamenta verò hactenus tantummodò expetuntur & sumuntur, quatenús conducunt fanitati. Altera causfalitas finis est respectu agétis, quæ nihil aliud est, quam esse id cuius gratia agens operatur, vel ad quod per se ordinatur actio agentis, vel est mouere agens ad agendum desiderio sui. Cum enim finis dicitur mouere, non intelligitur proprie & Physice: nam quod mouet Physice, actu est, finis autem vt finis, nondum actu est; deinde quod mouet Physice, est efficiens & mouet ob aliquem finem, quare idem esset finis & esticiés, & finis moueret propter finem, sicque res abiret in infinitum. Mouet igitur finis metaphorice, sel quia iniicit agenti desiderium & amorem sui, qui est motus metaphoricus, id quod accidit iis, quæ cognoscendo & eligendo agunt: vel quia cum finis sit id cuius gratia agens operatur, & ad quod ordinat suam actionem, perinde se haber ac si moueret agens. Etenim sic habet vsus loquendi, vt cum quidpiam sacimus alicuius gratia, dicamur id fecisse moti ab illo: vt quia mercator lucri faciendi & augendi caussa laborat, dicitur is moueri& trahi lucto vt tantos subcat labores.

### Explicantur tres dubitationes.

E o contra ea quæ de fine proximè sunt à nobis explicata, occurrut tres dubitationes. Vna est, no ens non potest causare, aut mouere quicquam, sed finis, vr finis, nondum est; ergo nequit caussare vel mouere. Altera dubitatio est, non videtur sinis posse dare bonitatem mediis quæ ad ipsum finem referunturi tum quia cùm finis non sit actu, & ab ipsis mediis esticiatur, non potest eis communicare vllam bonitatem; tum etiam quia talis bonitatas aut est in ipsis mediis, & sic erunt bona non sinaliter, id est, propter sinem, sed formaliter, id est, per se: aut est in sine, & sic no media, sed ipse sinis dicetur bonus, aut est in quadam relatione mediorum ad sinem, at non videtur relatio esse quidplam per se bonum, & amabile. Tertia dubitatio, dictu fine mouere metaphorice quatenis

renus iniicit agéti amorem & desiderium sui, quod non videtur esse verum, nam licet agés per intellectum vt homo, moueatur desiderio sinis ad agendum, quippe cum habeat vim cognoscendi & amandi, attamen agens naturale, quod caret cognitione, quomodò ad finem propter quem agit moueri poterit? an l'hysice? at hoc suprà resura-uimus, sinis enim cum nondum sit actu, mouere l'hysicè non potest; an Metaphorice per amorem & desiderium? arqui hoc cadere non potest in agens naturale, quod est omninò expers cognitionis.

Ad quas dubitationes breuiter hoc modo respondendum est. Ad primam. Non ens non potest caussare effective, nec mouere Phy-.ficè, sed non ens actu, quod tamen & esse & à nobis parari potest, nihil prohibet caussare finaliter, quod nihil aliud est qua esse id cuius gratia aliquid fit. Nos enim non folum operamut propter id quod iam actu est, sed etiá propter id quod nondú est, potest tamé esse & à nobis actione nostra comparari. Ad secunda. Bonitas, quæ assignatur mediis, partim est in fine, partim in mediis, partim in relatione mediorú ad finem; est in fine, quatenus si finis bonus aut malus suerit, media item habentur bona vel mala; & multa sunt quæ propter se nunquam à nobis expeterentur, ea yerò tanquam bona expetuntur à nobis propter finem:est in relatione medior u ad finem, quaten us media ob id ducuntur plus minús ve bona, quia plus minús ve conferunt, & conducunt ad finem; est denique in ipsis mediis, quia quòd medium conducat ad finem, habet propter aliquam virtutem vel qualitatem vel aliud quidpiam in ipso insitum. Ad tertiam. Apprehensio & amor finis, satis est, vt sit in agente principali & primo, à quo mouentur & reguntur inferiora agentia; in agente autem instrumentario non est necessaria cognitio finis, sed loco eius est inclinatio & propensio ad finem. Itaque cognitio finium naturalium, & directio actionum naturalium ad illos fines, est in Deo & Intelligentiis à quibus mouentur & regunsur agentia naturalia, in ipsis autem agentibus naturalibus non est apprehésio finis, sed eis ab agenti primo insita est virtus aliqua naturalis propter quam inclinantur & , propendent ad suos fines, quemadmodum lapidi data est gravitas propter quam propendet,& fertur deorsum. Potest autem id quod diximus illustrari exemplo Imperatoris, qui cum aliis principibus exercitus, nouit finem belli & retum in eo gerendarum, quem priuati milites, plerunque ignorant: sed cum regantur ab Imperatore, satis illis ost ab co habere mandata & rationem rerum agendarum. Idem cernitur in Architecto, qui operis quod efficitur caussas omnes rationesque cognoscit, at fabri cementarij, cæterique administri, quid fiat, aut fieri debeat norunt quidem; cur autem quidque ita üj

fiat, nec sciunt, nec verò scire eos opus est.

vanda.

Hæc dicuntur ab iis qui de fine adhuc scripserunt. Quæ nobis Veque Peripa- quidé videntur nec satis Aristotelice, nec Philosophise dici. Etenim tesica de fine fortasse secundum Aristot. (quæ multorum magnorumque Philosogenter obser phorum est sententia) Intelligentiæ, aut nullo modo cognoscunt species rerum sublunarium aut certé non proprié ac distincté, sed tantum eminenter ac vniuersaliter cognoscunt, nec eas mouent atque regunt alio modo qu'am per motum ac lumen cœli. Deinde, fingamus mundum esse sine Intelligentiis, num quæ in eo essent grauia & leuia,aut non mouerentur, aut aliter mouerentur, aut non ad eadem loca mouerentur sicut nunc mouentur? Prætereà qualis est ista motio & directio agentium naturalium ab Intelligentiis ? aut quorsum est necessaria?immò verò quomodò nó est superuacanea? Cùm enim in agentibus naturalibus sint naturaliter insitæ qualitates ac virtutes actiuz, per quas eiulmodi agentia naturaliter ac sufficienter determinantur ad suas actiones & fines; quid prætereà opus est illis singulari quadam Intelligentiaru rectione, vt ad suos fines moueantur atque perueniant? Quem enim Philosophum, si ex eo quæratur, cut ignis calefaciat, aut cur calefaciedo producat calore, aut ignem, non pudeat respondere, proptereà id euenire quia ignis mouetur & dirigitur ab Intelligétia?ac non potius is, si sapiat, respondeat id effici quia ignis est calidus, hanc autem esse naturalem vim caloris vt calefaciat; & calefaciendo, calorem & ignem producat? Similiter etiam si quæratur cur graue moueatur deorsum, ridiculum fuerit respondere, propterea moueri deorsum, quia dirigitur ab Intelligétia, cum id proueniat ex grauitate, quæ inhærens lapidi inclinat & necessariò mouet eum deorsum, nec potest vel aliò vel aliter mouere. Neque verò illud rectè habet quod à multis dicitur, ita se habere agentia naturalia comparatione Intelligentiarum, sicut sagittam aliquò iactam, respectu iaculantis, à quo nisi ea moueretur ac dirigeretur, nunquam direct d'ferretur in scopum. Nam in sagitta no est naturalis inclinatio aut virtus pertendendi atque perueniendi ad scopum, quocirca indiget motione & directione iaculantis: at in graui & in quolibet agete naturali, est virtus & inclinatio naturalis per quá determinate & necessario ad suas actiones & fines producutur. Neque hoc dicimus (id enim diligenter intelligi volo) quia existimemus res naturales non administrari à Deo opera & ministerio Augelorum. quis enim Aristorelica & Christiana doctrina vel mediocriter eruditus, hoc inficiari possit? Sed vt doceamus non proptereà agés naturale agere propter finem, quia eius finis cognitio sit penes Intelligentias, sed quia virtus actiua ipsius ad talem actionem, actio **VCIÒ** 

verò ad talem effectum naturaliter determinatur. Itaque sicut se habet in agente per intellectum apprehensio & desiderium ad ipsum finem propter quem agit, sic in agente secundum naturam, virtus a-Ciua & naturalis inclinatio se habent ad finem naturalem. Mancat igitur quamuis in his quæ per intellectú agunt, finis moueat agens amore & desidetio sui, tamen vniuerse loquedo, caussalitate finis in eo esse, ve sit id ad quod per se & vleimò terminatur agétis operatio.

An in its qua agunt per intellectum, finis causset prout habet esse in anima, an pront habet effe extra animam in ipfis rebus.

CAP. 1111.

O c loco quæri potest, & sanè cognitu dignú est, an cùm (verbi gratia)sanitas sit sinis Medici& ægroti, eáq; duplex esse habeat, vnú intétionale seu intelligibile in mête medici,alterú reale cùm per curationé efficitur in ægroto,quęri, inqua, potest, secundum verum esse, sanitas sit finis, & habeat propriam rationem atq; caussalitarem finis. Hanc difficultatem, quemadmodum nos sentimus, breuiter enodabimus. Prime, finis no est caussa, nechabet rationem finis prout iam actu adest agenti ab co acquisitus. Erenim finis est cuius gratia aliquid fit, at nihil fit eius gratia quodiam actu existit & habetur ab agente. Finis item est pri- 🛮 Finis 🗝 🗪 ma caussa, eiusque caussalitas præcedit caussalitates aliatum caussa- caussat secunrum, at prout est iam acquisitus, est vitimum quidpiam & post alias dim esse intecaussas. Deinde, finis non est caussa secundum esse intérionale quod habet in anihabet in mente agentis. Nam vna est ratio finis in omni fine, & re- ma. spectu cuiuslibet agentis, esse autem intentionale non habet finis in omniagente, sed in co tantum quod agit per intellectum. Prætereà, finis & bonú idem lunt, at sanitas non est bonú & perfectio ægroti secundu esse intentionale quod est in animo & cogitatione Medici vel ægroti; sed secudú esse reale & materiale. Prætereà, finis est cuius gratia aliquid fit; at neque Medicus neque ægrotus adhibendis sumendisque potionibus tatopere laborant propter sanitatem intentionalem, sed propter realem. Nam sanitatem intentionalem iam actu habent in animo. Denique, finis est qui explet appetitum agentis, quo præsente cessat actio, & in cuius possessione ages coquiescit; hæc autem nullo modo conueniunt in finem intentionalem. Quare non debet probari sententia Auicennæ, qui in 6. suæ Metaphysicæ, cap.15.cui etiam subscribit Paulus Soncinas in 5. Metaphysicæ, affir-

mat finem caussare secundu esse intentionale quod habet in anima. Finis igitur propriè ac per se caussat, secudum esse reale extra ani- canso sinu,

F iiij

mam futuru & possibile acquiri ab agente. Diximus (futurum) nam: finis vel nondum existit & per motum efficitur, vel si iam est, saltem debet acquiri & possideri ab agente. Quire semper est futurus, vel secundum effectionem, vel secundum possessionem. Est enim duplex finis. Vnus qui per motum & actionem acquiritur, quomodò forma naturalis dicitur finis, quia per generationem acquiritur; & Arist. in 2. Physitex. 23. definitur finem esse terminum motus continui, & sic no reperitur finis in rebus diuinis, arque Mathematicis, 'quod Arist. considerans scripsit in 3. Metaph. text. 3. neque caussam efficientem neque finem esse in immobilibus, quo nomine appellat res Mathematicas. Nam cùm huiusmodi res abiunetæ sint à motu, non posfunt habere eum finem qui motu comparatur. Alter est finis, qui non efficitur motu, sed præexistit operationi agentis, agens autem propter illum operatur, non vt eum efficiat, sed vt ei consungatur & assimilerur, coque perfruatur; sic Deus est finis Intelligentiarum, ve Arist.innuit in 12. Metaph. 37. atq; etiam omniù rerum naturalium. vr ipse docet in 2. de Gener. & in 2. de Anima. Sed reuerramur ad id quod supra dicebamus. Finem igitur apprehédi & amari ab agente, non est vera & propria eius caussalitas, sed est conditio, sine qua non caussaret in agente per intellectum: etenim licet finis esset bonus & possibilis, nisi eum tamen agens per intellectum cognosceret esse talem, nunquam profectò moueretur ab eo ad agédum. Quemadmodùm licet ignis habeat vim comburendi, & stuppa sit combustibilis ab igne, tamé nisi vnum sit propinguum alteri, nulla erit combustio: hæç autem appropinquatio ignis & stuppæ non est caussalitas ignis, neque est id per quod aut propter quod ignis comburit, sed est conditio seu circunstătia necessaria igni ad comburendu. Itaque sicut se habet appropinquatio ignis & stuppæ ad caussalitaté ignis, sic etiá se habet apprehésio&desidetiú finis ad ei caussalitaté. Quare Auicena affirmas fine caussare secundu esse intérionale, fortalse significare voluit, hoc esse intentionale, conditione necessaria esse fini ad caussandum; vel si secuis putauit, deceptus est: cuius erroris caussa esse potuit, aut quia non intellexit quo pacto finis posset caussare nisi esset præsens tu existens : aut quia non distinxit conditionem sine qua non, à ratione formali caussa. Nos certe auctorem sententiæ nostræ, vt omittamus alios, habemus Auerroëm qui 12. Metaph. comm. 36. ita scribit: forma balnei, prout habet effe extra animam, mouet ut finis; ergo esse cognitum non est propria ratio finis, sed est tantum conditio sine qua non, respectu non cuiuslibet agentis, sed tantum eius quod agit per intellectum. Verum deinceps inuestigemus, an inter caussam efficientem & finem sit necessaria connexio.

### An inter caussam efficientem & finem sit necessaria connexio. C A P. V.

E n T v M & indubitatú est, quicquid habet caussam esticientem, etiam habere siné propter quem sit; quod enim esticitur, alicuius gratia semper esticitur. Ná licet quædam respectu agentiú particularium temerè ac sostuitò essici dicantur, ea tamen si caussarú v niuersaliú& ordinis v niuersi intentio

& ratio spectetur, non carent suo fine; quemadmodum infrà de mo-Aris dicturi sumus, sed an quod habet finem, id necessario quoque An guicquid habeat caussam efficientem, non similiter manifestum ac certum est. habet sinem, Nam Eudemus & Alexander, existimarunt Deum finem quidem este habeat canf-Intelligentiarum, non autem caussam efficientem, idémque sensisse fam efficience Aristotelem contendit Gregorius Ariminensis,&Alij viri docti. Verum hos redarguit Auerroes in lib.de Substantia orbis cap. 2. scribés finem necessaria significatione inferre agens:nam finis definitur cuius gratia aliquid fit, Quam sentétiam Auerrois egregiè probat Heruzus 2. quodlibeto quzit. 1. Quod enim, inquit, non habet efficientem, non habet esse alio, sed à se; quod habet esse à se, est propter se & non propter alium; ergo non habet finem; quare illa duo non cohærent, sed maxime pugnant inter se, habere finem & non habere caussam efficientem. Deinde, tolle è mundo cogitatione Deum, & quæratur, an sic Invelligentia retineat suum esse, an non? si retinet, ergo Intelligentia per se non dependet à Deo tanquam à fine, sed per accidens, siquidem quod alicui rei conuenit per se, non potest ab ea separari fine eius interitu:at siue sit Deus siue non sit, nulla ex parte tollitur esse Intelligentiæ; sin autem remoto Deo Intelligentia amittit esse suum, ergo illud esse non habebat à se sed à Deo: nam quod est à se, quocunque alio remoto ipsum remanet, nihil autem habet esse ab alio quam à suo esseinte, relinquitur igitur, si Deus est finis Intelligentiarum, esse quoque earum caussam efficientem. Prætereà, operari sequitur esse, & quale est hoc, tale est illud, si est à se, operatur propter se; si non est ab alio, non operatur propter aliud; quare si no haber eaussam efficientem, nec sinem haber. Huic aurem quod demonstratum est, illud etiam est necessariò consequens atque cohze rens, candem omninò rem esse vltimum finem & prima caussam esficientem: nam si Deus est primum esticiens, aut agit propter se aut propter aliud, si propter se, habemus quod volumus; si propter aliud, ergo cùm finis fit nobilior, & agens dependeat à fine in agendo, idé autem sit in Deo agere & esse, sequeretur & aliquid esse nobilius Deo, & Deum aliunde in suo esse dependere; quod est contra ratio-

Digitized by Google

nem primi entis & primi efficientis; cum igitur primum efficiens no possit agere mis propter se, necessario efficitur, quod est primu ages, esse vltimum fine, & contrà, quod est vltimus finis, esse primu agens.

Difcrimen in ter quatuer eau[arum genera cúm ad efeltum concurrant.

Ac de singulis quidem generibus caussarum ita dictum sit. Inter eas vero hoc interest, quod finis tantum concurrit ad productionem effectus, quo producto cessat eius caussaliras: essiciens, aliquod concurrit ad solam effectionem rei, vt pater ad solam filij generationem; aliquod autem eriam ad conservationem, quomodò lux se habet ad lumen ab ea productum, & caussa vniversales ad essectus particulares. Materia vtroque modo necessatiò cocurrit ad effectum; effectus enim naturalis dependet à materia & cum fit & quandiu est, nanque materia est subiccum generationis, & pars essentialis rei copositæ: forma, vt forma est, concurrit ad essectum non in sieri sed tantum in esse, vnde forma definitur quod quid erat esse rei; & quamuis Arist.1. Phy. scribat formam esse vnum ex tribus principiis generationis, ibi tamen non accipit formam, vt forma est, sed vt est terminus & finis generationis, siquidem cùm forma est, res iam est generata & planè cessar motus. Porrò, si quæratur cui harum quatuor caussarum præcipuè conueniat nomen & ratio caussa ? ita respondendum est, si Gratio cauf- spectetur origo & initium caussandi, prima caussa est finis; si ratio fe magu com- motus Phylici, prima est efficiens, definitur enim esse primum principium motus: si esse & quiditas rei, prima est forma; si antiquitas & permanentia, prima est materia: simpliciter autem & absolute prima videtur esse forma, nam essiciens per formam & propter formă agit, materia propter formam mutatur, & finis generationis nihil aliud est quam forma: certè ad sciendam rem quamliber, hæc maximè cófert,& præstat cæteris; definitio enim, quæ est nobilissimum instrumentum sciendi, constat ex caussa formali. Sed videamus, an omnes quatuor caussa sint inter se necessariò connexa.

causse nomen petat.

### An omnes caussa sint inuicem necessario connexa. CAP. VI.

Æ c quæstio de connexione caussarum inter se, potest dupliciter intelligi, vel an vnum genus caussa sit necessariò connexum cum alio quolibet genere, vt materia cum aliis caufsis,& aliæ caussæ cum materia; vel an caussæ quæ sunt eiusdem generis quarum aliæ sunt priores, & vniuersaliores, aliæ autem posteriores & particulares, sint inuicem necessariò coniunctæ; sicut in genere caussæ efficientis se habent sol & homo. Secundum igitur prioré quæstionis intellectum, dicedum est finem & esticientem necessariò

inuicem coniungi, nam quod haber efficiétem, etiam necessariò habet finem, & contrà; sicut paulò superiùs declaratum est. Finis autem & efficiens non necessario dependent à materia & forma, id quod perspicue cernitur in Intelligentiis, quæ cum finem, & efficientem habeant ipsum Deum, carent tamen materia & forma, quippe cùm fint substantiæ simplices: materia verò & forma necessariò pendent à fine & efficiente, quicquid enim est ex materia formaque compofitum,id factum atque conditum est ; ad omnem autem effectionem quæ non casu & fortuitò eueniat, necesse est concurrere caussam efficientem & finem. Inter materiam etiam & formam necessaria est coniunctio, nam neque materia sine forma, neque forma Physica sine materia cohzrere potest. Secundùm autem posteriorem intelle-Aum quæstionis, dicendum est caussas particulates necessariò pendere ab vniuerfalibus, & vicissim vniuerfales indigere particularibus ad agendum(loquor de caussis vniuersalibus Phys. & de iis quæ agút fecundu ordinariu cursum naturæ, quod addo propter infinita Dei potestatem, quæ ad agendú quodcunque Deus vult, nec eget caussis fecundis, nec illis semper est alligara,) quod nos planum faciemus in caussis efficientibus: idem tamen transferri, & accommodari poterit ad alia genera caussarum. Primum igitur mutuam hanc caussarum vniuersalium & particularium inter se connexionem necessaria esse facile oftendi & probari potest vel ca tantum ratione, quia bonum & perfectio vniuersi consistit in ordine omnium partium, presertim autem caussarum, quarum decet ordinem esse optimum & perfectisfimum, melior autem est ordo per se & immutabilis quam ordo per accidens & quam connexio folubilis; decet igitur caussas vniuerlales eo ordine cum particularibus collocatas atque connexas esse, vt aliz aliarum vi & causalitate ad agendu indigeant, & aliz sine aliarum concursu nihil agere possint. Prætereà, caussa vniuersalis per se indifferens est ad quemlibet effectum, non potest igitur ab ea immediatè produci vnus aliquis effectus particularis potius quam alius quidlibet, necesse enim est particularium esfectuum sensibiliú atque corruptibiliú, vt est in 3. lib. de Cœlo tex. 61. caussas proximas ac proprias esse particulares, sensibiles, & corruptibiles, namque debet esse naturalis proportio, couenietia, & similitudo inter caussas proprias, & earú effectus. Quamobrem Arist.in 7. Metaphy. & aliis locis valdè reprehendit Platonem, qui existimabat ideas, quæ sunt naturæ quædam immobiles,& immateriales, esse proprias caussas omnium rerum naturaliu. Quòd autem caussa particulares necessariò depedeant ab vniuersalibus, manifeste ostendit Arist scribens in 8. Phyl. rext. 6. nullu motum sublunarem existere posse sine motu circulari.

& affirmans in 1. Meteororum cap. 2. hunc mudum inferiorem necessariò coniunctum esse cum cœsestium corporum lationibus, quoniam ab illis omnis eius virtus conservatur atque gubernatur : quin etiam docet in 2.lib. Metaphy. & 8.Phyl.in ordine caussarum esticiérium & mouentium, secundas caussas non agere nec mouere, nisi motas à primis; & sanè quamuis in aliis caussis veluti in ordine materiarum & in ordine formarum, priores non dependeant à posterioribus,& sine illis caussalitatem suam exercere possint, vt materia prima non dependet à secunda, nec anima vegetativa à sensitiva, & neutra ab intellectiva, in caussis tamen efficientibus priores sine po-. sterioribus & posteriores sine prioribus nihil possunt agere; & ratio est, quia in aliis caussis caussalitas priorum & posteriorum non terminatur ad eundem effectum; dineriæ enim materiæ habent diuer-Sos effectus materiales, & diversa forma diversos effectus formales, inuicem separabiles, yt anima vegetatiua facit esse viuens, anima sensitiua facit esse sentiens, potest autem aliquid esse viuens & non sentiens vt planta; in caussis autem esticientibus, caussalitas vniuersalis caussa & particularis ad eundem numero effectum terminatur, nec est alius vilus essecus caussa vniuersalis quam causa particularis.

.Ln cau∏ali• ticularis.

Si autem quæratur, vtrius caussæ, vniuersalis he, an particularis potior sit ac principalior caussalitas? Respondendum est, vim atq; caussalitatem vinuersalis causse multas ob caussas esse præstantiorem. Primò, quia est amplior, & latiùs patens, si quidem vis caussa vnimersalissit po. uersalis ad multos effectus pertinet, particularis autem contracta & tier, qua par. determinata est ad vnum effectum, homo enim tantum generat hominem, sol autem & hominem & equum & alia. Tum, quia est esticacior, ná non folú concurrit ad production é effectus, sed etiá ad coservationé eius, ad persectioné, ordinationé & æternitatem. Deinde, quia est prior, nam vniuersalis caussa non solum cocurrit ad producendú effectú, sed etiá cócurrit mouédo caussá particularé ad agédú. Itaque vniuersalis, habet se vt agens principale, particularis verò, vt agens instrumentarium. Ad extremum, vniuersalis caussa est magis independens, nam licet ea sit remotior ab effectu, tamen caussairas cius non est dependens à caussa particulari, mouet enim ipsam, nec tamen ab ea mouetur; caussa autem particularis, licet propinquior sit effectui, tamen dependet à caussa vniuersali, non enim mouet nisi mota ab illa. Quamobrem, tritum illud est in scholis Philosophorú & Theologorum, caussam vniuersalem immediatius concurrere ad effectum immediatione virtutis: caussam autem particularem, immediatius concurrere immediatione suppositi. Лn

- An caussa universalis, prasertim autem prima qui est Dem , necessariò concurrat actu cum caussa particulari ad quemlibet eine effectum, O operationem.

CAP.

LLVD hoc loco disquirendum & explicandum est, an quotiescunque caussa particularis aliquid operatur, indigeat immediato & actuali concursu caussæ vniuersalis & primæ. Hac de re duæ sumt opiniones. Vna est Durandiin 2. Sentent. dist. 1. quæst. 5. qui affirmat cu operatur caussa particularis, verbi gratia, cu concurrere acalor producit calorem, tunc non concurrere caussam vniuersalem sin cansactu & immediate, sed tantum mediate, nimirum quatenus ipsa pro-pinio Durado, duxit caussam particularem, esque dedit virtutem agendi, & quate- sed nec pia, nus tam iplam causlam particularem, quam virtute eius actiuam in- nec vera, & esse conservat. Quam sententiam ita confirmat. Si enim caussa vni- valde perimnersalis quado calor producit calorem, etiam concurrit actu ad productionem illius caloris, aut concurrit eadem actione qua calor producens aut diversa, non eadem : quia impossibile est candem numero actionem esse à duobus immediatis & perfectis agentibus quæ sint numero distincta; quamuis enim eadem actio possit procedere ab vno mediate & ab alio immediate, & à duobus partialiter agentibus, tamen vt immediate & perfecte procedat à duobus, est impossibile; aut concurrit diversa actione, & hoc non. quia aut per illam actionem producitur totus effectus cauffæ particularis, & sic actio caussa particularis superflua esset, aut tantum pars illius essectus, at sic caussa vniuersalis esset caussa partialis, & non concurreret cum caussa particulari ad producendum idem número secundú ide, quare aliquid produceret caussa particularis, quod nullo modo produceret caussa vniuersalis; & cùm non possit dici quæ & quanta pars effectus producatur à caussa vniuersali, & qué ac quanta à caussa particulari, videtur id esse simile sigmento. Hæc Durandus. Cuius sententia potest etiam comprobari tripliciter. Primò, talis concursus caussa vniuersalis non est necessarius, neque ad producendum, quia calor vi octo sufficiens est per se ad producedum calorem vt sex, vel vt octo, cum effectus non sit supra virtutem caussa, sed vel æqualis, vel etiam inferior; quare 2d eum producendum non eger adiumento alterius caussa: neque ve caussa particularis determinetur ad producendum hunc vel illum effectum, nam agens naturale naturaliter & necessasiò ex sua virtute determinatum est ad essectum, ve calor ad calefaciendum,& graue vt mouearnt deorsum; neque propter applicationem caussa particularis ad suum essectum, nam talis applicatio vel

fit naturaliter per concursum motuum & agentium naturalium, vel fit liberè ab homing, vt cùm ignem quispiam applicat ligno. Nulla igitur caussa satis idonea afferri potest cur talis concursus caussa vniuersalis necessarius sit. Deinde, hic concursus videtur impossibilis; nam si caussa vniuersalis producit totum effectum, superfluè agit particularis; sin autem partem, ergo vniuersalis & particularis non funt caussæ totales subordinatæ, sed partiales, nec concurrunt ad idé, nec particularis per le, sed per accidens & secundum quid dependeret ab vniuersali. Si quis autem respodeat, effectum produci à prima caussa quantum ad esse ipsius, à caussa verò particulari quantum ad determinatu esse, verbi gratia; homo, quod sit ens & habeat esse, accipit à Deo; quod autem sit tale ens, id est homo, habet à suo generate. Hoc responsum infirmu est, tum quia ens & tale ens, non differut secundú rem sed tantúm ratione, siquidem ens non significat aliquá naturam superadditam rebus de quibus dicitura idem enim est ens homo & homo, vt dicitur 4. Metaphys. text. 3. quare non potest, esse, & esse hominis, separatim produci à diuersis agentibus. Tum etiam, quia sic ignobilior esset essectus Dei quam caussa particularis; nam nobilius est esse hominem, quam esse ens tantum, semper enim nobilior est forma posterior quam prior, & prædicatum inferius, quam superius.

Arduum & gumentum,

Postremò, videtur talis concursus tollere libertatem nostræ volúperdifficile ar. tatis, etenim si voluntas non vult misi mota à Deo; ergo non vult liberè:probatur consequentin, nam voluntas no potek mouere se ad aliquid volendu nisi ad id moueatur & determinetur à Deo, & cùm mouerur à Deo, non potest non moueri, nam implicat contradictionem, vt mouens moueat Ipsum mobile, & vt sic mobile non moueatur: nec valet si respodeatur proptereà voluntaté moueri liberè, quia Deus eam libere mouer, hoc enim demonstrat libertatem Dei, non auté voluntatis nostræ. Sicut enim non quia Deus libere concurrit ad morum cœli aut ad calefactionem ignis, idcircò verè dici potest aut cœlú liberè moueri, aut igné liberè calefacere: ita non quia Deus liberè voluntatem nostram mouet, verè dici posse videtur voluntas liberè operari. Dices, Deum mouere voluntatem ea ratione vt eius naturæ conueniens est atque consentaneum; & quoniam voluntas suapte natura est libera, facit Deus eam moueri libere; sicut facit vt cœlum moueatur necessariò, & vt res sublunares, quia sunt contingó tes, moueantur contingenter; sic enim eiusmodi rerum natura postular. Sed Durandus, vel aliquis alius pro Durandi opinione pugnans, primò quidem negarer, cœlum necessariò moueri,nam cum morus pendeat ex motore, motor autem coli, qui est Intelligentia,

liberè & contingenter ipsum moueat; si non secundum Peripateticam, certe secundú Christiana Philosophiam, non potest coli motus esse omninò necessarius. Deinde, nó pugnát hæc duo inter se; aliquid moueri necessariò, & moueri ab alio: at hæc duo, moueri aliquid liberè, ita vt in potestate eius sit moueri ac non moueri, & tamen semper moueri ab alio, quo mouente non possit non moueri, videntur inter se vel maximè pugnare. Cùm igitur voluntas non possit velle, nisi à Deo mora & determinata ad volendum, mouente autem Deo voluntatem effectiue ad volendum, non potest voluntas non velle; non est autem in potestate voluntatis vt Deus eam vel moueat vel non moueat ad volendum; ergo non est in potestate voluntatis velle aut non velle. Quare si Deus semper actu concurrit assectiué ac determinatiue ad quamlibet operationem nostræ voluntatis, videtur labefactari ae funditus tolli libertas voluntatis. Atque hæc quidem pro opinione Durandi possent disputati,

#### Exponient & probatur opinio D. I boma qua est vera.

#### CAP. VIII.

LTERA est opinio D. Thomæ, qui libro 3. aduersus Gentes cap.67.& in prima parte quæst. 105.art.5.ait Deum actu concurrere ad quamlibet actionem secudarum caussarum quinque modis; ipse enim vires & facultates agendi dedit caussis secunThoma londis; ipse illas facultates sustentat & tuetur in esse & vigore; ipse apgiprobabiliplicat caussas secundas ad agendum; ipse dirigit eas in agendo ve ad sima. Aines suos ipsis ignotos, ordinate perueniant ; ipse denique determinat eas ad agendum & mouet, ceu principale mouens instrumenta mouet & regit in operando. Hanc opinionem ea potissimum ratione probat, quod in mouentibus per se subordinatis, inferius non mouer nisi motum à superiori; ex quo Atistoteles secundo libro Metaphylicæ concludir, huiulmodi mouentia elle non polle infinita, quia motio priorum mouentium, cum ipla sint infinita, nunquam perueniret ad vltimum mouens, quod tamen fine motione priorum mouentium, mouere non potest. Atque hoc perspicuè cernimus in agentibus naturalibus, & iis quæ operantur ex arte: agentia namque sublunaria, asque adeò totus hic mundus inferior omnind pendet ex lationibus corporum cœlestium: sol enim & homo generant hominem, idémque contingit in aliis. Artes quoque inforiores, no nisi ex prescripto & directione superioru artiu quibus subordinatæ ac subicctæ sunt, operantur, Argumenta verò Durandi, &

multò ante Durandum D. Thomas, vt erat acerrimo ingenio peruiderat, & locis paulò suprà citatis, omnia singillatim & propriè soluità

Sentētia au-Atoru.

Hæc doctrina, in co quod air D. Thomas Deum actu concurrere ad quamlibet secundarum causarum operationem, non est opinabilis aut probabilis tantum, sed est omninò vera, certa, & indubitata; de qua fas non est Christiano Philosopho dubitare Etenim sæpenumetò in dininis literis scriptum testatumque legimus, nihil fieri vel magnum vel paruum, vel in cœlo vel in terra, vel víquam alibi, sine voluntate, rectione & concursu Dei. Hinc sunt illa; omnia opera no fra operatus es in nobis Domine, lasa 26.0, i ple operatur in nobu velle, or perficere, ad Philippenses 2.07; sine me nihil potestin facere, to annu 15. in ipso viuimus, mouemur & summ, Alt. 17. & Isaias hominem facit coparatione Dei, tanqua securim coparatione artificis. Solet etiam sacra scriptura operationes effectionésque caussarum secundarum Deo auctori tribuere, ve oftendat eas principaliùs à Deo quàm à caussis secudis proficisci. Quocirca Deum inquit, formare corpus hominis, singulaque membra manibus suis singere, & suo quæque loco aprè disponere, folis ac lunæ cæterorumque siderum cursus moderari, fundere imbres, concitare ventos, accendere fulgura, terram tremefacere, animantibus cibum vitamque largiri. Hanc eriam ob caussam, Theologi aiunt Deum esse in omnibus rebus per præsentiam & potentiam, quia cognoscit omnia, & vis atque efficacitas eius per omnia pertinot atque peruadir. D.etiam Angustinus libro 9, super Genesim ad literam cap. 15. Si Dem, inquit, subtrahat operationem suam intimam, que naturam creatam suftinet, continuò tanqua extincta, nulla remanebit. Et pau-10 polt; Nife Deus continenter operatur, nec aliarum rerum, nec ipforum Angelorum natura subsisteret.

In eo autem qued adiungit D. Thomas, caussas secundas, & in his voluntatem nostram à Deo moueri, applicari, & determinari ad volendum, licèt nonnulli dissentant Theologi, ego tamen manibus pedibusque in eam sententiam perquàm libéter eo; hoc enim est ingenium, hæc conditio, hic nexus atque contextus mouentium, & caussarum per se ac essentialiter subordinatarum, vt posterior non moueat niss mota à priori. In ordine mouentium inquit Aristoteles lib. 8. Physicorum textu 41. qued prime est, magis est caussa mouendi quàm sequens, er mouebus magis. Et in libello de Caussis, propositione prima, dicitur caussa prima plùs, vehementiùs, intimiùs, & inseparabiliùs concurrere ad esse caussas vehementiùs, intimiùs, & inseparabiliùs concurrere ad esse caussas secundas in operationibus ipsarum, & magis esse caussas secundas in operationibus ipsarum, & magis esse caussam esse quàm caussas secundas. Quemadmodùm igitur

igitur in aliis caullaru generibus per le lubordinatis innicem, posterior caussa necessariò præsupponit caussalitatem priorum, veluti in formis, esse sensitium præsupponit vegetatiuum, & hoc, esse corporeum; & in materiis; secunda prasupponunt primam, idémque in sinibus per se subordinaris euenit; sic etia in moueribus & efficietibus per le inuicé subordinatis, posterius necessariò præsupponit primu; & primæ caussæ caussalicas prior natura est quàm caussalicas secunde caussa. Quid multa?caussa secunde coparatione Dei, sunt tanqua instrumenta artis, comparatione artificis; à quo nisi moucantur & ex arte regantur; nec mouere quicquam, nec facere artificiose aliquid poslunt.

> Soluuntur argumenta contraria. CAP. 1X.

Estat ve argumenta que supra posita sunt pro opinione Solutio trium. Durandi, ea nunc breuiter dissoluemus. In illis autem tria difficilium de præcipue tanguntur quæ difficultatem habent, & explica- gumentorum.

tionem requirunt. Vnum est, videri superstuum concursum Dei cum caussis secundis, cum caussa secunda per se sufficient sit ad producendum effectum suum. Alterum est, concursum illum Dei videri impossibilem, siquidem impossibile viderur eundem numero effectum proficifci ac pendere totum ex Deo & ex caussa secuda. Tertium est, illum Dei concursum cum nostra voluntate, auferre ei libertesem, & agendi atq; non agendi necessitatem afferre. Ad hæc igitur wia, eodé ordine respondédum est. Ad primam. Licèt ignis (quod auté de igne dicimus, idem quoq; in cateris caussis secundis intelligendum est) ve est caussa secunda & particularis, sit per se sufficiens ad producedum ignem-proptezeà quia non indiget alius caussa secunda concursu & auxilio ad illum effoctum producedum, absolute tamen ac simpliciter non est per se sufficiens, ita vt primæ caussæ concursu non egeat. Ergo sufficiencia ignis, excludit quidem indigentiam alterius caussa secunda ac particularis, non excludit auté, nec verò potest excludere indigentiam dinimi concursus, & dependentiam à caussalitate Dei. Erenim Deus, rum quia est infinirus, infinirum autem vbique est, in omnibus rebus operatur; tum quia est prima caussa & ens per essentiam, cætera verò sunt canssæ secundæ illi taquam instrumenta diuinæ sapientiæ subiecta, sicut in existentia pendentab illo, sic etiam in operando. In eo enim vel maxime consistic ratio creaturz, ve sicuti ' ex nihilo creata fuit à Deo, ita niss perpetuò quass manu Dei teneatur & innetur, nihil agere, nihil esse possit. Non igitur supernacaneus & concursus Dei cum caussis secundis, sed est quam maxime

necessarius. Ad secundam. Quemadmodú si ego aliquid calamo scribam, vel serra lignum secem, illa scriptio & sectio tota quidem fit à calamo & serra instrumentaliter, eadem verò tota etiam fit à me tanquam à principali agente, à quo illa instrumenta, ad operandum mouentur, determinantur, atque diriguntur: sic etiam quiliber effectus caussa secunda, totus à caussa secunda conficieur, idémque totus proficifcitur à Deo in cuius virtute operatur caussa secunda, que nili ad agendum à Deo determinaretur, atque dirigeretut, nihil plané posset agere.

Note diligësase nostra voluntatis.

Ad tertiam. Licèt voluntas nostra nihil operetur nisi mota & deter dellrinam terminata à Deo, quia tamen mouetur à Deo conuenienter natura hane de liber- suz, & vt suaprè natura apta est moueri, hoc est, non necessariò, sed liberè, ideò verè dicitur veréq; est libera. Si enim voluntas ita moueretur à Deo, vt ipsa se nullo modo moueret & ad agendum determinaret, omnis profectò meriti & demeriti & libertatis ratio funditùs tolleretur; sed quia Deus eam sic mouet, vt ipsa nihilominus simul etiam se ipsam moueat, & per suam deliberationem se determinet ad agédum hoc vel aliud quidpiam, ob eam caussam meritò appellatur libera & verè est libera. Non enim intelligendum est voluntatem esse liberam omninò, ita vt à nullo pendeat, nullsque subiiciatur; hac enim libertate solum Deum liberum esse agnoscimus, quippe qui sit omniŭ liber à nullo dependens, nullius indigens, nulli fubiccius, per fe sufficiens sibi ad omnia. Hæc autem libertas in nullam creaturam potest convenire: ratio enim cuiusuis creaturæ necessariam & inseparabilem continet dependentiam eius à creatore tam in existentia quàm in omni operatione. Ergo libertas nostræ volútatis ea est quæ potest competere creaturæ, nempè quæ separat & distinguit voluntatem ab agente naturali. Quadruplex autem discrimen reperio inter voluntatem & agens naturale. Etenim agens naturale determinatú est ad essedum & operationem vnius modi; quæ enim sunt vnius speciei, ea omnia cernimus eadem ferè eodéque modo semper operari:volútas hominis indifferés & indeterminata est ad omne bonú, hoc est, ad omne ens, ná bonú tam laté patet quá ens: habet etiá voluntas triplicem in operando varietatem, aut volendo, aut nolendo, aut suspendendo & cohibendo omnem actum suum. Deinde, omne agens naturale per se pédet effectiue ex motu& caussalitate cœli, voluntas autem effectiue à nulla re præterquam à Deo per se pendet, nisi forte per accidés secundum quid, indirecte, & (vt loquuntur núc Philosophi ac Theologi scholastici) inclinatiue tantum, non autem necessario. Posteà, adhibitis positssque omnibus rebus quæ ad agendum ex parte obiecti requiruntur, ita ve nihil desit, nihilve obstet, agens

agens naturale non potest non agere; at voluntas, etiam tunc, potest agere & non agere, & agere illud quod ei proponitur, vel etiam contrarium. Postremò, agens naturale non mouet & determinat se ad agendum, cognoscendo, & deliberando, & eligendo id quod agir; quod tamen facit in omni sua operatione voluntas nostra. Ex quo fit, vt vnus omnium animalium homo verè sit dominus suarú actionum,& vt suis actionibus apud Deum & homines, aut benè aut malè mereri queat. Sæd hæc omittamus ; habent enim & benè longam & satis litigiosam, certè valdè remotam ab hoc Physiologiz instituto, quod nunc persequimur, disputationem. Quoniam autem docuimus, concursum vniuersalis caussæ præsertim autem primæ cum caussis secundis, ad productionem cuiuslibet essectus esse necessariu, sequitur ve videamus, an effectus debeat plus caussæ vniuersali, an particulari: & an omnis caussa sit nobilior suo esfectu.

## Explicantur dua dubitationes. C A P. X.

VÆ hoc loco dubitationes existunt; vna est, an esse dus, plus de est plus debeat plus debeat plus nis caussa site no est an omnis caussa sit nobilior effectu. Ad priorem ita respondendum nersali quam est, esfectum partim debere plus caussa vniuersali, partim autem par-particulari. ticulari. Debet enim plus vniuersali, quatenus ab ea dependet non solum in fieri veluti à caussa particulari, sed etiam in else & operari; quandin enim est & quotiescunque operatur, eget concursu & ope vniuersalis caussæ:debet autem plus caussæ particulari, quatenus accipit & habet ab ea conditionem, speciem, & gradum naturæ, esque assimilatur. Namque effectus naturalis est contingens & corruptibidis, non propter caussam vniuersalem quæ est necessaria & incorruptibilis, sed propter caussam particularem. Adde, quòd cùm queritur caulla alicuius effectus, non debet afferri vniuerlalis, sed particularis & proxima: vt si quæras quæ sit caussa efficiens hominis; non benè respondebis eam esse solam, sed hominem. Quocirca definitiones & demonstrationes, huiusmodi caussas præcipue complectuntur. Atque hinc dirimi potest nobilis illa controuersia inter Platonicos & Peripateticos, an natura dici debeat agens principale, an verò potiùs agens tantummodò instrumotarium. I latonici enim censent omnia Pulchra agentia naturalia & particularia, esse tantum instrumentaria & non supratio inter principalia agentia, solum autem Deum, & caussas vniuersales, esse Platonicos es agentia principalia; quod hoc argumento confirmát.Illud est agens as agent principale, quod efficit & non efficitur, mouet & non mouetur, natura.

ij

santúm sit a -

4 fit agent & quod est finis atque principium motus, qualem manifestum est Principale, an Deum esse & caussas vniuersales : illud autem est agens instrumenzanium jir a. . 2001 instru- tarium, quod non mouet nisi quia mouetur ab alio, nec cognoscit finem suum propter quem agit, sed regitur & dirigitut ab alio finem ipsius cognoscete:sed talis est natura & agens naturale, vt cuiuis perspicuum est; ergo natura magis est, & appellari debet agens instrumentarium quam principale. Peripatetici verò contrà disputant, quamuis caussa vniuersalis sit agens principalius quam particularis, non ob id tamen negandú esse, quin etiam caussa particularis appellari debeat agens principale potius quam instrumentarium; quandoquidem effectus, ve paulò antè dictum fuit, assimilatur caussa particulari secundum quiditatem, secundum esse, secundum modum operandi, & secundum proprietates, atque accidentia, eiusque perfecta cognitio præcipuè pedet ex notitia causse particularis, quod sanè in agens quod est verè & tantummodò instrumentarium, minimè conuenit. Sed hi iudicio nostro, non tam re quam verbis inter se dissidét, tota enim dissensio in eo posita est, ve constituatur quid nomine instrumenti intelligendum sit. Platonici enim ampliorem instrumenti fignificationem amplexi sunt; Peripatetici verò pressiorem, & angustiorem sequutur. Platonici enim definiut instrumetale agens, quod non mouet nisi motum, & quod non cognoscit finem propter quem agit; hec autem ratio instrumenti omni agenti naturali competit. Peripatetici verò definiunt agens principale, quod in se habet naturalé & perfectam vim producendi effectum sibi similem; quomodo natura & caussa secunda sunt agentia principalia.

Ad posteriorem dubitationem hoc modo respondendú est; de materia non ambigitur quin ea sit ignobilior tam forma, quàm composito. De forma, an sit nobilior composito disputatum est in 6. libro. Agens vniuersale quod appellatur æquiuocum sine dubio præstantius est essectu, vt sol & Intelligentiz dignitate excellut essectus omnes Phylicos: dicitur autem huiusmodi agens vniuersale æquiuocu, quia non est eiusde speciei & naturæ cuius est essectus ab ipso produ-Aus, & quia non ad vnum aliquem tatummodò effectu, sed ad multos & diuerlos effectus producendos cócurrit. A gens auté particulare vniuocu, id est, quod eiusde speciei est cu essectu, partim est nobilius, partim minime; nam secundum conditionem, seu dispositionem quanda est nobilius: quaterus homo generans iam est actu, qui gene-Anomne of ratur nondu est; ille iam est perfectus, siquidem perfectum iudicatus falons sis no- esse id quod potest sibi simile generare, hic vorò est impersectus; ille.
biline so es nullo modo dependerab hoc, hic autem, saltem cùm generatur, ab ilnullo modo dependerab hoc, hic autem, saltem cum generatur, ab illo depédet. At verò secundú essentialé perfectione, non est nobilius,

fello.

corum

corum enim quæ continemur cadem specie, par est dignitas & perfectio essentialis; nam ve dicirur in Categoria substantia, non suscipit substancia magis & minus; & scriptum est in 8. Metaphy.text.10. substătiam esse sicut numerum, cui nihil addi aut detrahi potest sine commutatione speciei; quin etiam in 3. Metaphysica tex.11. Aristot. áffirmat in individuis eiuldem speciei, non esse prius & posterius, neque nobilius & ignobilius secundum essentiam, Finis autem duplex est. Vnus qui efficitur ab agente, sicut forma naturalis per generatiomem producitur ab agéte naturali, & hic finis, licet nobilior fit actione agentis, cum eius tamen fit effectus, non potest else nobilior agére. Alter finis est qui præexistit agenti, propter quem agens principaliter agir, & ad quem præcipuè ordinatur à natura, qualis est in agentibus naturalibus, æternitas speciei; & assimilatio Dei; quem finem perspicue constat esse nobiliorem agente. Sed dicet aliquis, si agens nő porest esse ignobilius suo essectu, quomodò videmus ab acciden. te produci substantiam? sæpe enim contingit à calore qui est in ferro ignito, quin etiam à motu & à lumine produci ignem. Respondendum est, an accidens producat substantiam, esse valde dubium & cotrouersum, quare quantum in præsentia satis erit ad id quod propositum est explicandum, de hoc dicendum est breuiter, exponendo quid ali s sentiant, & quid nobis tanquam verisimilius maxime probetur.

# An accidens possit producere substantiam. C A P. XI.

Ac de re sunt tres opiniones. Vna est Scoti 4. Sent. dist. Nullum acci-12.quæst.3.& Ochami lib.2.Sent.quæst.23.& Durandi 1. dens habere Sent. distin. 2. quæstione 2. qui censent accidens nullo vim productmodo habere vim producendi substantia, sed eam imme- opinio Scoti,

diate produci à substantia, quæ opinio ita probatur. Nullu agens po Durandi & test agere vitra virtuté suam; ergo accidens cum sit imperfectius sub- Ochami. Rantia, non potest eam producere; consequentia per le est manifesta. Antecedes auté probatur dupliciter; tum quia illa propositio est per se nota, qua negata nó relinquitur vllus modus ostendédi Deum, qui est caussa omnium, esse ens perfectissimum: nam non valerer, ab ipso producta sunt omnia; ergo ipse est perfectissimus omnium; dicet enim aliquis, posse quod est persectius produci ab eo quod est imperfectius; quamobrem fieri posser (sicut ait Scotus) vt mundus fuiflet coditus ab aliqua musca: tum etia quia fi essectus posset esse perfectior caussa, dividatur cognitione ille esfectus in duo, nimirum in

id,in quo secundum perfectione zquatur caussa suz,& in id, in quo secundum perfectionem superat caussim; & quæratur, vnde habeat effectus id in quo superat caussam sua?non à se, vt patet, non à caussa, quia nihil dat quod no habet, & quicquid à caussa esse in effectu, preexistit in caussa, vel persectiori modo, si fuerit caussa æquiuoca, vel salté æquè perfecto, si fuerit vniuoca. Atq; hæc est ratio Scoti. Deinde Ochamus idem confirmat aliis duabus rationibus; si enim inquit, non potest substantia immediate produci à substantia, aut id eueniet propter perfectionem substantiz, at Deus, qui est perfectissimus, immediate secundum suam substantiam res ipsas producit: vel propter imperfectioné eius, sed cum accidens producat accidens, yt calor calorem; cur non etiam substátia producet substantiam? quandoquidé accidens est imperfectius substantia. Præterea, in generatione voluoca simile generatur à simili, cum igitur ignis generat igné, substantia generatur à substantia non ab accidente, alioquin nunquam repetiti posset generatio vniuoca, nec vnquam vera esset illa sententia, simile generari à sibi simili. His accedit, quòd quiditas subiecti, est caussa proprie passionis, & non secundum potentiam passivam, quia omnis potentia passiua est contradictionis ad esse, & non esse, propria auté passio non est ciusmodi ve possie adesse & abesse subiecto, ergo secúdum potentia actiuam quiditas rei est caussa propriæ passionis; ergo substantia potest immediate producere aliquid, & si potest producere accidens, cur non etiam substantiam?Hæc sunt pro prima opinione. Contra quam est Arist. & experientia. Etenim Aristot. in libro de Sensu, & sensili, capite de sopore, ait ignem non agere, vt ignis est, sed vt calidus est; at secundum Scotú, principalis actio ignis quæ est productio substantiæ, non est ab igne, ve calidus est, sed ve ignis est. primo etiam lib.de Gener.scriptú est,actioné non posse sieri, nisi vbi est contrarieras, debet enim agés esse contrarium patienti: at contrarieras non est propriè in substancia. Auer. etiam in 7. Metaphy. com. 22.& 31.& in 12.Metaph.com.18.ait, 1dem esse agens disponens materiam, & inducens formam; sed accidens disponit materiam; ergo quoque per iplum procreatur forma substantialis: ibidem quoque ait nec elementa nec vllas substantiales formas, esse activas & passiuas nisi propter qualitates; & semen, quod non est actu animatum. facere actu animatum per calorem naturalem qui in co inest. Experientia item frequens, perspicue declarat substantiam gigni ab accidente, namque videmus calorem qui est in ferro ignito ignire stuppam & à lumine aëris, ob reflexionem radjorum, produci ignem; similiter etiam per motum localem, allisione nimirum & attritione duorum corporum, ignem procreari.

Explicator

Explicator opinio D.Thoma, accidens in virtute substantia posse producere substantiam. CAP. XII.

LTERA est opinio Thomist: qui aiunt accidés, v.g.calo-Seunda opi-calo-Seunda opinio Thomist: qui aiunt accidés, v.g.calo-Seunda opi-ré,habere duplicé modú operandi; vnú in virtute propria nio D. Thoquatenus accidés est, secudum quem tatum potest produ- producere sub cere calore; alterum in virtute substantia, cuius est natura- flantiam non

lis virtus & instrumentu, secundum que potest etiam producere sub-sua vi sed vir stantia; sicut calor qui est in animali & in semine, quamuis per se non tote substanhabeat nisi calesacere, tamen quatenus est naturale instrumentum animæ & generantis, potest producere carnem, & ossa, atque adcò ipsum animal. Vide D. Thomam in 3. par. quæst. 77. art. 3. & in 4. Sent.dist.12.quæst.1.& 1.part.quæ.77.artic.1. Vide etia eisdem locis Thomistas, vt Capreolum, atque Caietanum super primam partem quæstione 77. artic. 1. Confirmatio huius opinionis pendet ex superioris sententiæ confutatione. Etenim certum & perspicuum est, vt supra ostendebamus, substantiam sæpè produci ab accidente, non autem potest eam accidens producere virtute propria , quemadmodum prima ratio Scoti euidenter & necessariò concludit; ergo virtute alterius, hoc est, substantiæ cuius est naturalis virtus atque instrumentum.

Verùm hæc opinio licet à multis probetur ac defendatur, plurimis tamen rationibus vehementer oppugnatur ac propemodum euertitur. Primum enim, qualitates actiuz, quz funt quatuor primz qualitates, immediate inhærent in materia prima & ordine generationis præcedunt formas substantiales, sieut à nobis supra ostensum est in 5. libro; ergo non agunt in virtute formarum substantialium. Posteà, aut ignis producit substantiam ignis per actionem aliquam substantialem distinctam à calefactione; at fic & relabimus in opinionem Scoti, & accidens nullo modo produceret substantiam nec sua nec aliena virtute, sed substătia produceretur per actione substantiæ propriam & incommunicabilem accidenti : aut ignis producit substantiam per calefactione; sed calor sua virtute calefacit; ergo si ignis can lefaciendo producit substátiam, virtute caloris eam producit. Deinde, quid est illud agere in virtute substantiæ, vel enim est accidens moueri & dirigi à substantia, sicut dicimus securim agere in virtute artificis, quia no ageret nisiab eo moueretur & regeretur; at quo pa-Cto accidens moueatur & dirigatur à substantia, ne intelligi quidem aut fingi à quoquam potest: vel est, substantiam influere aliquam virtutem accidenti, per quam fiat potens ad producendam substantiam,

at talis influxus atque virtus statim videtur esse figmentum; & cum nihil sit in accidéte quod sit ipso nobilius, si accidens nó agit virtute fua, neque aget virtute illius influxus. Prætereà, cum ille influxus seu virtus sit accidens, quæretur quomodò habeat vim producendi substantiam? si enim non virtute sua sed substantiæ, existet eadem difficultas, résque procedet in infinitum; sin autem sua, idem à principio de priori accidéte dici debuit. Aut (id quod aiunt acutiores Thomiflæ)accidens producit substantiam, quia est naturalis,& propria virtus substantiæ, ab ea dependens esque à natura tributa, tanquam in-Arumentum ad obeundas eius actiones. Verum hoc nihilo plus valet quàm superiora, tum quia totum id quod sic aiunt, nihil aliud est, quam relatio quædam accidentis ad substantiam: quæ relatio sicut non potest esse per se primò terminus actionis, ita nec eius principium: tum etiam quia falsum est ignem produci à calore, vt is est naturalis quædam virtus ignis, namque calor qui est in aëre habet etia vim gignendi ignem, siquidem vera sunt quæ scribit Arist. in 2. lib. de Generat.ex duobus elementis afymbolis tettium vtrique fymbolum effici posse, ve ignem ex aëre & terra; si enim aër calore suo vincat frigiditarem terræ, relinquendo in ea ficcitatem, tunc in materia terræ, cum insit calor & siccitas, necessarió existet forma ignis. Prætereà, no solum ignis gignitur à calore ignis, sed está per lumé & motú localem. Illud. uté ridiculú est, quod quida aiunt, caloré propria quidé virture calefacere viq; ad septimu gradum, och uum auté gradum vel si quis est alius, qui sit immediata dispositiond introducendam formam ignis, hunc, inquam, non in propria virtute producere, sed in virture substantiæ; quis hoc non tanquam merum planè fimentum derideat ? cum enim ignis naturaliter & necessariò agat, semper agit codem modo, quomodò igitur priores omnes gradus. virtute propria producit, vnum verò illum vltimum non potest eadem virtute producere; id enim tunc de nouo accedit calori producenti quod ante non habuit : nam fi nihil aduenit, eodem modo fe habebit calor ante, & post, quare etiam eodem modo aget, nam idem manens idem semper natum est facere idem, vt dicit Arist. in 2. lib.de Generatione.

Tertia opinio probabilior caterio ponitur, & soluuntus
rationes contraria.

CAP. XIII

TERTIA

ERTIA opinio est, que nobis videtur probabilior, accidés fua virtute posse substantiá producere, ita vt cú ignis producit ignem, tota ea productio intrinfece & effectiue procedat à calore, neq; ad eam effectiue concurrat forma substantialis quæ est in igne. Quæ opinio refutatis iam superioribus sententiis, longa non eget probatione; nam si substantia producitur ab accidente, vt demonstratu est contra Scotu,& non in virtute substantiæ, vt ostensum est, cotra Thomistas, relinquitur igitur vt accidens virtute sua producat substantia. Restat nunc, vt soluamus rationes Scoti,& alias quassá dubitationes quæ videntur esse contra tertiam opinioné explicemus. Ad primam rationé quæ est Scoti respóderi potest dupliciter. Primum hoc modo, interaccidens & substantiá potest fieri cóparatio, vel in ratione entis,& sic clarú est accidens esse ignobilius substantia, vel in ratione producibilis, & sic est proportio inter ea, nam sicut accidens naturaliter est productiuum substátiæ, ita substantia naturaliter est producibilis ab accidente, nec in hoc est inæqualitas; & sanè verumq; est eiusdé ordinis cùm sit quidpiá naturale, & materiale, & corruptibile. Altero modo etiam respoderi potest, duplicé esse essecti agentis; vnú intrinsecum actui agentis, vtpote qui per eius actionem attingitur; alterum externum actioni agentis, qui quoniam habet naturalem & necessariam connexionem cú primo illo intrinseco esfectu, ideireo cúm hie internus producitur, ille externus quoque per motum naturalis sequelæ produ- Nota dollricitur ab agente: exempli caussa; calefactionis, intrinsecus & immedia- nam hanc de tus effectus est calor, mediatus autem, & huic naturaliter consequés duplici effeest raritas & leuitas. Inter hæcauté duo genera esfectuum hocinter- elu ageibu. est; quod prior non potest esse nobilior agente: posteriorem autem esse vel nobiliorem vel ignobiliorem, nihil prohibet; & ratio est, quia ille, cum per se producatur ab agente, necessario sequitur mensuram & modum virtutis actiuz, hic autem, cum non producatur per le, minimè commensurari & correspondere debet virtuti, & perfectioni agentis; siquidem præstantia agentis & actionis, æstimari 🔸 debet ex primo & immediato termino atque effectu, non autem ex aliis quæ propter naturalem rerum consequentiam & connexionem producuntur. Cùm igitur substantia sit effectus accidentis non priori, sed posteriori modo, nam cú in materia est calor ve octo, necessariò erupit, & existit forma ignis, non enim possunt hæc duo inuicem'. fepararijex quo fit, vt calor producendo in materia calorem vt octo, consequenter etiam producat substantiam ignis, ob hanc caussam sit, vt quamuis accidens sit ignobilius substantia; eam tamen possit producere, Ad secundam. Repugnat substantiæ immediate produ-tia immedia-

cere aliquid; non ratione perfectionis vel imperfectionis, sed quia productio est actio, actio auté non potest esse niss vbi est cotrarietas, hæc autem non cópetit substantiæ, niss propter accidentia, quare nec aget substantia nisi per accidentia. Ad tertiam. In producente & producto duo considerare oportet, vnum est id quod producit, & quod producitur; alterti est id quo producit & quo producitur: exépli gratia; ignis ex aqua producir ignem, quod producit & producitur est ignis, similiter etia quo producit & quo producitur est calor, tum qui est in igne producente, tum qui inducitur in materia aquæ. Ergo in generatione vniuoca est similitudo; si comparentur inter se, vel quod producit & quod producitur, nam vtrumq; est substantia; vel id quo producit, cum eo quo aliud producitur, vtrumque enim est accidens: non oporter autem comparare id quo producitur, cùm eo quod producit, quia no fieret comparatio inter ea, quæ sunt eiusdem rationis.

An Subiccii pria passionu.

Ad quarra. Subiectú non est caussa efficiés propriæ passionis, nam sit caussa esti- vel produceret cam per candé actioné, qua ipsum producitur; at hoc ciens | na Pro- repugnat, quia producere præsupponit esse, quare si subiectum per huiusmodi actionem producit, iam est : si per eandem producitur, nondum est, ergo simul est & no est; & esset posterius illa actione, vepote per quam ipsum producitur,& esset prius illa cadem actione, ve pote per quam producit ipsam propriam passionem : vel per aliam actionem, sed hoc modo propria passio esset tempore posterior subiccto, & non flueret ex quiditate subsecti simpliciter, sed ex quiditate rei existentis, quod falsum est; nam non est necessaria cónexio quiditaris cu sua existéria, nulla enim res, præsertim caru que sunt generabiles, necessariò existit; at conexio propriz passionis cum subiecto, necessaria est; siue enim triangulú existat siue non, habet tres angulos æquales duobus rectis. Est igitur eadé caussa efficiens subiecti & pas-Quid fie po- fionis, cade enim actione vurung; producitur, sed illud per se primò, tentia passua hac autem per modum naturalis & necessaria consequentia. Neque Phylici, 🕶 etiá lubic tum est in potétia passiva Phy.ad propriá passioné, nam id dicitur Physicè esse in poteria passiua respectu alicuius, quod nodum secundi Peri- actu habet, aptum tamen est ab agente naturali transmutari ad illud. Arist.enim in 5.& 9. lib. Metaphy. principium rei quo est transmutabilis ab alio, vt aliud est potentia passiuam definit: si igitur subiectum est in potentia passiua ad suá propriam passioné, necesse est cogitare subiccum prius esse, & tum ab aliquo agente transmutari ad suam passionem, quod falsum est; cum subiecti & propria passio simulint & simul producantur. Atque supradicta quidem potentia passiua est illa quam Arist, tot in locis appellat potentia contradictionis ad esse

potentia con-tradictionii. pateticos.

& non

& non esse. Si quis autem existimat proptereà subiectum habere potentiam passiuam & contradictionis respectu passionis, quia propria passio in ipso inhærer, is sanè non rectè sentit, ob eandem enim caussam dicere deberet, substantiam cœli habere potentiam passiuam cótradictionis respectu quantitatis in ipso coelo, inhærentis, quam tamen constat ab eo esse inseparabilem.

Enedantur quatuer alia dubitationes. CAP.



X i s т v н т prætereà quatuor dubitationes quæ viden- Quatuor du-tur officere tertiæ opinioni, quam ceteris probabiliorem bitationes i esse iudicauimus. Prima dubitatio est. Cùm communis sit tra tertiam & trita multoru Philosoph. sentetia, cu accides producit

substantiă, agere in virtute substantie, idque, secundu terria opinione defendi nequeat, non videtur ca opinio probanda esse, vt quæ communi sentetiæ aduersetur. Secunda dubitatio. Si forma substantialis neq; mediatè, neq; immediatè operatur, ergo frustra est & otiosa, & cùm melius fit habere vim atq; facultatem agendi qua non habere, nobilior erit conditio accidentis, qua substantiæ, quin etia facillimè credi poterit nullă esse formă substantialem; namque formam esse,& qualis ea sit, non aliter cognosci potest quam ex operatione. Tertia dubitatio. Forma substantialis nullo modo posset appellari natura, siquidem natura diffinitur esse principium motus; at secundum tertiam opinionem, substantia nullo modo est principium actiuum alicuius motus. Quarta dubitatio. Si substantia producitur per solam actionem accidentis; ergo non per se producitur, sed per accidés; quare generatio non erit per se mutatio aliqua: probatur consequentia, nam per actionem accidentis non potest intrinsece & immediate produci aliud nisi accidens, sicut per calefactionem primò non aliud quam calor producitur, quaresi per eandem actionem etiam substantia producitur, necesse est eam consequenter, & per accidens produci. Ad has dubitationes breuiter respondendum est hoc Quemedo acmodo. Ad primam. Porest dici accidens agere in virrute substantiz cidens dici tripliciter. Primum, secundum denominationem, nam licet actio ef- possi agerein Lectiue procedatab accidente, tamen, quia actiones denominatiue stantia sunt suppositorum vel rerum per se subsistentium, no denominatur agens, nisi quod est per se subsistens, huiusinodi non est accidens, sed Substantia accidente affecta. Deinde, sustentatiue; nam quia operari sequitur esse, accidens autem habet esse in virrute substantiæ quatesuis ab ea sustentatur, ob eam quoque caussan potest dici agere in mirtate substantie Postremo determinatius, nam substantia ignis no - ::..

producitur per calorem, ve calor est, alioquin per quemlibet gradum caloris produceretur, sed vt est tantus calor, verbi gratia, vt octo; nó habet autem calor, vt sit tantus ex eo quod sit accidens, sic enim indifferens est ad omnem gradum, sed ex substantia in qua est, quæ ut secundum naturam suam perfecte le habeat, vendicat sibi tantum calorem : determinatio igitur accidentis, subicative quidem prouenit ex substantia in qua inhæret; finaliter autem ex substantia quæ per iplum produci debet. Ad lecundam. Non est substantia otiola etiam si nihil operetur, tum quia otiosum est id cuius potest esse aliqua operatio & non est, quod non conuenit substantiz; tum etiam quia forma substantialis tametsi nihil operetur, ob alias tamen caussas necessaria est, quas nos in principio sexti libri exposuimus. Adde quod potest dici operari, si no effectiue, certe illis tribus modis, quos paulò antè memorauimus. Ad tertiam. Forma substantialis est natura & principium motus, non effective, sed illis tribus modis quos in solutione primæ rationis poluimus. Ad quartam. Forma lubstantialis ordine generationis, consequenter & secundario producitur: at si spe-Etetur intentio, dispositio & ordinatio natura, qua per se primò intendit formam substantialem, & propter eam præmittit & producit in materia accidentia, existimandum ac dicendum est, formam substantialem per se primò produci. Atque hæc quidem de præsenti quæstione probabiliter disputata sint; neque enim priores duas opiniones contemnimus, aut damnamus, sed tertiam illis preferimus, ve quæ nobis propensior ad veritatis similitudinem videatur: quam tamen ita probamus, vr ea formam substantialem è medio tolli nullo modo velimus; nec verò talli oportere iudicemus.

#### An idem numero effettus à muleis caussu possit offici. CAP. XV.

OTEST hoc loco tractari, quod à multis quæri & disputari solet, an idé numero esse du estis caussis proficisci
queat. De quo nos, quia res neque multæ dissicultatis est,
neque magni mométi, breuiter dicemus. Primò, potest idé
esse discribination de la multis caussis diuersi generis, immò necessario cocurrunt quatuor caussa ad producedum esse cum naturalem. Prætereà,
idem esse potest sieri à multis caussis eius de generis, verùm subordinatis, quaru vna est vniuersalis, altera particularis: sol enimôchomo generant homine. Deinde, potest ide esse custo essi à multis caussis eius dem generis & proximis atque immediatis, sed quæ sint (vt
vocant) partiales non autem totales, velue essemis mouetur à multis
remigi-

remigibus? sed is motus non fit à fingulis corú omninò totus, sed ab omnibus illis simul, ea ratione vt vnius caussæ integræac perfectæ vim & potestatem explent. At ve idem numero effectus producatur à multis caussis eiusdem generis immediatis & perfectis, ira, yt qualibet earum per se sufficiés sit ad totum esfectum omninò producendum, videtur esse impossibile. Primò, quia sicut non potest esse niss vna proxima materia,& vna proxima forma ipfius effectus,ita & efficiens xum quia sic non esset necessaria & determinata connexio effectus cum sua caussa, quamobrem talis effectus sciri non posset: quia scire est ré per caussam cognoscere propter quá res est, & quod non contingit aliter se habere. Posteà, quia in natura nihil est superfluu & otiolu; at si essent multæ caussæ vnius essectus, eo modo quo diximus, præter vnam illarum, cæteræ otiofæ essent. Deinde, vna numero actio non potest sieri à duobus agentibus, nam actio depender ab agente & per ipsum definitur; ergo nec vnus numero effectus; nam actio re non differt ab effectu, qui est intrinsecus & immediatus eius terminus. Ad extremum, sit C, effectus, sint eius caussæ A, & B, sequeretur essectum à neutra caussa per se ac necessario dependere, quod est failum; nam effectus necessariò dependet à caussis suis per se:probatur consequenția, C, non dependet necessario ab A, alioquin eo remoto non posset estici ab ipso B:at ponitur posse etiá sieri ab ipso B; similiter C, non depender à B, proprer eandem caussam: ergo à neutro per se & necessario dependet. Et quamquam ita sentiat Thomistæ, vt videre est apud D. Thomam in 1.par.quæst.52. art. 3.& Paulum Soncinatem in 5. Metaphylicæ quæst. 6. tamen cùm ipsi affirment genita ex puttefactione & semine esse eiuldem speciei, videntur concedere multas caussas efficientes eiusdem effectus proximas & perfectas, quarum quæliber per se sufficiens est ad producendum effectum: mus enim secundum ipsos, zque generari potest ex semine; ac ex putri materia. Sed ipsi respondere possent dupliciter; vel se tantum loqui de caussis efficiétibus eiusdem rationis, id est, vel ambabus vniuocis vel æquiuocis; at generatio mutis ex semine est vniuoca, ex putri autem materia, est æquiuoca; vel se loqui tantum de caussis efficientibus, quæ simul concurrunt ad vnum numero effectum producendum, nunquam autem contingit eundem numero murem simul generari ex semine, & ex putri materia.

Solet etiam ab aliis in dubium vocari, an effectus qui ab hac caussa efficiéte, & in hoc loco, atque hoc tempore productus est, idem numero potuerit produci vel ab alia caussa efficiéte, vel in alio loco, vel alio tépore. Ad quod nos breuiter respondemus, videri nobis probabilius, id sieri non posse. Primò, quia debet determinata habitudo &

🏎 idem ef-connexio effectus cum lua caulla, quæ non eller, li effectus à qualibec selus numero alia causta produci postet: tum quia vna numero actio non potest espotuerit ab a le à diuerlis agentibus, aut in diuerlis temporibus : quia ad vnitatem alio loco (2) numeralem motus requiritur vnitas numeralis mouentis, vt dicitur espera essei. 8. Phy. text. 49. & vnitas numeralis temporis, vt dicitur in 5. Phy. tex. 41. si autem actio variatur per quam esfectus producitur, fieri non potest, quin etiam effectus varietur. Postremò, quia effectus particularis per se dependet à cœlo, quare variato cœli aspectu & siderum, quem omni puncto temporis variari necesse est, non potest idem

numero effectus produci. Verum de his satis. Nunc declarandum est, an effectus eiusdem speciei, possint produci à caussis efficientibus diuersæ speciei, vel etiá generis, quarum quælibet sit proxima & persecta caussa ipsius essectus. Atque hic locum habet infignis illa quæstio de genitis ex semine & ex putri materia, an sint eiusde speciei; exempli caussa. An mus qui sine semine gignitur ex putri materia, sit eiusdem speciei, cuius est is qui gignitur ex semine alterius muris. Circa hanc quæstionem reperimus tres opiniones. Quidam enim putarunt omnia animalia tam impersecta quam perfecta, eriam ipsum hominem, posse gigni ex semine & ex putri materia. Alij censent, nullú animal eiusdem speciei posse vtroque illorum modorum gigni; sed quæcunque gignistur vno modo, specie distingui ab his quæ gignuntur altero modo. Sunt etiam mulci, qui arbitrantur animalia quidem perfecta, tantum posse gigni vno modo; nimirum ex femine, cuiufmodi funt,leo, equus, homo. Imperfecta verò qualis est mus, vermis, serpés, scorpio, veroque modo gigni posse: quinetiam sunt quædam impersectissima, quæ non nisi ex putri materia generantur, ita ve sint tria genera animalium, quorum quædam tantum ex semine; alia tantum ex putri materia; nonnulla veroque modo generantur. Has igitur eres opiniones sigillatim discutere, ac diiudicare operæpretium fuerit.

Qua generantur ex semine & ex putri materia, an fint eiusdem speciei. Ac primo examinatur opinio Auicenna.

#### CAP. XVI.

nio Auicena, luuio, & à quibusdam etiam tribuitur Alberto, quam innuit hominum etid Arist. in 2. Politicorum cap. 6. vbi reprehendens priscos le-

femine, natur gum latores, ait eos vel ex corrupto semine, vel ex terra natos fuisse, & in Sect. 10. Problemate 15. & Plato in Menexeno, & Philoponus in

Digitized by GOOGLE

3.de Generatione animalium nominant Stesscorum qui dicebat post ralier posse diluuium homines fuisse renatos ex putri materia: potuerunt autem processi. hi fortasse sumere huius opinionis occasionem ex iis quæ continentur in sacris literis, vel de formatione Adam, qui ex limo terræ à Deo fictus est, vel de generali diluuio. Que opinio his argumentis probari posser. Primo, eadem est materia generationis & nutritionis, sicut Arist.docet in 2.de Generat.tex.50. & in 2.de Anima:sed terra suggerit materiam qua possit homo nutriri, vt herbas & fructus; ergo potest ipsa quoque præbere materiam ex qua homo generari queat. Deinde, quicquid potest virtus inferior, potest etiam superior; si igitur virtus quæ est in semine, cum sit particularis caussa & ignobilior virtute cœlesti, gignit hominem; cur non idem facere possit cœlum cum elementis? l'osteà, cœlum potest afferre interitum homini; ergo etiam eius generationem perficere, siquidem oppositorum eadem est ratio. Prætereà, ars imitatur naturam; sed ars quamlibet formam potest exprimere in diuersis materiis; vt formam hominis in ligno. atgento, marmore; ergo similiter natura poterit quamlibet formam naturalem in diuersis materiis producere. Postremò, homo liberè generat hominem, quare potest non generare: & ex ea parte qua homo generatur ex homine, potest desicere species humana: cum autem impossibile sit eam simpliciter desicere, proptereà quòd species continent vhiuerli perfectionem, præsertim autem humana, quæ est omnium nobilissima, necessarium est dicere generationé humanam, non solùm ex semine hominis, sed etiam alio modo & ex alia materia effici posse. Itaque secundum hanc opinionem, fæmina non est per se necessaria ad generationem hominis, sed tantum per accidens, nimirum propter locum matricis, qualis locus extra fæminam, idest tam opportunus, tam commodus & conducens generationi, conferuationi, & accretioni hominis, donec in lucem edatur, non facilè reperiri potest.

Verùm hæc opinio indigna est Philosopho, quippe qui non debet, vt est apud Arist. 8. Phy. tex. 15. & in 2. de Generat. tex. 42. quidquam Amicenna. asserere, quod non vel experientia, vel ratione aliqua probabili cognitum habeat, & aliis suadere queat. At nulla experientia docet hominem aliter generari posse naturaliter quam ex semine; neque ab initio mundi vllus hominum ( nisi fortè l'octarum fabulis putemus habenda esse fidem)ex putri materia generatus est; & sanè quod nunquam adhuc factum fuit, Physicè loquendo de iis qua ad specié pertinent, plusquam verisimile est, neque deinceps aliquando futurum, neque fieri posse naturaliter. Ratio autem reclamat, hominé ex putri materia generari posse ; quomodo enim tam varia , subtilis , delicata

Refutatio

& artificiosa, tot membrorum & partium humani corporis compacio, conformatio, distinctio, figuratio ex putri materia efficiatur? aut quis locus præter matricem fæminæ, qui sit calidissimus, non igneo, sed vitali quodam calore, & ab omnibus elementorum cœlique iniuriis tutislimus, reperiatur? Sed esto, generetur homo ex putri materia; at postquam est conceptus & in lucem editus, quo alimento nutrietur & sustentabitur? non etiam quodlibet illi ztati congruit, & cum homo per multos annos non possit per se sine adiumento parentum vitam degere, quis nam ei ex terra nota, hæc necellaria adiumenta & prælidia præltabit? An natura quidem generabit ex terra, eum autem generatum conservare non poterit, sed mox interiturum deseret quis hæc tam insipienter & impiè de natura, vel porius de Deo qui est natura conditor & rector, loquentem ferat; Verùm plura contra hanc opinionem disputare superuacaneum est; stultu enim est, ve air Arist. attendere quid quisq; dicat; & quida lepidè air, sapientes viros ambigere, vter stultior sit, isne qui stulte dicit, an qui stulte dicentem seriò refutare contendit. Nec verò quisquam miretur tam incruditam, tam absurdam & incredibilem sententiam cuiquá Philosopho probari potuisse; namq; non minus verú, quam sciru est illud quod Cicero scribir in 2.lib.de Dininatione; Nesco , inquit, quemedò nihil tam absurde dici petest, qued non dicatur ab alique Philesophorum. Quare breuiter ad rationes huius opinionis respondeamus.

Solutio rationú opinionu Luicenna,

Ad primam. Duplex est materia nutritionis; vna remota, vt herba, & fructus; altera proxima, vt sanguis; illam terra dare potest; hac non potest; de qua tamen intelligitur id quod dicitur eandem esse materia nutritionis & generationis: ac licet eade sit materia generationis & nutritionis, quæ tamé generationi inseruit, & appellatur materia seminalis, multò purior, efficacior, & persectior est, quàm alimentalis materia ; cui rei fignum est illud , quædam membra ex mareria seminali à principio formata, si poste à corrupantur, frangantur, ac mutilentur, non posse rursus per nutritione renasci aut reparari. Ad secunda. Caussa vniuersalis, duplex est: vna prima & simpliciter vniuerfalis, vtDeus, qui proptereà quòd liberè agit; & infinită habet vim ad agendu, potest quicquid ab agentibus particularibus & caussis secudis efficitur, proxime line illis efficere: altera est caussa vniuersalis secunda, quæ est vniuersalis no simpliciter, sed tantum respectu rerum fublunarium, ve cœlum, quæ caussa, tum quia est finitæ virtutis & naguraliter operans, tum quia per se est indifferens & indeterminata ad productionem, cuiuslibet effectus particularis, nequit sine proximis Be propriis caussis particularibus, carum effectus producere. Ad tersiam. Non valet confequentia, nam multò plura, & maiora præsidia necellaria

necessaria sunt ad generandum hominem, quam ad eum corrumpendum.etenim si vnum quodliber elementorum exuperet cærera, poreft homini exitium afferre; at perspicuum est non posse hominem ex vno elemento generari. Ad quartam. Inter naturam & artem multum interest. Primum enim forma quam efficit ars, non est substanria, vel res quædam diuersa à subiecto, sed est varia quædam determinatio, conformatio, & figuratio quantitatis, in qua ratio figura: consistit. Deinde, materia que accipit formam artificialem, non habet ad eam naturalem potentiam & inclinationem, quemadmodum est in septimo libro explicatum. Propter banc igitur que est inter naturam & artem dissimilitudinem, fit, vt forma artificialis in diuersis materiis effici queat, naturalis autem minime. Ad quintam. Coniun- An generatio Ctio maris & forminæ per quam semen exhibetur matrici, libere fit, homini fit at postquam matrix semen virile complexa est, omnis illa operatio pelins libert subsequens, per quam generatio hominis absoluitur, per se non li- fat, 8/ an bere, sed naturaliter efficitur. Neque verò, quia initium generandi in possit aliquenostra est voluntate arque potestate, ideò metuendum est ne ipsa ho de descare. minis generatio aliquando deficiat. Etenim appetitus generadi, cuilibet homini naturaliter insitus & penitus infixus, acerrimus, & incitatissimus est: sque post labefactatam, primi hominis scelere integritatem nature postre, multò etiam vehementior & effrenatior extitit; vt tam ardens procreandi cupiditas ne quando in cunctis hominibus omninò restinguarur, nequaquam sit pertimescendum: & sane quod adhuc nunquam accidit, non est verendum ne in posterum aliquado contingat. Quamuis si Theologice ac vere loqui volumus, aliquando cessaruram esse generacionem hominis minime dubicandum est; post resurrectionem enim neque nubent, neque vxores ducent (ve sit Dominus) sed erunt velut Angeli Dei.

### Doclaracur secunda opinio qua est Auerreiz. CAP. XVII.

LTERA opinio est Auerrois, quam is copiose tractat in 8. Opinio Lucr Phys. comm. 46. & in sua Paraphrasi super primum librum rois generals de Generatione animalium cap, s. affirmans nullam speciem, ex femine ex feu viuentium, seu animalium, posse generati ex putri materia & ex teria semper semine, & quæ cunque his duobus modis generatur, quamuis in spe- inter se difin ciem similia sint, specie tamen inter se distingui. Hanc sententiam, qui specie. tum iple, rum cius lectatores, confirmant multis rationibus. Prima satio. Materia & forma funt ad aliquid, ita yt quemadmodum forenz different, sie necesse sit materias, que proxime ac proprie illis

formis respondent, diuersas esse, sicut Atist. ait in 2. Phys. text, 26. sed putris materia & seminalis, inter se differunt specie; ergo formæ, quæ ex illis educuntur, & in illis recipiuntur, non possunt esse eius de speciei. Ad hoc qui contrà sentiunt, fortasse responderent dupliciter. Primò, quamuis materia putris per se & à principio multum differat à seminali, tamé per virtuté caloris cœlestis, vel aliarú influentiarum, sic afficitur & temperatur, vt habeat temperationé quandam & constitutionem qualitatum, valde similem ei quam materia seminalis habet in matrice, quamobrem non est mirandum si possit etia similem formam recipere. Deinde, duplex est materia, vna transiens, altera immanens:nihil prohibet eiusdem speciei esse diuersas materias traseuntes, velut sanguis efficitur ex carne, fructibus & pane: similiter etiam ex materia putri & seminali, quæ sunt materiæ transeuntes, poterit eadem species produci. Materia autem immanens (dicerent forfitan illi) non est alia quàm materia prima, si quidem omnis forma substantialis immediate vnitur materiæ primæ, quare cum materia prima, quæ est in corpore putri, & quæ est in semine, sint eiusdem rationis, relinquitur animalia quæ generantur ex putri materia & ex semine, habere materias immanentes eiusdem speciei. Secunda ratio. Mus æquiuocè dicitur de eo qui generatur ex semine & ex putri materia; ergo illi mures non funt eiusdem specioi: consequentia Tatis per se manifesta est. Antecedens autem ita probatur, zquiuoca sunt, quorum nomen est commune & ratio substantiæ diuersa; sed illi mures habent nomen muris commune, definitionem autem fubstantialem diuetsam ; ergo,&c. Minor probatur,etenim materia necessariò ponitut in definitione rerum naturalium, vt est apud Arist. 1. de Anima tex. 16.& in 6. Metaphy. text. 2. præsertim cum secundum cos qui huic opinioni aduersantur, materia sit pars quiditatis, ergo si est diuersa materia, impossibile est candem esse quiditatem & desinitionem; cùm igitur illi mures ex diuersis materiis existant, non possunt eandem habere quiditatem. Ad hoc, quid responderent aduerlarij, facilè coniici potest ex superiori responsione, dicerent enim, licet materiæ quas vocant transeuntes, in illiusmodi animalibus sint diuerlæ speciei, materias tamen manentos, quæ propriè pertinent & adhibentur ad definitiones rerum naturalium, vnius esse speciei. Tertia ratio. Connexio effectus cum suis caussis, per se necessaria & immutabilis est; alioquin tolleretur scientia siue quæ demonstratione, fine quæ definitione conficitur; siquidem scire definitur rem cognoscere per caussam propter quam res est, & quòd non contingit aliter. se habere;at illi mures,cú tam ex materia putri,quam ex seminali,generari queant, cum neutra materia habent connexionem quæ sie neceffa-

cessaria per se. Quarta ratio. Generatio muris ex semine, sit secundum naturam, vt patet; ergo fit vel semper, vel vt plurimum, sic enim Arist. in 2.Phy.& in 1.de Cœlo definit id quod est secundum naturam; ergo oppositum huius, est præter naturá, & rarò, ac per accidens contingit; sed mures, qui gignuntur ex putri materia, ita frequenter & per se generantur sicut illi qui ex semine; hoc igitur est manifestissimum signum, hos & illos, non esse eiusdem speciei. Quinta ratio. Vnius naturæ vnus est modus generationis; ergo diuersus modus generationis, arguit diuersas naturas. Antecedens innuit Arist.in 1. lib. de Generat, animal, cap. 1. Sexta ratio. Natura nihil frustrà & superfluè facit, nec facit per plura, quod potest facere per pauciora; ergo si eadem species animalium generari potest ex semine & sine semine, alter istorum duorum modorum erit supersluus, cum vnus illorum sufficiat. Si dicant, id facere naturam propter maximam soilicitudinem, quam habet de conservatione huiusmodi animalium; id sanè zidiculum est, nam multò æquius esset istiusmodi cutam & solicitudinem habere de animalibus perfectioribus, quæ tamé non nisi vno modo generantur. Si dicant, hoc idcirco fieri, quia perfectorum animaliŭ præstantia, non patitur ca generari aliter quam ex semine. Nec id profectò satis firmum est, nam si sunt animalia quædam imperfe-Ctissima, quæ tantum generantur ex putri materia, & alia quæda perfectissima, que non generantur nisi ex semine, & ad horum animalium propagationem & confernationem vnus tantum generationis modus sufficit, cur nó item ad murium specié propagandam & conservandam vna generationis ratio sufficiet, sed oportuit naturam ad eorú propagationem atque conservationem, duplicé generandi modum adhibere? Septima ratio. Mutationes differentes specie, habent terminos ad quos differentes specie, vnitas enim & distinctio specifica motuu, auctore Arist. in 5. Phy. sumitur ex terminis ad quos tendunt; sed generatio ex putri materia, & generatio ex semine, sunt mutationes inter se specie differentes; ergo termini carum different specie, quare animalia quæ illis duobus modis generantur, erunt diuer-La speciei. Minor ita probatur, termini à quibus procedunt illa dua generationes specie differunt inter se:nam, vt sæpe dictum est, materia putris & materia seminalis, non possunt esse vnius speciei; ergo similiter etia termini ad quos tendunt, specie different:probatur consequentia. Primò. Terminus à quo, est contrarius termino ad quem, omnis enimenutatio, vt dicitur in 1.& 5. Phy. fit ex contrario in contrarium. Deinde, sicut Arist. docet in 1. lib. de Cælo, & in 10. libr. Metaphys. vnum vni tantummodò est contrarium, nec vni rei possunt elle duo contraria, quæ specie disserant; cum igitur terminus à quo mine, inter se specie differant, & vterque illorum sit contrarius suo termino ad quem, si termini ad quos tendunt illæ duæ generationes,, essent vnius speciei, iam tunc vni, duo que sunt diuerse speciei,es-

sent contraria. Octaua ratio. Forma cognoscitur ex operatione, nam que habent formam, & naturam eiusdem speciei, similes quoque habent operationes; sed animalia quæ nascuntur ex semine & ex putri materia, distimiles habét operationes; ergo no sunt eiusdem speciei: probatur minor; animal natum ex semine, per se habet vim generandi , & quidem generandi fibi fimile , animal autem ex putti materia natum, aut nihil omninò generat, sicut Arist. docet in 2. de Anima text. 34. his verbis; Generare oft naturalissimum operum qua in vinentibus funt quacunque perfecta, & non mutilata funt, aut generationem fontaneam habeant; cuius generis esse constat ea quæ oriuntur ex putri materia:. aut si generat aliquid, id nec est eiusdem speciei cum generante, nec habet vim aliud quidpiam ampliùs generandi. Nam quod generatur ab eo quod productum est ex putri materia, si esset ciusdem speciei cum illo, haberet quoque eundem modum generationis, quareficut illud ex putri materia genitum est, ita hoc gigni debuisset; vel sicut hoc ex semine natu est, sic illud nasci oportuisset: quæ sunt enim. eiuldem speciei, vnum habent, similémque generationis modum. Præterea, si hoc, quod generatum est ab eo quod fuit productum ex: putri materia, etiam generaret aliud quidpiam, vel hoc esset eiusdem. speciei; at non habet eundem generationis modum cum primo generante; vel esset diuersæ speciei,& sic generatio specierum procederet in infinitum. Atque tota hæc argumentatio, eisdem propemodùm verbis tractatur ab Arist. in 1.lib.de Generat.animal.cap. 1.quoin loco ita scribit; Qua non ex coitu, sed ex putri materia oriuntur, ea generat Nota pracla. quidem, sed genus dinersum, quodque prodist, nes mas est, noque fæmina; quod ram hão sen- insta enemit ratione, nam si ex coitu corum, qua no ex animalibus orta sunt, anitevilă & do- malia orirentur, hac si cius dem generis essent, primum quoque parentum ortum: tale effe oporteret: quod recte it a confemme , quando fic euenire in cateris animalibus patet. Sed fi difimilia quidem, fed qua cuire inter fe poffent gignerentur, rursu ex bis alsa quadam natura procrearetur, & alia ex ea, idque in infinitio procederet. At natura infinitum, vitare folet, infinitum enim fine caret: natura auten semper finem querit. Ac ne putetur Arist. hoc in loco id fortuitd dixisse, vel probabiliter tantum, ve quidam nostræ memoriæ scriptor ait, disputare, eandem plane sententiam similibus pene verbis expressam reliquit in s.lib.de Historia animalium cap. 1. hoc modo scribes; Que per se, vel in animali, vel in terra, vel in stirpe, vel etiam in corum ipsornes. partibus creantur, eadémque marie, ac formina fexu distincta sunt ji s coeuncibus

Etrinam Ari-Roseln.

gognitur quide aloquid fed en quo nihil ampliks gigni poßitzverbi gratia. Coisco pediculorum, lendes dicta procreantur; muscurum, vermiculi; pulicum, genau podiculorum vuium speciem referens;ex quibas nec oa qua yenerarint proneniunt. nec alind vilum animal fed id quod funt forder tantum exoftunt. Hæc , & A que sunt alia, afferri possunt, quasi sirmamenta & præsidia, ad opinionem Auetrois muniendam atque confirmandam.

# Explicatur tertia opinio. CAP. XVIII.

ERTIA opinio oft quemadmodum animalia perfectifilma Zeregia ha. tantum generantur ex semine, & imperfectifilma tantum ex im opinionia putri materia, ita que media funt, secundum eandem speciem emfirmatio. propagari posse, tam ex semine, quàm ex putri materia. Hác opinionem lequitur D.Thomas in 7. Metaphy. Super tex. 23. & ferè probarur à Theologis & Latinis Philosophis, præsertim huius temporis; que sententia his posset argumentis persuaderi. Prima ratio sit hec. Arist.in 7. Metaphy.text. 23. docet sanitatem effici posse ab arte & à casu, sicut à natura, fiunt quædam animalia tam ex semine quam sine semine; que similitudo vel exemplum, nihil plane valeret, nisi animalia quæ gignuntur ex semine & sine semine, essent eiusdem speciei; namque manifestum est sanitatem que ab arte efficitur, non di-Aingui specie ab ea quæ casu quodam sine atte contingit:idem quoque innuit Arist.paulò infrà hunc locum tex.31. Deinde, in Problem. Sect.10. Problemat. 64. Arist. ponit hanc quæstionem. Cur animalium alia, non solum coitu, sed etiam sponte naturæ procreantur, alia coitu dumtaxat proueniunt, vt homo & equus? quam soluit, dicens id ob eam caussamaccidere, quia illorum animalium generatlo breui tempore absolui potest, quocirca nihil prohibet cá ex putri materia nasci; horum autem procreatio longissima est atque opezosissima; quo fit vt ex putri materia fieri nequeant. Quis non videt, fi non sunt eiusdem speciei quæ generantur ex semine & putri materia,& ipsam quæstionis propositionem Sophisticam, & solutionem eius futilem ac friuolam esse? Prætereà, Theophrastus in Ilibro de Plantis cap. 1. scribit plantarum & animalium in eo similem esse rationem, quòd in vtroque genere, quædam tantum generantur ex femine; quædam tantum sponte naturæsine sémine; quædam autem vtroque modo. Secunda ratio. Que cunque iudicare solent vnitatem formæ specificæ,ea omnia cernuntur in huiusmodi animalibus, quæ ex semine & sine semine nascuntur, ergo ipsa sunt eiusdem speciei; probatur antecedes; nam est in illis similis color, figura, magnitudo,

motus, distinctio membrorum, est idem ingenium, sunt idem mores, est eoruminter se congregatio atque consociato, cassem res expetunt ac persequuntur, cossemque oderunt, atque fugiunt hostes; similiter etiam generant, frequens enim testatur experiétia, in nauibus recens extructis in quibus nulli erant mures, posteà in media nauigatione plurimos reperiri, ex his deinceps magnam corum copiá propagari: constat autem primos illos mures non aliunde, quam ex putri materia generari potuisse. Tertia ratio. Si quid obstaret quo minus animalia, quæ ex semine & sine semine generantur, essent eiusde speciei, illud profectò in primis esset, quòd vnius naturæ vnus tatum videtur esse debere modus generationis,& quia frustrà multas & diuersas generandi rationes natura instituisset, cum ad cuiuslibet speciei propagationem arque conseruationem vna sufficiat; verum hæc ratio infirma est:etenim multa sunt in natura, quæ concessu atq; cofessione omnium, cum vnius sint speciei, varie procreatur, sicut igne effici videmus & ab igne, & à lumine propter radiorum reflectione, & per motum, & ex conflictu attrituque duorum corpórum. Quarta ratio. Minus probabile est, eandem naturæ reique speciem & à natura & ab arte effici, quam ab cadem natura diversis modis procreari; sed potest eadem res effici à natura & ab arte, etenim Alchymistæ pro certo habent, & aliis persuadere conantur, verum aurum opera & arte scientiæ Alchymisticæ posse ab ipsis essici, non secus quam à natura efficitur in aurifodinis vi agentium particularium, & beneficio virtutum cœlestium; ergo multò probabilius est, idem animal diuersis modis à natura generari posse.

Responsa Amerroistarum ad rationes tertia operatiomis.

Cæterùm ad hæc, Auerroïstæ ita respondent; cùm Arist.ait eadem animalia generari veroque modo, significare non eadem specie infima, sed subalterna; vel appellate eadem, quia propter magnam cotú similitudinem, sic vulgò existimantur; nec debere aiunt sententiam Arist. spectari ex iis locis vbi hac de re perfunctorie & velut exempli caussa loquitur, sed ex iis, vbi ex professo agit, qualis est locus ille, de quo suprà diximus in 1. libr. de Generat, animal, cap. 1. negant etiam animalia, quæ sunt ex putri materia, habere facultatem generandi sibi simile, quippe cam hoc ipsum neger Arist. in his locis quæ suprà commemorauimus; nec contra hoc est vlla experientia, nam quod de muribus in naui genitis atque propagatis dicunt, nullam fidem facit; etenim sicut priores illi mures sine semine nati fuerunt, sic etiam posteriores simili generationis modo procreari potuerunt; quam etiam ob caussam credendum est tantam illam murium copiam extitisse. Iam verò, quodaiunt ignem multis modis generari posse, non habet magnam vim contra secundam opinionem; siquidem valdè distinilis

dissimilis ratio est imperfectissimarum specierum, cuiusmodi sunt elementa, quoru formæ substantiales immediate sunt in materia prima& parum distant à qualitatibus primis, carúmque productionem in materia, naturali quadam consequentia & connexione consequútur, atque earum specierum quæ inter perfectiores mundi formas numerantur, in quibus continentur animalia. His accedit, quòd varia & multiplex generatio ignis maxime necessaria erat, proptereà quòd ignis necessarius est ad generationem, conservationem, perfe-&ionem, cun d'asque omnium mixtorum operationes, præsertim cu ignis ille elementaris qui supra cætera elementa residet cælo proximus, non tam facile ad generationes mixtorum descendere, & concurrere possit: quod verò dictum est, verum aurum, sicut à natura esficitur, sic etiam per artem Alchymisticam essici posse, hoc ipsi constanter negant. Hæcigitur de præsenti quæstione tam variè ac subriliter, in omnes partes à Philosophis disputantur. Nobis autem sicut Setentia asfacilè est primam opinionem tanquam falsam, & absurdam codem- floris de pranare, ac repudiare, ita difficillimum est, vtra duarum posterioru pro- fenti quastiobabilior sit, propter paria ferè vtriusque opinionis rationum momenta, iudicare: sed nescio quo modo sit, ve nos tertia opinio magis ad se trahat; quanquam non sumus ignati, totam huius controuersiæ explicationem ex ipsa experientia præcipuè pendere; si enim experiendo compertum fuerit, mures, verbi gratia, qui sunt ex putri materia, generare alios sibi similes, non alicer quam cos qui nati sunt ex semine, nulla erit caussa, cur negetur illos esse eiusdem speciei cu aliis: sin autem è contratio rem se habere experientia declarauerit, id erit magno argumento inter huiusmodi animalia esse distinctione specificam. Verum, quoniam in vleima ratione tertiæ opinionis dictum fuit, verum aurum, quemadmodùm efficitur à natura, siç etiam effici posse ab hominibus ea arte, quam vocat Alchymisticam; de hoc etis in prælentia dicendum est, non solùm vt exploratum sit, an quod in illa ratione positum est, & vulgò iactatur, verum sit aut falsum; sed etia, vt cognoscatur, an quilibet effectus qui à natura efficitur, similiter etiam possit ab arte confici: quæ res maximè pertinet ad eam quam de caussis instituimus tractationem.

An possit verum aurum effici per artem Alchymisticam, ac primò quòd son posit effici, opinio multorum exponitur.

CAP. XIX.



VICENNA in quibuldam suis commentariis in libros Me-Anicenne. teororum, vt refert Ægidius in 3. quodlibero quæst, 8.de Alchymistico auto, ita scripht; sciant artifices Alchymia, species H iii

metallorum transmutari non posse, quamuis similia ilis sieri possint; & quanis Alchymista queant tingere spsum as colore quo volut, donec sit multion simila auro, or abstergere immunditias plumbi, ita vt videatur argentum, semper tamen secundum substantiam manebunt as or plumbum.

Averroes.

Auerroës in Paraphrasi super primum librum de Generat. animalium, explanando primum caput in eandem sententiam hæc scribir; similiter etiam si datur aliquid artisticiale valde simile naturali, tata poterit esse similitudo, quòd existimabitur esse idem specie, co si are Alchymia habet esse, hoc est quod potest sieri in ea: & ibidem Auert. declarat sicut se habent mures ex putri materia ad mures ex semine (inter eos enim est tanta similitudo, vt quamuis reuera inuicem disferant specie, tamen vulgo putentur esse eiusdem speciei)ita etiam aurum Alchymisticum se habere ad verum & naturale aurum. Idem sensit Auicenna, cuius verba paulò instrà memorabuntur initio capitis proximè sequentis.

D. Thomas.

D. Thomas in Secunda Secunda conditionaliter loquens de auro Alchymico quæst.77.art.2.ad primum ait; si aurum, quod sit ab Alchymystu, non sit verum & tale, quale sit à natura, eine venditionem pro vero fraudulentam & insustam essession autem fiat verum aurum ab Alchymistic, sd licité pro vero auro vendi posse;nibil enim probibere artem viado caussu naturalibus, naturales cor veros effectus producere. Sed quid iple simpliciter, & absolute sentiret de auto Alchymico, satis perspicuis verbis declarauit in 2. Sent, dist. 7. quæst. 3. art. 1. ad quintum ita scribens; Potest quidem ars virtute naturalium agentium aliquas formas substantiales inducere in materiam; funt tamen quadam forma quas nullo modo ars potest efficere, quòd propria attina, co passima carum, non potest innenire atque adhibere, sed benè aliquid simile iliu efficere, sicut Alchymista faciut aliquid simile auro quantu ad accidentia exteriora sed tamen non faciunt verum aurum, quòd forma substantialis auri, non est per calore ignis, quo visitur Alchymista, sed per calorem felis in loco determinato , ubi viget virtus mineralis ; & ideò tale aurum non habet operationem consequentem speciem; Or similiter in aliis qua eorum operatione funt.

Ægidim.

Ægidius in 3. quodlibeto quæst. 8. assirmat Alchymistas posse quidem facere metallum aliquod quod tantùm constet ex permixtione aliorum simplicium metallorum, cuiusmodi est electrum, quod dicitur constare ex tribus partibus auri & vna argenti; & quia sæpe in venis metallicis vnum metallum cosunditur & permiscetur cum alio, Alchymista per actionem ignis segregando & separando auru, quod erat permixtum cum alio metallo, videbitur de nouo sacere aurum; tantum autem abest, vt possint verum aurum facere, vt ne simile quidem vero auro ita essici queat, vt no possit aliquo modo dignosci & discerni.

discerni. Porto existimat Ægidius aurum Alchymisticum non posse fine peccato vendi pro auro naturali; non folum quia incertum pro certo, & falsum pro vero venditur; sed etiam quia in medicinis adhibetur aurum ad confortandum cor, & morbos quosdam profligandos; maximum autem periculum esset, ne autum Alchymisticu propter diuersam rationem constitutionis, nimiùm læderet complexionem humani corporis, esque insigne aliquod detrimentum afferret. Quòd autem veru aurum cofici nequeat ab Alchymistis, Ægidins ita Ægidin noprobat, vel potius declarat. Cernimus in vnoquoq; genere entium, gas aurum quæda illius generis esse perfecta, alia verò imperfecta; perfectorum chi miti vidi pofautem generationé, esse determinatam, tam secundum principiú acti- se pro vere. uum & secundu materiam, quam secundu locum in quo fir:imperfectorú autem, minime: exempli caussa, in-genere animalium, quæ sunt perfectiora, ita se habet natura, ve equus non generetur nisi ab equo, & ex languine menstruo eque & intra matricem eius ; at mures polfunt generari ex semine & sine semine, intra matricem, & extra, Idem perspicitur in plantissidémque similiter contingit in elementis, nam purus ignis elementaris, nec generari, nec conseruari potest, nisi in Tuo loco naturali, id est, in concauo Lunz; ergo similiter etiam euenier in metallis; quare cum aurum sit perfectissimum omnium metallorum, habebit determinatum agens, & materiam, & locum naturalem, id est, propriam venam quæ later intra sinum & ventrem terræ, extra quem locum, aurum nullo modo confici possit. Neque valet illud quod posset afferri contra hoc quod diximus: nimirum, si mures qui sunt perfectiores auro, possunt generari extra matricé, multò magis aurum effici poterit extra suum locum naturalem : &, fi serpentes fuerunt arte Magica producti à Magis Pharaonis, vt legimus in Exodo, cur non etiam poterit effici verum aurum indu-Aria, & beneficio artis? Hoc, inquam, non valet, nam eadem ratione probari posser, cum mus sit persectior qualibet planta, & mus generari queat sine semine, quamlibet etiam platam posse absque semine procreari; quod falsum est; sihil ergo prohibet quod est imperfectius alio simpliciter, esse perfectius illo secundum quid. Quamobrem quòd aurum requirat determinatum locum suz generationis, non arguit ipsum simpliciter esse perfectius aliquo animali, sed tantum, fecundum quid. Hæc ex Ægidio.

Conciliator in differentia 209. fic ait; Metallum non potest fieri per artem, & in aliud transmutari; com ars solom faciat permutationem in accidentibus, non autem in substantia; vel fortasse se possibile est, tamen id est ho mine ignotum, unde Commentator 3. de Anima ait, dicitur de mulcu artificiie, quod videtur effe po fibilia, sed sunt causarui ignotarum. V (verbi gratia) Al-

chymia, o si talis ars constituatur, fortasse hoc erit per accides; o inspiratione diuina potius quam artu humana sapientia. Non enim (inquit Conciliator) art eò peruenire potest, vt agentia & materiam, cum tempore, modo ex aliu circunstantiu, sciat ita proportionare vt inde nouum constituatur metallum. Quòd si appareter videatur, id erit, quia ars fallacia eius humano ingenio nequit detegere. Vnde aurum arte constructum, vim non puto habere confortadi cor, sicut habet aurum à natura productum. Fideles mihi tamen experti, dicunt argetum decoctions per artem fiers verum, non tamen videtur apparenter luctari, probationibus omnibus quibus viuntur, exploratum.

Quidam rerum metallicarum peritissimi, de quibus etiam subtili-

ter & accurate scripserunt, affirmant, primum atque summum fundamétum quo nititur ac sustentatur ars Alchymiz, nullum esse: quo licet intelligere, ipsam artem (si tamen ars dicenda est quæ in se nihil veri & certi habet ) inanem & fallacem esse. Etenim Alchymistæ putant, materiam omnium metallorum esse sulphur & argentum viuum, quamobrem profitentur fe ex varia sulphuris & argenti viui Non effe ma- inuicem permixtorum temperatione, posse quodlibet metallum teria omnis efficere, in quo sanè vehementer falluntur; nam si sulphur & argenmetallorum;, tum viuum est materia auri & argenti; ergo in venis in quibus geargentum vi- neratur aurum & argentum, apparerent aliqua vestigia sulphuris & argenti viui: similiter etiam in venis sulphuris, & argenti viui, reperirentur aliqua indicia auri vel argenti; sed ipsi, qui totam penè vitam curiosissimè lustrandis & considerandis venis, locisque metallorum, consumpserunt, nunquam tale aliquid reperire potuerunt. Quare falsa est opinio Alchymistarum, & aurum quod ab ipsis fit ex sulphure & argento viuo, non est verum aurum; no enim, vt dictum fuit, talis est materia veri, & naturalis auri. Aurum autem quod fit ab Alchymistis, licet simillimum videatur vero auto, falsum tamen esse multis modis cognosci & iudicari potest, nempe vel ex pondère; vel ex eo, quia no suffinet vim ignis; vel ex eo, quia inicctum in vrinam, amittit colorem suum; vel, quia non est ductile in tenuissimas la-

Sulphur, 🕏

Cardanus.

pera artu

Chymica.

Hæcilli.

Cardanns lib. 17. de Subtilitate hec scribit; Sunt verò Chymica inueta, vitrum ducere in longißimas lineas, tenax aut pradurum efficere posse. Vidi ego. dudum, spharam exiguam ex vitro, qua omni conatu illisa solo lapideo, non cominuebatur, sed resiliebat ad trabes. Einstdem facultatu Chymica est, vurum. Inucia & o- albu lineu enter singuere, calare in co imagines, falsa fabricare gemmas, purgape caphuram, metalla miscere, immutare, aut nobiliora omitari. Exempla vecò fallacis Alchymiæ, vide apud cundem in 10.lib. de Varietate rerum,

minas; vel denique, quia non habet naturalis auri proprietates, quarum in primis illa commendatur, confortandi cor humanum.

cap.

cap. s1. quo in loco etiam hæc subiungit; Aurum. O argentum facere, seu ex aliu metallis ea conficere, ant gemmas factitare, aut vilsores in nobiliores transmutare, nemo non optare debet ut seiat : at quid horum siers possit, difficile feitu admodum est ; & si hoc etiam seinerimus , longe difficilius est seire , quomode fiat. Qua autem ab Alchymistu siunt : ea vel ad voluptatem pertinent, vel ad vsum; ad voluptasem suns gemma, & metalla nobiliore; ad vsum tin-Etura, colores, materia vasorum 👉 alia similia. Circa quodlibet aucem horum. tria excegitari possunt, vel vt fiant, qued maximum est; vel vt purgetur; vel vt perficiatur. Horum primum, de metallis, adhuc sub indice lis est, an sieri po sit; secundum & tertium, ferme innentum est ad summam persectionem; ac licet ars Chymica non faciat verum aurum, quatuor tamen prastat magnas viilitates. Prima est, quia potest unum metallum facere similimum aly, ve ferrum ari, Villitales aras auro es argento; idque clarius apparet in gemmis. Secunda. Cum id, quod tu Chymica. in aliqua potentia conntinetur, per vim ignu excitat, extrabit, & ad perfettionem perducit. Tertia. Cum ea qua superflua sunt, vi sua absumendo detegit, vi cum ex calce alumen excipitur, quod non genitum est vi ignis, sed exceptum; sta fit id quod vocant multiplicationem, cum ex terra ipfa que aliquid continet, quod continetur excipiunt. Quarta. Ars Chymica vi ignis multas facere potest compositiones, atque separationes, non minus utiles & lucrosas in, qua ab Alchymistis tam anxiè quaruntur & ambitiose promittuntur transmutationibw. Hæc Cardanus, ex quibus verbis perspicitur eum arbitrari Chymisticam illam auri generationem, vel esse impossibilem, vel propemodum impossibilem.

## Declaratur opinio corum qui defendunt Alchymiam.

L B E R T V S in libro suo 3. de Mineralibus cap. 9. hanc de Opinio Aninit sententiam Auicennæ, quæ fuit hæc; Sciant (inquit Aui-

cenna) artifices Alchymia species metallorum permutari no posse, quamuis aliquid illis simile fieri possit; quod enim differetia specifica aliquo tollatur ingenio, non credo po Bibile; sed expoliatio accidentiu, non est impo Bibilic, vel saltem diminutio corum ; non enim permutantur species metallorum, nist prius in primam materiam metallicam reducantur, & fic inuamine artis deducantur in speciem metalli, quod voluerit. Atque idem quoque sensisse ait Hastem Philosophum præcipuum in Phys. & in Mathem. Deinde Albertus subiungit ea quæ sequuntur; Oportet nos dicere Alchymicos peritos non aliter operari quam peritos Medicos, qui per medicinas purgatiuas purgant materias corruptas & nocentes fanitati, & postea per remedia confortantia naturam uuant virtutem naturalem, vt digeredo , sanitatem inducant: qua fanitas est effectius or natura, or artis fed illim effective or principaliter,

buins autem organice & infrumentaliter : fie Alchymifta primo bene purgantes materiam argenti vini & fulphuris infită omnibm metallis, confortăt; deinde deducimt virtutes elementares & culeftes tali materia inharentes ; ad proportionem mixtionis metalliquod intendunt inducere, & tunc ipfa natura operatur, O non art nist organice, innando O expoliendo, ve dixinue; O sic vorum aurum & argentum edacere & facere videntur : qued esim virtuces elementares & ceelestos faciunt in vasts naturalibus, boc etiam faciunt in vasts artificialibus, fi artificialia formantur ad modum vaforum naturalium : & quod facit natura calore folis & fellarum, hoc faciet are calore ignis ; dummodò fic contemperetur ut non excedet virtutem fe mouentem, O informantem que est in metallie : huic enim calestis inest virtus, qua primò commiscuit eam, 🖝 hac inclinatur ad hoc vel ad illud per artis innamen. Alchymia igitur per hüc modum procedit id eff corrumpens waam à sua frecie remouendo, Cram ineramine corum,qua in materia infunt, alteriu freciem inducendo: quare omnium operationum Alchymicarum melior oft illa, qua procedet ex vildem ex quiben procedit natura; sicut ex purgatione sulphuru per decostionem & sublimatione De expurgationem argenti vini, horiumque bona permistione cum materia metalli,in his enim & ex virtutibus horum , omnis metalli feccies inducitur. Qui autem per alba albificant, es per citrina citrinat, manente fecie priorie metalli in materia, procedubio deceptores sunt, & verum aurum atque argentum non faciunt; & hoc modo ferè omnes vel in toto, vel in parte procedut: propter quod ogo experiri feci aurum Alchymicum quod ad me delatum eft, & postqua sen aut septem ignes suftinuit, tandem amplius ignitum consumitur & perditur or quasi ad secem revertitur. Hac Albertus. Ecce supradictis verbis, Albertus, non solum docet verum aurum posse fieri per Alchymiam, sed etiam quis modus eius sic efficiendi sit possibilis & quis impossibilis, manifette declarat.

Quinque re-.chymistiv.

Quidam Ianus Lacinius, qui de facultate Chymica in transmutantiones pro Al- dis metallis multa disputavit, eiusque disputationis summam memorat Cardanus loco supradicto, probat arte Chymica posse confici verum aurum his rationibus. Primò, metalla sunt quædam pura & consocta, vt aurum & argentum; quædam cocta, sed impura, vt æs, ac ferrum; quæda cruda, & impura, ve verumque plumbum: sed impura repurgari, cruda concoqui possunt; igitur ex ære, ferro & plumbo, autum & argentum fieri potest. Quòd autem talia cocoqui possint, demonstrat ex sententia Arist. 4. Meteor. vbi de concoctione agit. De purgatione dubium non est, quippe cum proprium sit ignis separado purgare. Deinde, propinquitas, paruúmque caussarum discrimen, hoc idem suadet, cum ab iisdem omnia fiant. Supponit aucem omnia metalla constare sulphure & argento viuo, que cunque werd fimilia funt, facile innicem transmutantur, eóque magis, qu'dd D2TUF2

natura videtur semper persectissimum intendere in omni genere, velut aurum; que igitur imperfecta sunt, artis beneficio perfici posse vidétur; tum vt ad finem, tum vt ad motus ipsius imperfectionem perducantur. Posteà, si ars auctore Arist. in 1. Phys. & 4. Meteor. est imitatrix naturæ, cum natura concoquendo purgandóque ex sulphure & argento viuo, aurum argentum que perficiat, cur non etiam idem,... simili ratione operans, ars possit efficere? Ad hæc, ea dici debent secundum naturæ ordinem copulata, & inuicem transmutabilia, quæ non habent omninò diuersas operationes, sed easdem in eo tantùm. differentes, quòd quædam habent eas imminutas & imperfectas, velut fœtus,infantis comparatione; ouum, pulli; aurelia, papilionis. At plumbum, zs, ferrum, argentum, nullas habent operationes ab aurodistinctas, sed quas illud habet, vtpote liquescere, duci, graue esse, nitere, ignibus relistere; easdem habent hæc; sed vitiatas & imminutas, non enim ita splendent, non sunt adeò gravia, minùs resistunt ignibus, non tota liquescunt, non tam tenuiter ducuntur; igitur hæc dicidebent auru imperfectum, & beneficio artis perduci queunt ad perfectionem auri. Atque hoc putat Cardanus esse maximum argumentum quod pro Alchimistis afferri possir. Postremò, idem astruit exemploranarum, quæstatim ob præparationem materiæ, ex puluere generantur. Sunt autem ranæ perfectiores auro, & ve animalia perfecta, non solum partium similarium compositione, sed etiam in-Arumentorum conformatione indiguerunt. Auicennam quoque citat dicetem, vitulum in nubibus generatum semiuiuum excidisse inter imbres.Generantur etiam ex iuuenculo strangulato apes;ex basilisco, scorpiones; ex elixatura anatis sub dio expositæ, bufones; ex asinis, vespæ; ex equis, scarabei; ex mulis, locustæ; aquæ, quibusdam inlocis, conuertuntur in lapides: aër concussus inter duriora corpora, repente transit in ignem; fumus, metallorum præcipue, cogit argentum viuum; cortex mali punici ferrum mutat in chalybem. Si igitur hæctam admiranda & penè incredibilia fieri possunt, arque adeòquotidie fieri videmus, cur incredibile videatur, posse ab Alchymistis verum aurum confici? Hæc ille disputat pro Alchymistis.

Antonius Mirandulanus Philosophus nostræ memoriæ præstans, Antonius Mirandulanus Philosophus nostræ memoriæ præstans, Antonius Mirandulanus. Scripsit de Euersione singularis certaminis, lib. 19. sect. 7. hanc de Alcopmistarum estantiam pronuntiat; Disimus veram esse Alchymistarum epinionem quòd aurum posit sieri of ab arte of anatura, quia transmutare possiunt argentum vinum of alia qua ad id requiruntur, ita vi siat eadem materia: sicut non solium à natura, sod etiam ab arte animalia, vi scorpiones, generari possut. Perùm quia illud aurum sit rarissimè of cum maxima dissicultate;

multa enim qua ad id concurrent, facillime impediri possunt, ideirco non videtur sieri posse; sed rei difficultat no argust impossibilitatem. Non est autem danda opera illi arti,non quia non sit vera, sed quia tanta est difficultatis, ve sit veislim eam omittere, quam exercere: O multi quidem ditifimi ad magnam inopiam redacti funt , proptered quod maximi fumptibus impenfis, vel nunquam affequets funt quod hac ars pollicetur, vel certe raro & parum, ita ve fumptus longe maior fit lucro, quare satim est aliis artibm certioribm operam dare, qua maiori ex parte finem suum prastant, quam huic qua rarissime propter res natura absconditas, finem suum assequitur. Hæc Mirandulanus.

# Explicatur bremiter opinio auctoris. C A P. XXI.

OBIS autem propositam quæstionem Philosophice con-

siderantibus atque perpendentibus, tria videntur hac de re Alemmifico. valde probabiliter dici ac affirmari posse. Vnum est, nullam esse rationem Philosophicam, vel necessariam, vel etiam admodum probabilem, qua demonstretur rationem Chymicam efficiendi verum aurum, esse impossibilem. Cur enim putetur impossibilis? An quia nihil eorum quæ fiunt à natura potest fieri ab artesat hec in generatione multorum animalium, aliarumque rerum quæ opera & ministerio artis non secus generatur quam a sola natura, falsum esse cognoscitur. An quia (vt volebat Ægidius) nihil corum quæ sunt in suo genere persectissima, potest produci nisi vno modo, id est, solùm ab agente suo naturali? Verum si Ægidius verisimili aliqua ratione hoc comprobaret, aliquatulum fortasse valeret ad persuadendum : cum autem nullam huius rei probationem afferat, qua facilitate ab eo id dicitur, eadem planc à nobis contemni ac reiici potest. Calor carlessis An denique quia aurum naturale generatur virtute caloris coelestis,

sunt specie.

e elementa- aurum verò Chymicum efficitur à calore igneo, qui duo calores cum \*\* non diffe- multum inter se differant, non poterunt eundem effectum præstare? sed hec ratio dupliciter peccat. Primum enim falsum est, calorem colestem & igneum specie inuicem distingui: cum enim ab eodem · contrario, hoc est, à frigore similiter corrumpantur, cùm ab eadem caussa interdum producantur, nimirum à lumine, cùm se inuicem intendant atque augeant, cum ad productionem ignis & mixtorum simili tatione conducant, fieri non potest vr, ea ratione qua calores sunt, specie distinguantur inter se: differunt igitur ea re solum, quòd calor cœlestis propter ordinatum cœli motum, est valdè temperatus & accommodatus ad generationem & conservationem rerum sublunarium, quam ob caussam appellatur salutaris & viuificus: calor

Digitized by Google

autem

autem igneus ex se non est temperatus, sed agit quantum potest agere, & res sibi subiectas tandem destruit atque interimit, quocirca vocatur à Philosophis destructions & corruptions rerum. Verum si hic calor aliunde corrigatur atque temperetur, nimirum wel à facultate animæ, vt in animalibus contingit; vel ab arte, vt fit in multis mixtis & medicamentis, quæ à calore igneo, moderatione artis procreantur; efficietur profectò ve calor igneus talis propemodum enadar, qualis est coelestis. Deinde, experientia manifeste ostendit quædam animalia similiter generari posse calore igneo atque calore cœlesti. Nam apud Ægyptios, pulli calore igneo ex ouis excluduntur atque procreantur. Quam rem Iulius Scaliger, vir pro-Animalia eepter excellentem omnium disciplinarum eruditionem admirandus, verari posse in iis quæ scripsit cotta Cardanum exercitatione 23. pulchtè descri- solo calore bit his verbis; In Agypto ad Cairum furnos confirmant ally also multiplics igni argumefornice impositorin queru theri supremi medio, foramen est:per qued caloru via, ligeri. qua immodica possit officere, subit atque exhalat in imo ignem accendunt temperatum: ouorum multas centurias in fornicum superiore planitie disponunt: statis diebus erumpit pullorum turba, quos illi non numero, sed mensura venales habent, modiolum statuunt sine fundo, quem vt implerunt, tolluut : neque hac

fabula est, sed fabula illi ipsi, qui negant.

Alterum verò, quod eadem de re probabilissimè potest asseri, illud est, Chymicam rationem esticiendi verum aurum, vel impossibilem, vel propemodum impossibilem videri; non propter vllam rationem Philosophicam quæ adhuc ab vllo sit allara sicut ostensum est, sed propter ipsam experientiam, quæ in rebus naturalibus, moralibus, atque artificialibus, summi argumenti firmissimæque rationis vim debet obtinere. Etenim cum plurimi in Chymicz facultatis tracta- Cur un vitione & exercitatione diu multumque laborauerint, & in veri auri deatur effe effectionem accerrimis studiil atque, incredibili cupiditate incubuerint, nemo tamen adhucffir, quem liquidò confet verum aurum & omni ex parte probatum, ac perfectum effecisse. Quod si effectio auri per artem Chymicam est possibilis, cur ca cum tamdiu & tam multum optata, quæsita, & procurata suerit, nondum tamen reperta, & vsitata fuit?nam quià possibilis est generatio animalium, medicamentoru, aliarumque no solum per natura, sed etiam per solertia, & industria humana, iampridem ibuetæ sunt artes quæ eiusmodi res & verè & facilè possunt perficere; cur igituridem non cotingit in auro Chymico? nisi quia vel talis modus efficiedi taleauru simpliciter est impossibilis, vel si est possibilis, nondú ramé is est humano ingenio, & fortasse no potest esse, explorate perfectéque cognitus. Atque hoc arguméru ab experiétia ductu, no folum apud Philosophu naturalé,

qui nunquàm à rebus sensaris, experientiaq; comprobatis, vel transuerfum( vt aiunt) digitum discedit, sed etiam apud quemcunque hominem sanæ mentis rectique iudicij plurimum valere deber.

Ad extremum, illud non tantum probabiliter dici, sed etiam pro vero certoque confirmari potest, artem Chymicam, licèt ea fortassis sit vrilis in distillationibus & aliis rebus quas superiùs ex sententia Cardani memorauimus, tamen in eo quod spectar ad essectionem veri auri, quam illa proficetur atque in primis pollicetur, vanam effe, Non effe per- noxiam, ac perniciosam Reipublica. Primò, quia, aut nunquam, mittelum in aut rarissime præstat quod promittit, ex quo non semel factum est, vt multi ad extremam inopiam, arque pauperratem redacti fuerint; vnde recte quidam ait, Alchymistas non efficere aurum, sed absumere; no implere crumenas, sed magis deplere, & exhaurire. Deinde, qui facient fallum aurum fallamque monetam, atque gemmas pro veris passem distrabent atque divendent ex quo Respublica homimumque societas magnum caporet detrimentum. Postremò, quia vorum auru non rarò adhibetur in medicinis ad exhilarandu & cofortandum cor: aurum autem Chymicum, cum vel non sit verú aurum, vel certè imperfectius auto maturali, vel non habebit einsmodi proprietates, vel non ita vitales & salutares humano corpori; quare non fine discrimine salutie & periculo vizz, in medicinis adhiberetur. Hac igitur nobis visa sunt de Chymica facultate efficiendi vecum aurum probabiliter posse disputari.

#### FINIS OCTAVI LIBRL

DEFOR-





### FORTVNA, CASV ET CONTINGENTIA,

LIBER NONVS.



EQVIIVR vt de fortuna & casu, breuiter difputemus; nempe quantum fatis sit ad explenda absoluendamque cam, quam de caussis libro præcedenti instituimus, tractationem. Tractatio Confideratio autem fortunæ latissime patet, & ad plures dis- & explication ciplinas pertinettagit enim de fortuna, Rhetor, casus & for Logicus, Physicus, Metaphysicus, Philosophus rias scientias moralis, deniq; Theologus. Agit Rhetor qua- persines.

tenùs in laudado & vituperando, suadendo & dissuadendo, accusando & defendendo, in viramq; partem magnú momentú habet fortuna; permagni enim refert, an quid fortuitò contingat, an potiùs consultò & scienter dictum factumquo fuerit. Vide Arift.in 1. libro Rhetoricæ ad Theodectem, cap. 5. & 10. Agit Logicus, tum yt doceat enuntiationes, quæ sunt de rebus futuris contingentibus, in quibus locu habet fortuna & casus, no habere certam definitamq; veritate; tum etia vi ostendar ea quæ casu & fortuito contingunt, cum rard indeterminate, & per accidés eueniant, excludi à scientiis; vide Arist. in fine primi Perihermenias & in 1. Post.tex. 43. Agit Physicus, vt redarguat illorú Philosophorú sententias, qui vel putabant omnes res naturales fortuitò cotingere, vt Democritus, & Leucippus; vel è cotrario opinabantur oés effectus naturales sempiterna quadá, & immutabili serie nexúq; caussarum euenire, quæ fuit posted Stoicorum opinio. Vide Arist.in 2. Phys. Agit Metaphysicus, quia Metaphysici est distinguere omnes gradus entium & caussarum, in quibus sunt entia fortuita, & caussæ per accidens; at que etiam demonstrare, non omnia fieri ex necessitate. Vide Arist. in 6. Metaph. à tex. 5. vsque ad 8. Agit Philosophus moralis, vt declaret, an fortuna fit caussa felicitatis humanz, & quanti bona fortunz astimanda sint, & quomodò res fortuitæ vel pæna vel præmio dignæ habeatur. Vide Arist. 1. Mora-

#### 498 DE FORTVNA, CASV ET CONTING.

lium ad Nicomachum cap. 9. & 2. lib. Magnorum moralium cap. 9. & 7. lib. Morali. ad Eudemum cap. 17. & 18. Agit denique Theologus, demonstrans, neque diuinam providentiam obstare quò minùs sit in rebus sortuna & casus, neque tamen quicquam sortuitò aut casu posse contingere respectu divina providentia. Vide Magistrum Sententiaru 1. lib. dist. 39. & ibidé Theologos Scholasticos. Primùm igitur, agemus de sortuna; tum de casu vel de iis, qua casu sieri vulgò putantur, cuius generis sunt monstra. Quoniam autem sortuna. & casus locum habent in rebus naturalibus & humanis, quia eiusmodi res sunt contingentes, ideò extrema huius libri parte, de contingétia, qua est sortuna atq; casus, velut radix & origo, disseremus.

## Refellitur opinio corum qui penitiis auferunt de rebus fortunam & casum.

DE LBERTVS in 2. Phyl. cap. 10. scribit suo tempore fuisse

nónullos, quos vocat iple locios luos, qui tollebát de medio fortună & calum adducti his argumetis. Primò, illud dicitur fieri à fortuna, quod non fit ab aliqua caussa: sed sicut ex nihilo nihil fit, sic à nihilo nihil fit; ergo nihil fit à fortuna. Deinde, effectus fortuitus, vt the saurus inuétus à fodiéte terram, est ens per se, & determinatu, vt per se manifestu est; ergo per se habet caussam verá & determinatam, quare no est fortuitus. Posteà, sicut omne ens per accidens reducitur ad ens per se,ita omnis caussa per accidés reducitur ad caussam per se;ergo quod fit à caussa per accidens, quæ vocatur fortuna, idem fiet ab aliqua caussa per se, quare simpliciter non fiet à fortuna. Prætereà, omnis actio est finita, habens certum aliquem finem: ergo omnis actio fit ob aliquem finem; sed nulla actio fortuita fit ob aliquem finem; ergo nulla est actio fortuita. Ad hæc, sicut opinio nostra non facit ad esse vel non esse rei, sic nec intentio nostra quicquam conferre potest ad esse ipsius essectus, ve nimirum sit effectus per se, vel per accidens; quare si quis veniens in forum offendat amicum suum, siue voluerit illum reperire, siue non, non debet talis inuentio amici proptereà dici effectus vel per se, vel per accidens, vel fortuitus; nam ficut efferei non dependet ex opinione hominum, ita neque ratio effectus potest ex corum intentione dependere. His accedit, quòd agentia hæc inferiora, mouentur & gubernantut à cœlo:sed cœlum determinate, ac necessarió semper agit; ergo nó patietur aliquid agi in his rebus inferioribus fortuitò& indeterminate. Postremo, fortuna & casus repugnant præscientiæ & prouiprouidentiæ Dei; ergo non debet poni: antecedens patet, quia illud dicitur fortuitò fieri, quod non fuerit præcognitum, & intentum ab agente: sed nihil potest fieri in múdo, quod sit præter cognitionem, & voluntatem Dei; ergo nihil casu & fortuitò potest fieri. Nó posse autem res fortuitas vel ab ipso Deo prænosci atque prouideri, confirmat Cicero lib. de Diuin. his verbis; Mihi ne in Deum quidem cadere videtur, ve sciat quid casu & fortuitò suturum sit: si enim scit, certè illud eueniet: sin certè eueniet, nulla fortuna est, nihil enim est tam contrariu rationico constantia, quàm fortuna.

Sed hac opinionem facile est redarguere; nam multain rebus fortuitò accidere, clarius est quam vt egeat demostratione: etenim præter communem sententiam omnium hominum, qui perinde ac fuerint à natura edocti, ita de fortuna sentiunt & loquuntur, eiusque nomen & vim crebris sermonibus vsurpant: accedit etiam ratio, quæ cogit nos idem credere & asserere. Nam si fortuita dicuntur ea, quæ accidunt præter cognitionem & intentionem agétis, quis non videt multa huiusmodi esse in rebus humanis? quis enim mortalium potest animo prouidere omnia quæcunque possunt contingere? timidæ enim funt(vt scriptum est libr. Sapientiæ cap. 9.)cogitationes mortalium, & incertæ prouidentiæ nostræ; & coguntur etiam prudentissimi viri illud crebrò dicere(quam non putaram?) Deinde, aut omne ens est necessarium, & omne agens necessariò agit, aut non; sed est aliquod ens cotingens, & est aliquod agens cuius caussalitas nonuquam frustrari & deficere potest: si prius dixeris, ex eo sequitur mundú non esse perfectum, quia no habet omnia genera entiú quæ in eo possent esse; & omnia necessariò euenire, vel ipsorum sensuum iudicio refellitur: sin autem posterius dicas, ergo agens contingens nonnunquam deficiet & à suo fine aberrabit, atqui talis error & defectus dicitur fortuitus, & casu accidere. Nec maiori difficultate rationes eorum diluentur, quam fuit à nobis istorum opinio refutata.

## Soluuntur rationes supradicta opinionis. CAP. 11.

Derimam igitur rationem ita respondemus. Non dicitur effectus aliquis fortuitus, eò quòd nó procedat ab aliqua caussa efficiéte, id enim multò magis impossibile est, quàm fieri aliquid ex nihilo:nam essectiariò eget essectione qua est essectus, nó eget materia, séper tamé necessariò eget essectio es es fed dicitur essectus aliquis esse fortuit, quia sit à caussa per accidés atq; indeterminata, & quia præter eius intétione euenit. Ad secunda. Thesautus, vt est ens, est quidpiam determinatu & ens per se, sed quatennès.

#### 100 DE FORTVNA, CASV ET CONTING.

est inuentus à fodiente terram, est quiddam indeterminatum, & per accidens respectu caussalitatis & intentionis eius qui fodit terram: non enim fodien erram vel semper, vel vt plurimum thesaurum repetit; & inuentio thesauri potest habere innumerabiles caussas per accidens, propter quas accidere queat. Sed dices, omni effectui respondet propria caussa; ergo essectus fortuitus habet propriam caussam.Respondemus, essectum fortuitum, sicut ipse est per accidens & indeterminatus,sic habere similes caussas,nimirum per accidés & indeterminatas. Ad tertiam. Potek responderi dupliciter. Primò enim dici potest omnes esfectus fortuitos reduci ad aliqua caussam per se, nempe primam, hoc est, Deum, à quo & cognoscuntur, & intenduntur vel essectiuè vel permissiuè. Deinde potest etiam dici, esfectum fortuitú reduci ad caussam, quæ sit caussa per se, non respectu effectus fortuiti, sed respectu alius effectus per se intenti, quem per accidens consequitur effectus fortuitus: quia cum non possit caussa producere effectum, quem per se intendit, quasi deficiens & aberras producit effectum qui dicitur à casu: quemadmodum natura per se intédit gignete hominé integrum & perfectum, à quo effectu quoniam impedita nonnunquam deficit & aberrat, producit hominem monstruosum. Fodiens quoque terram per se intendit extruere sepulchrum, vel aliud quidpiam, euenit auté vt præter eius opinionem inueniar thelaurú lubtus terrá delitelcentem; ergo effectus fortuitus habet caussam, quæ respectu alterius essectus est caussa per se, respe Au auté effectus fortuiti, est caussa per accidés. Ad quartam. Omnis quidé actio habet aliqué finem, sed finis est duplex: vnus intentus ab agente, propter quem agens agit: alter verò minimè, actio igitur fortuita habet finem, id est; terminum, sed no finem intentu ab agente. Quocirea Arist.in 2. Phy. tex. 23. & in 1. de Partib. animal.c. 1. definiés quid sit finis naturalis, ait eum esse terminu motus continui & non impediti: eiusmodi igitur actio habet fine, hoc est, terminu, quia est finita, sed non habet finé intentum ab agente. Ad quintam. Quamuis intentio postra non mutet esse rei, tamen variat rationem eius, prout est esfectus proficisces ex hominis cossilio ac volutate: nam ex intentione agétis spectatur, an effectus sit voluntarius vel fortuitus, laude vel vituperatione, pæna vel præmio dignus. Ad sextam. Licet res naturales & corporez quæ complexu orbis Lunz coercentur, per se pendeans ex motu & caussalitate cœli, non tamen pendent ex eo per fe res humanæ, in quibus fortuna versatur. Vel aliter, etsi colum necessariò mouer, & agit, tamé illius motus, & actio, in his rebus inferioribus non recipitur necessariò, sed contingenter, quoniam hæc inferiora propter inordinatam, atq; indefinitam materiæ potériam funr

funt contingentia, & corruptibilia, & possunt impediri in agendo: nec id mirum videri debet, nam quod in aliquo recipitur, id non recipitur secundum modum agentis, sed secundum modum parientis atque recipientis, vt licet agens sit necessarium, si tamen patiens fuezit contingens, actio ipsius agentis, recipietur in patiente, non necessariò, sed contingenter. Verum, licer sit hoc peruulgatum, atque tritum responsum, magnam tamen habet difficultatem: etenim valdè obscurum & ambiguum est, an in rebus sublunaribus possir esse vllus effectus naturalis, qui dici queat à casu respectu corporum cœlestium; quare hac etiam de re infrà post solutioné septimi arguméti breuiter dicemus.

Ad septimam. Casus & forțuna non aduersantur providentiz Dei; non enim ponimus casum & fortunam respectu Dei, sed respe-- Au agétium particularium, nam quod à fortuna est respectu hominis, vel quod à casu respectu natura, id, respectu Dei, nec à fortuna nec à casu existimari debet. Sed quia esfectus assimilatur caussa particulari & proximæ, & ab ea denominationem suam accipit:dicitur enim effectus materialis & corruptibilis, non propter caussam primam & vniuersalem, sed propter caussas secundas & particulares: idcirco dicitur fimpliciter effe in rebus aliquid à cafu & à fortuna, id torum referendo non ad caussam primam, sed ad caussas secundas & particulares: quòd autem nihil fit forevitum respectu Dei, pulchrè declarat Boëtius libro 5. de Consolatione, prosa prima, his verbis; Praclara Boë Si quie euentum nulla caussarum connectione productum, casum esse definiat, ni- ty sententia. hil omnino casum esse confirmo. Qui enim, coercente in ordine cuncta Deo, locus vilm temeritati reliquim effe potest? Et paulò post; Casm (inquit) est inopinatus ex confluentibus caußis, in his qua ob aliquid geruntur cuentus : concurrere verò caussas, facis ordo ille ineffabili connexione procedens, qui de prousdentia fonte descendent cuncta sun locu temporibusque disponit. Et in metro ita canit:

Et qua permissis fluitare videtur habenis Sors patitur frenos, ipsaque lege meat.

Nihil autem esfe tam fortuitò & casu contingens, quod latère ac fugere possit Dei scientiam, atque prouidentiam, luculéter exponit his verlibus:

Huic ex alto cuncta tuenti Nulla terra mole resistunt Non nox atris nubibus obstat.

Pno mentis cernit in illio Qua sint, qua fuerint, veniantque, Quem quia respicit omnia solus, Verum poßis dicere Solem.

Ciceronis autem sententia, quæ ad huius argumenti confirmatiomem adiuncta fuit, vel tanquá falfa omninò reijcienda est, vel bonam

DE FORTVNA, CASV ET CONTING.

in partem ad hunc modum interpretanda; vt dicantur res fortuita, ca nimirum ratione vt sunt fortuitz, à nullo posse cognosci; quod verum est, nam Deo à quo cognoscuntur, non sunt fortuitz, sed certæ ac definitæ. Sin autem Deo (quod fieri non potest) aliquid esset simpliciter fortuitum, id ab eo non posset certè cognosci. Sed quod paulò supra in solutione sexti argumenti dicere promisimus, an in rebus sublunaribus sit aliquis effectus naturalis casu contingens refpectu cœli, deinceps inquiramus.

> An in rebus sublunaribus aliquis effective naturalis posit casu contingere respectu cali.

Thoma afmalla in rebus naturalibus accides respe-Etu carli eneni re poffe.

Opinio D. Ivvs Thomas multis in locis affirmat posse in rebus naturalibus aliquid cótingere, quod sit per accidés, & casu eueniat respectu cœli,nă în prima parte, quæst. 115. artic. 6.ita scribit; Omne quod est per, se habet caussam, quod autem

👊 . 🕏 🎮 est per accidens, nó habet caussam, quia non est verè ens, cùm non sit verè vnú: album enim caussam habet, similiter etiam & musicum, sed album musicum, non habet caussam, quia non est verè ens, neque verè vnum. Potest autem fieri aliquis concursus vnius rei naturalis cum alia re naturali, qui fit per accidens respectu cœli; ergo nec talis concursus per accidens, habebit caussam per se in cœlo, nec id quod ex tali concursu efficietur poterit reduci per se ad caussam aliquam cœlestem: quare verunque eueniet casu & per accidens respectu cœli probatur minor hoc exemplo, quod enimaliquod corpus terrestre ignitum in superiori parte aëris generetur & deorsum cadat, habet caussam, aliquam virtutem coelestem; similiter etiam quòd in superficie terræ sit aliqua materia combustibilis, potest reduci in aliquod cæleste principium; sed quòd ignis comburens, huic materiæ occurrat, & comburat eam, non habet caussam cœleste corpus, sed est per accidens.] Et ibidem in resposione ad terrium subdit, quòd [Licer tam caussa producens aliquem essectum, & caussa impediens eius productionem, per se reducantur in corpus coleste, raquam in caussam, tamen huiusmodi caussarum concursus nonnúquam sir per accidens, nec per se reduci potest in aliquam caussam cœlestem. ] Hec D. Thomas in illo loco, cuius fimile scribit Secunda Secunda, qu. 95. artic. 3. In 6. autem lib. Metaph. in illa sua pererudita digressione de fato,& prouidentia, sic ait; [ Tripliciter potest aliquid per accidens euenire. Primò, propter cocurlum duarum caussarum, quarum vna non continetur subaltera, yt cum præter intentionem occurrune mihi

mihi latrones, hic enim concurlus caussatur ex duplici virtute motiua, mea scilicet & latronum. Secundo, propter desectum virtutis agentis, cui accidit debilitas vt non possit peruenire ad finem intentum, sicut cum aliquis cadit in via propter lassitudinem. Tertio, propter materiæ dispositionem, quæ non recipit formam intentam ab agente sed alterius modi; sicut accidit in monstruosis partubus animalium. Quoniam igitur virtus corporis cœlestis & incorruptibilis est, & impassibilis, non potest exircaliquis essectus ordinem caussalitatis eius propter defectum & debilitatem iplius virtutis. Sed quia cœlum agit mouedo, & omne tale agens requirit materiam determinatam & dispositam, potest contingere, vt in rebus naturalibus virtus cœlestis non consequatur suum effectum propter materiæ indispositionem, & hoc ent per accidens: & quia agens quod inducit effectum suum, vt in pluribus & non semper, sequitur vt deficiat in paucioribus, & hoc est ei per accidens, cœlú autem effectus suos inducit in hæc corpora inferiora vt in plutibus, at non semper propter materiæ indispositione, ob hoc igitur aliquando contingit, vt virtus tœlestis effectu suum minime cosequatur, quod est ei per accides & tanquam à casu. ] Hzc D. Thomas in 6. Metaph. In 3. verò libro contra Gentes cap. 86. idem sentit, atque confirmat hoc modo; Si nihil in rebus naturalibus eueniret à casu & per accidens respectu cœli; ergo respectu cœli omnes essectus naturales ex necessitate euenirent: sed hoc est falsum; ergo, &c. ] maior per se manifesta est, minorem autem comprobat ratione & testimoniis; summa autem rationis in eo est, quod quamuis cœlú sit moues & agens necessarium, tamé quia no per se, proxime, & immediate producit effectus sublunares, sed per agéria inferiora que sunt contingentia & desectibilia, & quia no agit ex nihilo, sed cum sit finitæ virtutis, requirit determinatam atque dispositam materia; hinc fit vt tum propter desectum agétium particularium, tum propter indispositionem materiæ, non semper ipsum cœlum consequatur effectu suum, qué per se intendit. Comprobatur etiá hoc, testimoniis Arist qui in 1.1 erihermenias, in 2. Phyl. & in 6. lib. Metaph. docet non omnia ex necessitate euenire, & in lib. de Diuin. per sompú, cap. 2. ait ea quorú sunt in cœlo signa & indicia, cuiusmodi sunt pluuiz, venti, & horú similia, interdú non ita euenire, ob vehemétioris caussæ impedimétum:idémq; firmatur auctoritate Ptolemæi qui in opere suo Quadripartito dicit, effectus qui ex superioribus corporibus procedur, no euenire ineuitabiliter. In Centiloquio etiá dicit signa cœlestia, quæ sunt indicia rerum sublunarium, esse media inter id quod est necessariu & possibile. Rationem auté, quá suprà posuimus, D. Thomas in 1. Parte q. 113. art. 6. in

responsione ad 1.& 2. his verbis complectitur; [ Corpora inquit cœlestia sunt caussa inferiorum esfectuum mediantibus caussis particularibus inferioribus, que deficere possunt in minori parte, & quia. virtus cœli non est infinita, ideò requirit determinatam dispositionem, in materia ad inducendum suum effectum, & quantum ad distantiam loci, & quantum ad alias conditiones. Et ideò sicut distantia loci impedit effectum cœli, non enim sol eudem caloris effectum. habet in Dacia, quem habet in Æthiopia, ita vel geossities materiz, vel frigiditas, vel caliditas, vel alia similis dispositio impedire potest effectum corporis cœlestis.] Hæc ibi D. Thomas, Cuius opinionem. sequitur Ægidius quodlibeto 4.

Opinio aliorum, qui negant ullum effectum simpliciter naturalem casu euenire posse respectu cali.

L11 opinatur remoto libero arbitrio; omnia in rebus sub-lunaribus ex necessitate euenire, nihílque posse accidere per accidens & à casu respectu cœli, quod ipsi hoc mododeclarant; In in qua omnino naturaliter fiunt, non potest aliquid

fieri casu simpliciter, respectu cali. Dicitur; In in qua siunt naturaliter. Quia in agétibus liberis, vt est volútas nostra quæ per se nó subiacet causfiraper se no salitati corporú cœlestium, hoc nó est verum. Ná cùm cœlú sit agens subject cans: corporeu per alteratione, quæ est transmutatio materiæ, non potest. falitaticali. per se agere: nisi in res corporeas materiales, quocirca voluntas nostra que est incorporea & immaterialis, non potest patià colo, nisi per accidens, quatenus ex actione coelesti fit immutatio in quibusdam animæ partibus corporeis, cuiusmodi sunt phantasia & appetitus sensitiuus, à quibus voluntas inclinatur ad agendum hoc vel illud, sed non necessariò, cum enim libera sit, potest passionibus resistere; quin etiam sieri potest, ve quis ex impressione aliqua cœlesti, inclinetur vel ad iram, vel ad tristitiam, qui non solum potest non. sequi talem inclinationem cam reprimendo, sed etiam potest animum inducere ad contrariam affectionem; nimirum ad mansuetudinem & læritiam; quod sand accidet præter intétionem caussarum cœlestium; præclarè enim illud à Ptolemæo dictum est, sapiens dominabitur aftris. Deinde positum est illud; Omnino naturaliter. Quoniam possunt aliqui effectus naturales produci vel ab homine, vel à Dæmone, applicando actiua passiuis, qui effectus sunt præter intétionem corporum cœlestium, nunquam enim per solum concursum aceli tales effectus extitissent, nec sanè possunt existere. Additum est illud .

illud; Respectiv cell simpliciter. Proptereà quod licet respectu huius vel illius constellationis, possit aliquid cotingere casu, vel per accidens, non tamen respectu totius coeli, exempli caussa, si sit constellatio coelestis fauens generationi hominis, & tunc ex semine humano generetur, vel mus vel porcus, aut secundum rem , aut certe secundum siguram, talis effectus respectu ralis constellationis erit per accidens, & quasi à casu, verùm respectu alterius costellationis cœlestis , cuius virtus & influxus illam-generationem hominis ita corrupit &deformauit, non fuit per accidens; certè respectu totius cœli, omniumque virtutum cœlestium non potuit esse per accidens & à casu.

Hac opinio duabus rationibus comprobatur. Primò enim, cùm omnis motus omnisque operatio agentium naturalium per se depédeat à môtu & caussalitate cooli, id quod D. Thomas putat & verum conna & Oesse & doctrinæ Arist.cosentaneum; nullus potest esse motus, siue is chami, qua in fuerit caussæ producentis effectum per se intentum, sine agentis co- undi placuifgrarij impedientis illius effectus productionem, siue fuerit istiusmo-se videtureiid di, vel aliarum caussarum concursus, qui sit extra caussalitatem sceli effetin omniac proinde respectu ipsius esse queat per accidens, & à casu. Immò, no naturalem cum multi putent secundum Arist. Deum no aliter agere in res sub- casu enenire lunares, quam per motum & lumé cœli, si posset esse aliquis essectus posse respection per accidens, & à casu respectu cœli, is prosecto etiam secudum Arist. esset per accidens, & à casu respectu Dei, quod tamen, qui priorem opinionem sequutur nequaquam concederent. Deinde agens naturale, si habet quæcunque ei sunt necessaria ad agendum, non potest non agere; similiter etiam, si quid illorum ei desit, non potest agere; quare cum agit, necessariò agit, & si non agit, hoc ideo est, quia non potest tunc agere; quare si producit effectum, necessariò producit, &: si non producit, necessariò tunc impeditum suit ne produceret. Quauis igitur res sublanares secundum Arist.non eueniane ex necessitate, sicut res cœlestes, nempe quia non semper eodem modo eueniut, & quia interdum deficiunt à suo ordine naturali & cursu, tamé quia cum eueniunt, necessariò eueniunt, & cum deficiunt, necessariò deficiunt, possunt dici hoc modo euenire ex necessitate. Atque hanc opinionem tenuit Auicenna in sua Metaphysica, ve refert D. Thomas in 3 cotra Gentes, cap. 86. eámque sequitur Ochamus 1. Quodlibeto quæst. 17. à qua san è non videtur inter Jum abhorrere D. Thomas, quippe qui in 1. part. quæst. 19. art. 6. ita scribit; Potest aliquid siere extra ordinem alicuim caussa particularis, no autem extra ordinem caussa vniuersalu, sub qua omnes caussa particulares compreheduntur; quia si aliqua caussa particularis deficit à suo effectu, hoc est propier aliquam diam caussam partisularem impedictem, qua continetur sub ordine caussa universalis, unde effection

ordinem caussa universalis nullo modo potest exire ; & hoc etia patet in corporalibus potest enim impediri quòd aliqua stella non inducat suum esfectum, sed tamen quicunque effectus ex caussa corporea impediente in rebut corporalibus consequatur, oportet quod reducatur per aliquas caussas medias in universalem virtutem primi cali. Hac ibi D. Thomas: & in Prima Secunda, qua-Rione 109. art. 1. ait, quòd ficut omnes motus corpofales reducuntur in motum cœlestis corporis, tanquam in primum mouens corporale, ita omnes motus, tam corporales, quàm spirituales, reducuntur in primum mouens simpliciter: quod est Deus, ex quo licet inferre omnes effectus corporales per se referri ad aliquam caussam cœlestem, quare nullus effectus corporalis erit per accidens, & à casu, respectu cæli. Hæc disputantur à viris doctis: Evtraque quidem opinio est satis probabilis. Verùm si ponamus id quod à Thomistis omnibus & aliis prætered Philosophis ponitur atque conceditur, nimirum ad productioné cuiuslibet effectus corporalis, necessarium esse actualé cœli cocursum, ex hac cocessione necessario cosicitur, nihil in rebus Physicis & corporeis per accidens & casu effici posse respectu cœli, quippe cu ad cuiuluis effectus Phylici productione vis & caussalitas cœli necessariò & per se cocurrat. Sed pergamus ad alia.

# An fortuna sit dininum aliquod numen, vt vulgò putatur. CAP. V.

PINIO existimantium Fortunam esse numé aliquod occultum & diuinum, peruetus fuit; eamque Aristot.in 2. Phys. tex.47.his verbis innuit; sunt quida, quibm rortuna videtur quidem esse caussa, immanifesta autem intellectus humano tanquam dininu quiddam existens & fælicim. Quem locum explanans Simplicius scribit; Nonulli Fortună & este, & causam este dicut, quid sit autem dicere nequent, cum eam humana menti ignotam exi fiment, vi qua fit res quadam diuina, & proptereà humanam exuperet cognitionem; quemadmodum videntur Stoici disere: quòd autem multi in hac fuerint sententia ex eo clarum est, quòd Fortuna sanquam Deum adorent, & templa es adificet, & in eam hymnos canant. Videtur autem hac opinio quod fit dininu quid Fortuna etiam ante Arift. fuife apud Gracos, o no fuisse primos in hac sententia Stoicos, ut quidam existimat. Etenim Plato in Legibus, Dem quide (inquit)omnia, & cum eo fortuna & occafio viniver fas res humanas gubernar. Hec Simplicius. Quinimmo Ethnici tantum tribuebant Fortunz, vt à Romanis multa ei templa & simulachra erecta fuerint variis nominibus consecrata; vt videre est apud Liuium,& apud Plutarchum in Problematibus:exempli cauffa Romæ cosecrata fuit ædes Malæ Fortunæ & Detestatæ in exquilis;

fuit etiam ædes Fortunæ Fortis in ripa Tyberina iuxta Theatrum: Erat templum Fortunæ Paruæ, & Virginis Fortunæ, & Primigeniæ, & Obsequentis ad Capenam: & Privatæ, & Publicæ, & Viscatæ, & Virilis, & Conuertentis, in Palatio: & Benefperantis, & Auertentis, & Blandæ, & Dubiæ, in Auentino: & Mammofæ in duodecima regione: & Barbatæ & Muliebris. Quibus omnibus principium dedit Seruius Tullius, tum quòd ab ea ex seruo in regnum esset euectus, tum etiam prospiciens eam occasionibus rerum plurimum habere in vtramque partem momenti, omníque in re humana dominari; sicut Plutarchus inquit in Problematibus. Hæc ex Ludouici Viuis, hominis sanè diserti & eruditi, commentariis, in 18. capite lib. 4. de Ciuitate Dei B. Augustini sumpta, hoc loco commemoranda duximus. Verùm de templis, Fortune olim dicatis, Simplicius in 2. Phy. super tex. 47. hac scribit; Quod autem quidam etiam Fortuna templa adificauerint, verisimile oft id fuisse posted, id est, post Platonem, & Aristotel.constitutu, no enim habemus apud veteres Fortunarum templa in historiu narrata, vel dies fe-Ros descriptos: quanquam Fortuna nomen sciamus in honore fuisse apud veteres. Delphu autem pracedebat hot etiam in scitationibu, O Fortuna, & Apollo, buic ne respondes ? quin etiam apud Orpheum eine metio facta est. Hæc Simplicius. Qualis autem sit Fortuna, simulachrum eius ab antiquis ex- Simolachrif pressum, pulchrè declarabat; quod secundum Albertum in 2. Phys. Fortuna. Tuper tex. 47. ita se habebar; erat simulachrum quoddam in rota, cæcum,& vna parte album,altera,nigrum.In rota,propter volubilitaté eius,cæcum,propter imprudentiam, partim album & partim nigrū, propter cufortunium & infortunium, quæ sunt partes fortunæ. Cæcitatem autem fortunæ breuiter indicat Arist.in Sect. 29. problemate 8. his vetbis; Cur dimitia magna ex parte ab hominibus praum potius quàm à bonis habentur? An quia Fortuna caca est , & discernere atque seligere no potest quod melius aut deterius est. Quocirca recte Aristophanes fingit Plutu, qui est Deus divitiarum, cum à Ioue mittitur ad homines bonos, incodere claudum, cum verò pergit ad malos, lætissimum,& celerrimum exilire. Quamobrem sapienter D. Augustinus in 4. D. Augustinus lib.de Ciuitate Dei cap. 18. redarguit eos qui Fortuna colút vt Deá; """ Quemede, inquit, bena est fortuna qua sine vile iudicio venit & ad benes 🖝 ad malos? Vt quid autem colitur, qua ita caca est passim in quostibet incurrens ut suos cultores plerumque pratereat, or suis contemptoribus hareat? aut si aliquid proficiat cultores eine, ut ab illa videatur & amentur, iam merita sequitur, no fortuita venis. Vbi est ergo definitio illa Fortuna? vbi est quod à fortuitu etiam nomen accepit? nibil enim prodest illam colere si Fortuna est, si autem suos cultores discernit ve prosit, Fortuna non est. Audiamus ceia Pliniu, libr. 2. cap. 7. infanam mortalium de numine Fortunæ opinionem.

Elegant Pli- elegantissimis & lepidissimis verbis eludentem; Inuenit (ait Plinius) my sententia. fibi ipsa mortalitas numen, quò minus etiam plana esset de Deo coniectatio. Toto quippe mundo, & locu omnibus, omnibus que horis, omniŭ vocibus Fortuna sola inuocatur, una nominatur, una accufatur, una aquiur rea, una cogitatur, fola landatur, sola arquitur & cu conniciis colitur; volubilu à plerisque, etiam caca existimata, vaga, inconstans, incerta, varia, indignoru fautrix. Huic omnia expensa,omnia feruntur accepta: O in tota ratione mortalium, sola vivanque pa ginam facit; adeog; obnoxia summ sorth, wt sors upsa pro Deo sit, qua Dem prohatur incerem. Hæc Plinius. Est igitur inanis & plenus amentiæ Fortunæ cultus, vt non inscite Poëta ille cecinerit;

Nullum numen abest si sit prudentia, sed te Nos facimus Fortuna Deam, cæloque locamus.

Sed, vr vis & natura fortunæ, eiúlque proprietates atque conditiones intelligan tur, & si quæ sunt in hac materia grauco & obscuræ quæstiones illustrentur & explicentur, definitionem fortunæ ex Ari-Aotelis doctrina & sententia confectam, exponemus.

# Exponitur definitio fortuna.

#### CAP. VI.

X iis que Arist.scribir in 2. Phys. tex. 52. potest colligi hæc definitio seu descriptio fortune; Fortuna est caussa per accidens, in in finitio leu deictipito ioridice, evenue, qua operatur ob aliquem finem, ex electione, neque semper, neq; vt plurimum. In qua definitione continentur quinque particulæ, quæ sigillatim explanande funt. Prima est; Caussa. Secunda est; Per accident. Tertia est; Ob aliquem fine. Quarta est; Ex electione. Quinta; Neque semper, neque ve plurimu. Et quamuis hanc vlrimam particulam Aristoteles supradicto textu non exprimar; ea tamen elicitur ex 48. tex. Caussa Nomen fortunæ vulgò ferè vsurpatur, non pro aliqua caussa, sed pro fortuitis euentis, quam opinionem sequens Boëtius 5. lib.de Consolatione prosa prima, ita definiuit fortunam & casum ; Casus est inopinatm aliquie ex fluentibm caussis, in in qua ob aliquid geruntur enentm. Sed Arist. fortunam facit caussam quandam, non quidem vt materiam & formam, nam hæ sunt partes essentiales ipsius essecus necessariò ei coniunctæ, at fortuna, verbi gratia, thefauri inuenti à fodiente, neque est pars essentialis eius, neque cum eo necessariò coniuncta: porest enim thesaurus & sortuitò & non fortuitò reperiri. Neque verò ratio finis conuenie fortunæ; finis enim est cuius gratia aliquid fit, & est propositus atque intentus ab agente, quod longè remotum est à notione ipsius fortunæ. Relinquitur igitur fortunam reserendam

esse ad genus caussa esticientis, sicut Aristot. ait in 2. Phy. tex. 65. quod etiam declarant quæ ab antiquis iactantur de fortuna; aiunt enim illam esse dominam omnium rerum, & pro suo arbitrio regere & administrare res humanas, nullam item habere rationem ac discrimen bonorum ac improborum: quæ sanè ostendunt fortunam esse caussam essicientem.

Per accidens. Dupliciter aliquid est caussa per accidens, aut quia est accidens caussæ per se, vr musicus est caussa per accidés domus, quoniam esse musicum accidit ædificatori, qui est per se caussa domus: aut quia est caussa alicuius, quod accidit esse cui suo per se intento, vt Medicus per accidens sanat musicum, quia ægroto, qui sanatur pér se à Medico, accidit ipsum esse musicum. Ac in priori quidem genere, caussa per accidens, est diuersa à caussa per se, esfectus autem veriusque est idem:in posteriori autem, caussa veraque est eadem res, effectus verò sunt diuersi. Atque kuius posterioris generis fortuna dicitur esse caussa per accidens; nam idem homo fodiens agrum, est caussa per se illius fossionis, & est caussa per accidés, que dicitur fortuna thesauri, qui ab eo inuenitur, quatenùs talis inuetio thesauri accidit fossioni. Verum huiusmodi estectus per accidens, tribus modis (vt recte ait D. Thomas) potest esse conjunctus cum esse cu per se alicuius caussa; vel necessariò, ve homo per se generat hominem, per accidens autem risibile, 'quod tamen est necessariò coniunctum cum homine; vel frequenter seu vt plurimum, vt homo per accidens generat lachrymantem, sed frequenter accidit vt qui nascitur prodeat lachrymans; vel denique rarò & indeterminate, ve quòd cùm nascitur homo cœlum corruscer, vel terræmotus siat. Essecus autem fortuitus, neque necessariò, neque vt plurimum connexus est cum effe-Actu per se caussa efficientis; ve patet in thesauro inuento à fodiente terram. Quòd autem fortuna sit caussa per accidens, sic probatur. Ná omnis caussa per se, est determinata, & certò sciri potest, & sem per, vel vt plurimum eodem modo operatur, & agit ob aliquem finem determinatum & à se intentum; sed hæc omnia remotissima sunt à fortuna; ergo ipla non est caussa per se, sed per accidens.

Ob aliquem sinem. Non quòd fortuna intendat aliquem sinem, aut quòd esse dus sortuitus sit quasi esse dus intentus ab agente; id enim est cotra ratione sortunæ; sed hoc debet exponi dupliciter: aut quia res sortuita eiusmodi est, vt si prævisa fuisset ab agente, proculdubiò suisset ab eo intenta, vel ad eam expetendam vel ad sugiendam. Et hoc videtur significare atist. in 2. Phys. text. 51. his verbis; Caussa recipiendi argentum venisset, reportaturus pecuniam si sciuisset, venit autem non buim gratia, sed accidit venisse cos secusione sorte en especiale est aut quia esse.

Aus fortuitus est coniun au sum alio esfectu per se intento ab agéte, vt inuentio thesauri cum plantatione vinez, cuius gratia terra sodiebatur; quamuis igitur fortuna, ea ratione vt fortuna est, non agat propter sinem, necessariò tamen est in eo agente, quod vel agit, vel aptum est agere propter sinem; quare si esse aliquod agens quod neque ageret, neque esse aptum agere propter sinem, nihisque haberet sibi determinate przsixum ad quod eius operatio vel naturaliter, vel ex electione referretur, id prosecto núquam ageret sortuitò. Etenim sortuitum est, quod accidit prz ter intentionem agentis; quem admodum si non esse motus naturales, non esse etiam violetus, quia violentus przsupponit naturalem, cui est contrarius, vt docet Arist. in 1. & 3. de Cælo. Potest autem dici aliqua actio non sieri propter sinem, tribus modis; vel quia ipsa est propter se, & non propter aliud, vt actio in qua est sælicitas: vel quia sit ab agente non intédente ipsam, vt si quis aliud attente cogitans, vel vngues rodat, vel fricet barbá,

Tribm modis actio non fit, ob aliquem finem.

vt si quis aliud attente cogitans, vel vngues rodat, vel sticet barba, huiusmodi enim actiones non siunt ex electione ob aliquem sinem, sed ex sola imaginatione: vel quia talis actio est coniunca & accidit ei actioni, quæ per se intenditur, vt inuentio thesauri accidit sossioni terræ, & sic essectus sortunæ non sit ob aliquem sinem.

Ex electione. Fortuna est tantum in iis, quæ agunt ex electione, cuiusinodi est homo; nam in iis est fortuna, quos dicimus fortunatos vel infortunatos, hi autem propriè sunt homines: quamquam hoc nomen transfertur etiam ad ea quæ carent ratione, sed improprie, & metaphorice, & sicille Poëta dixit fortunatos esse cos lapides, qui sunt in aris templorum, nam cum cæteri conculcétur, illi coluntur, & honorantur; vide Arist in 2. Phy. tex. 58. & 59. vbi scribit fortunam esse in iis quæ agunt; agere autem proprium est hominis, nam is propriè agit in cuius potestate est agere, & non agere, talis est homo, qui est dominus suarum actionum, reliqua verò quæ rationem non habent, potiùs dici debent agi, quàm agere. Nam actio, quæ Græcè dicitur meagig est ea quæ tantum sit ex electione in qua consistit virtus aut vitium. Rece igitur Arist. in 2. Phy text. 52. affirmat circa idé versari intellectum & fortunam : quamquam fortuna accidit ob defectum intellectus, qui non potest prouidere omnia futura, ne quid accidat præter eius intentionem; quate idem Atist. pulchrè scribit. vbi est multum intellectus ibi esse parum fortunæ,& vbi multum est fortunz, ibi esse parum intellectus. Quo fit ve respectu Dei, cuius intellectus omnia liquidò cernit, nihil fortuitò possit accidere; benè item dicebat Polus, vt est apud Platonem in Gorgia, & apud Aristot. in 1. Metaphy. fortunam esse inimicam arti, esse autem sociam & comitem imperitiæ.

exponi-

Exponitur vltima pars definitionis fortuna, & expenditur opinio Auicenna aientu fortunam versari in iis qua sunt ad vtrumlibet.

#### CAP.

E ov 1 semper, neque vt plurimum. Cælum semper codé modo mouetur atq; operatur, & sicut habet incorruptibilem fubstantiam, ita quoq; habet modum agédi immutabilem: cui' rei caussa est, quia caret ea materia, quæ habet in se pri-

uatione & potentia contradictionis, ex qua oritur indeterminatio & inordinatio, omnísque defectus & error. Agentia verò sublunatia vt plurimum quidem attingut finem, interdu autem deficiunt ob indeterminationem materiæ & priuationis quæ in ipsis inest, quæ res obstat quominus regime, directionem & ordinationem caussarum cœlestium, ita possint in se ipsis accipere, quin aliquando desiciant. Quòd ergo agens sublunare in operando deficiat, cœlum autem minime, non euenit tantum (vt dixit Auicenna) quia cœlo nullum obstat externum impedimentum atque contratium, quemadmodum agentibus sublunaribus; nam hæc caussa est externa, remota, & quasi per accidens: sicut non dicitur propriè aliquid esse corruptibile vel incorruptibile,quia vel habet contrarium vel eo caret, sed quia intrinsece ac secundum naturam suam est tale, vt Arist. docet in 10. Metaphy.text.vltimo.

Verum quia quod non est semper, nec ve plurimum, duplex est, aut in usque suns enim est contingens, vt vocant, ad vtrumlibet, vt ambulare & no am- ad vtrumlibulare, & omnes actiones quæ proficiscuntur ex libero arbitrio; aut bet, fortuna eft rarò contingens, yt thesaurum inueniri ab eo qui fodit terram, si-cenna. cut Arist.tradit in 1. Priorum & 1. Perihermenias. dubium est, an fortuna tantum versetur in iis quæ rarò contingunt, an etiam in iis quæ ad vtrumlibet eueniut. Auicenna in 1. lib. Sufficientiæ, cap. 13. opinatur fortunam non folùm versari in iis quæ rarò contingut, sed etiam in iis quæ ad vtrumlibet; quod ita probari poteft. Arist. in 2. Physic. tex. 48.51.55.56.ait fortunam esse in iis quæ neque semper, neque frequenter eueniunt: sed in his non modò sunt ea quæ rarò contingut, sed eriam quæ ad vrrumliber, hæc enim neque semper, neg; frequé. ter eueniunt : ergo fortuna locum haber eriam in iis quæ sunt ad vrrumliber. Et quia videri poterat absurdu, ipsum ambulare, sedere, & alias similes actiones, dicere fortuitas, cum proueniant à voluntate, idcirco Anicenna inquit, eiusmodi actiones non esse fortuitas respectu voluntatis à qua determinatur & imperantur, sed respectu virtutis motiuz, quz est in animali; huic enim, quia ipsa indisferens.

Questio, an

Simpliciar.

est ad ambulandum & non ambulandum, casu accidit, ve homo ambuler, vel non ambuler. Hæc est opinio Auicennæ: cui Simplicius in 2. Phy.tex 48.non videtur dissentire, ita scribens; Qued neque semper, neque frequenter euenit, id vel raro contingit, vel ex aquo est, nam quod est ex aque; rarius est sis qua ve semper, vel ve plurimum fiunt, & ideo (ve existimo) Aristoteles id qued ex aque & id qued est rarim prater id qued est os pluremum communiter or perpetuò vocaust. Hac Simplicius. Quamquam dici potest Simplicium illis verbis do cere voluisse, in iis que neque semper, neque ve plurimum fiunt, duo genera rerum contineri, nimirum quæ exæquo,& quæ rarò accidunt; non autem fignificare voluisse, in hoc viroque genere rerum, fortunam versari.

Opinio contraria qua eft Themisty, Ame, or est probabilier .

Sed Auicennæ aduersantur Themistius, Auerroës, Albertus & D. Thomas negantes fortunam esse posse in its rebus que fiunt ad merrois, Al. verumlibet. Vide digressionem Auerrois 2. Phy. commeto. 48. Quoberti, D. 7 he- rum sententia nobis magis probatur, caque confirmari potest his rationibus. Primò, effectus iudicari debet qualis sit, an nimirum set fortuitus,nec ne,ex caussa principali à qua procedit,sed(verbi gratia)ambulatio, principaliter procedit à voluntate secundú determinationé & exercitiu; respectu autem voluntatis, ea non est secudu Auicenna fortuita; ergo ambulatio simpliciter dici debet no esse fortuita, peinde, Aristoteles ait fortunam esse in eo agente quod agit ex intellectu & electione; ergo si ambulatio esset fortuita, talis profectò esset respectu ambulantis, quatenus agit per intellectum & voluntatem; sed Auicenna vult ambulationem, non esse fortuitam respectu voluntatis; ergo ipsa nullo modo est fortuita. Posteà, vel ambulatio procedit à virtute motiua, ca ratione vt ipla est indifferés ad ambulandú & nó ambulandum, & hoc dici non potest, quia virtus motiua, vt est indifferens, nequit efficere ambulationem potius quam eius oppositum; vel procedit à virtute motiua, vt determinatur à voluntate ad ambulandum, sed hoc modo Auicenna negat eam esse fortuitam, ergo nullo modo ambulatio dici potest fortuita. Prætereà, aut virtus motiva habet aliquem finem, aut non habet; si habet, cùm is non possit esse alius quam eius operatio, non erit talis operatio fortuita respectu illius potentia, vipotè qua sit eius finis: sin autem nullum habet finé, ne sic quidem respectu illius ambulatio erit fortuita, etenim fortuna tantum est in iis quæ agunt ob aliquem finem, vt suprà docuimus. Amplius, si ambulatio est fortuita respectu virtutis motiuz quz est in animalijergo effectus fortuitus, effet certus atque determinatus, & fortuita esset caussa per se ac determinata; consequens est, & contra Arist. & contra ea, quæ à nobis suprà confirmata funt; consequentia verò manifesta est, nam ambulatio non potest essici nisi à virtute motina

motiua animalis, & talis virtus est determinata & per se çaussa illius ambulationis & virtus motiva fuit à natura tributa animali propter motu, qualis est ambulatio. Ad hæc, sequeretur omnia instrumera tā naturæ, quàm artis, agere fortuitò; cùm tamé finis illorum sit corum actio arque vlus: patet consequentia, quia sicut virtus motiva secundùm Auicennam est indisterens ad mouendum & non mouendum. nisi determinetur à voluntate, ita quodlibet instrument u est indifferens ad agendum & non agendum, nisi moucatur & determinetur principali agente. His accedit, quòd ipsum velle & ipsum intelligere. essent actiones fortuite, respectu voluntatis & intellectus; quippe çú voluntas sit indifferens ad volendum & non volendum; qua tamen re nihil fingi potest magicabsurdum. Postremò, opinio Auicenna est contra communem sententiam & modum loquendi omnium hominum, nemo enim huiusmodi actiones, que sunt ad verumlibet, vocat fortuitas. Quamobrem quoniá Arist. in 2, Phy, tex. 48, ex communi modo loquendi & sentiendi, demonstrat fortunam neg; semper neque frequenter agere, clarum autem est ex comuni modo sentiendi hominum, actiones quæ funt ad vtrumlibet, non fieri fortuitò; quippe cùm procedant ex electione & intentione agentis; idcirco Arist. yt benè aduergit Philoponus, no curauit nominatim excludere & remouere fortunam ab huiulmodi rebus que sunt cotingentes ad verumliber. Arque hoc modò facile diluitur arque euertitur ca ratio qua niti atque fulciri videbatut opinio Auicennæ. Verùm contra definitionem fortunæ diligenter adhuc explanatam, existunt nonnullæ dubitationes, quas enucleare oportet, vt quand perfectam fortung cognitionem pertinent, omnia perspicua & indubitata maneant.

# Ponuntur dubitationes contra definitionem fortuna.

RIMA dubitatio. Non videtur fortuna esse caussa per acci-Opinio Pomdens & indeterminata; cum enim thesaurus reperitur ab eo ponaty aienqui fodit terram, caussa illius inventionis est determinata & felim, qui dinota; etenim non est alia, quam ipla fossio terræ. Secunda dubitatio. cuntur fortui-Pomponatius in primo suo libro de Fato & libero arbitrio, cap. 6. ti, habere cerexistimat eos omnes effectus qui dicuntur fortuiti & casuales, habe- tat & daterre certas ac determinatas caussas à quibus proficiscantur. Quod ipse confirmat dupliciter. Primo, quia illæ caussæ sunt per se ac determinatæ, quibus politis necessariò existit esfectus; sed inuentio thesauri à fodiente terram, quæ censetur effectus; fortuitus, habet eiusmodi caussas, ve illis positis necessariò existat; ergo habet caussas per se de-

terminatas; quare cum fortuna censeatur esse caussa illius inuentionis, eritipla caussa per se ac determinata. Probatur minor: caussa propter quas inuenitur thesaurus, sunt duæ; vna est, thesaurum fuisse in eo loco reconditum; altera est, fodi eum locum, in quo reconditus est, sed quotiescunque huiusmodi duæ caussæ ponuntur, id est, quotiescunque foditur terra in qua repositus fuerat thesaurus, semper ac necessariò inuenitur, quare talis inuentio, habet caussam per se ac determinată à qua necessariò procedit. Deinde, idem comprobat etiam hoc argumento; secundùm Albertum in 3.lib. Mineralium cap. 1. ars magica inter alia multa, eáque præclara & admiranda quæ tradit, docet etiam inuenire thesauros abditos terráque tectos; sed omnis ars & sciétia versatur circa ea quæ sunt per se ac determinata, quod enim est per accidens & indeterminatum, auctore Arist. 6. lib. Metaphysic. fub nullam fcientiam aut artem cadit; ergo inuentio thefauri non est fortuita. Tertia dubitatio. Effectus fortuitus, habet pro caussa sua per se ac determinata ipsam fortunam; etenim fortuna est caussa per se effectus fortuiti; ergo non verè dictum fuit fortunam esse caussam per accidens effectus fortuiti.Quarta dubitatio.Si fortuna est in iis, quæ rarò contingunt, cùm rarò eueniat eclipsis folis, rarò cometæ caudati, rarissimusque sit aspectus arque coniunctio multorum siderum, vtpote quæ semel tantummodò accidat, denique quid rarius viro &piente & innocente? An hæc omnia casu & fortuitò contingere existimandum est. Quinta dubitatio. Cum positum sit in definitione fortunæ, eam esse caussam per accidens, superfluè deinde additur; Neque semper, neque vi plurimum. Nam sicut omne quod est per se vel sentper, vel vt plurimum euenit, vt declaratur in 1. Poster. sic è contrario videtur, id quod est per accidens, neque semper, neque ve plurimùm sed rarò esse debere. Sexta dubitatio. Dictú est, essectum fortuitú & rarò & præter intentionem agentis accidere; sed hæc duo non semper in effectu fortuito inuicem cohærent; ergo non est necesse effe-Aum fortuitum semper habere in se prædictas duas conditiones, id est, vt rard accidat, & præter intentionem agentis: probatur minor, nam si quis ludens aliquo luste fortuito, id est, cuius euetus sit dubius & incertus,& intendens lucrari, lucretur, tale lucrum est fortuitum, vtpote quod neque semper, neque vt plurimum ludéti obtingat; ipfum tamen non accidit præter intentionem ludentis. Similiter etiam fi quis hyeme nauigans, faciat naufragium, illud naufragium fortuitò accidit, id est, præter atque adeò etiam contra intentionem nauigantis,iplum tamen vt plurimum contingit, ferè enim vlu venit, vt qui nauigant hyeme, multum periclitentur. Septima dubitatio. Si pictor aliquis, cupiens arque contendens exprimere spumam quadam in ore

in ore imaginis quam depingit, cũ diu, multumque in eo frustrà elaborasser, tandem indignatione commotus proiecerit colores in os imaginis, atque eo modo spumá illam esfinxerit, expressio hujusmodi spumæ, proculdubiò est fortuita, ipsa tamé ab illo-pictore erat valdè intenta. Octava dubitatio. Videntur ea quæ in 2. Phy. de fortuna scripta sunt ab Arist. non admodùm cohærere, quin etiam pugnare cum iis, quæ idem Arist. scribit de fortuna in 7. lib. Moralinm ad Eudemum cap. 18. nam eo in loco affirmat fortunam esse caussam quãdam diúinam,à qua incitantur homines ad bona, & retrahátur à malis; & ab illa dari homini initium intelligendi, volendi & prosperè agendi. Neque horum dissimilia scribit Plato in lib. de Legibus, asserens Deum vnà cum fortuna & occasione regere & administrare omnes res humanas. Atque hæc quidem dubitari & dici possunt cotra definitionem fortunæ, quæ tamen, siquidem fortunæ definitio rectè à nobis tradita & costituta suit, salsa esse perspictium est. Quocirca qua ratione benè ac facile dissolui possint ostendamus, ad singulas dubitationes, eodem ordine quo sunt propositæ respondendo.

#### Solumntur supradicta dubitationes. CAP. IX.

D р R 1 м A м Dubitationem hoc modo respodemus. Caussa propter quam nunc, v.g. repertus fuit thesaurus, est determinata & nota, nimirum fossio terræad efficiendum sepulchrum; sed caussæ omnes propter quas thesaurus simpliciter potest inueniri, sunt indefinitæ & indeterminatæ; vnde ait Arist.in 2. Phys. tex.50.caussam per accidens esse indefinită, infinita enim vni possunt accidere; & in text. 65. [Fortuna (inquit) est eorum quæ sunt à natura aut ab intellectu, sed horum multitudo indeterminata est.] Themist.etiam in 2. Phy. super tex. 51. ita scribit. ] Est autem indefinitum nihilominus fortuna, immò latius etiam aliquatò quam cætera, nam thesaurum reperire, multis & infinitis ex caussis possumus, gratia, fa-Ais & institutis alterius; videlicet serendi gratia, pauimenti sternendi, deducendi aquæ ductus ad puteŭ; constituende condendæque sepulturæ, templiædificandi, atque similiú infinitorú ] quare licet núc repertus sit thesaurus propter fossionem terræ ad condendum sepulchrum, tamen id est per accidens respectu connexionis kuius caussæ cum tali effectu, potuit enim eiulmodi effectus ex multis aliis caussis proficisci. Ad 2. Licet, si ponamus thesaurum fuisse reconditú in aliquo loco, eúmque locum à quopiam fodi, necessariò hinc efficitur illum thesaurum reperiri, tamen illa duo poni, & inuicem concur-K ij

rere, per accidens & rarò contingit. Prætereà, in actionibus humanis præcipue spectanda est agentis intentio, cu igitur nec eius qui recondit thesauru întetio fuerit eum reperiri à fodiente terra, nec eius qui fodit terră, intentio fuit inuenire thesauru, necesse est tale inuerione thesauri, per accidens esse; ná in agente per intellectú & voluntatem, quod fit secundu intentioné eius, dicitur fieri per se, quod auté præter intentioné fit, per accidens fieri dicitur. Ad id auté quod additut de arte inueniédi thesauros absconditos, ita respondendum est. Non omnis inuentio thausauri est fortuita: sed ea quæ accidit præter intetioné; quare si qua est ars, quæ doceat invenire thesauros abscoditos, eiulmodi inuentio non est fortuita, quippe cu ea sit non modo secudú intentioné agentis vel que tentis, led etiá lecudú cettá definitáque Quando in artis ratione, [Plane (inquit Themist.in 2. Phy. super tex. 65.) neq; innetio shefan- uentio thesauri neq; iactio fundametorum, & fossio, simpliciter perri of fortuita tinet ad fortuna, posset enim quis fodere ex industria spe inveniendi 💇 quado no. the saurum. Sed cum non ad eum finé iacta sunt fundamenta, atq; iacienti obuius factus est thesaurus, & quodammodo fodientis manú offendit, huiulmodi occurlus superuentus ve fortuitus propriè nuncupatur]Hæc Themist. Quod si qui intendens thesauru inuenire, fodit terra atque eu inuenit, non dicitur secundu Themistium fortuitò inuenire, ergo multò minùs is qui no folu intendit inuenire, sed etiz callet arté inueniendi thesauros absconditos. Ad tertia. Est quidé for tuna caussa per se essectus fortuiti, sed fortunam esse caussa per se est dicere fortună esse caussam indeterminată, quia sub nomine fortunz latent infinitæ atg; indeterminatæ caussæ. Latet igitur in ipsa dubitatione fallacia, na quauis si vniuerse coferas fortuna cu effectu fortuito videatur habete inuice conexione certa, ac determinata, tamé si in particulari copares huc effectu fortuitu, videlicet inuentionem thefauri, cum omnibus caussis per quas haberi potuit, reperies illas esse: indefinitas, ac indeterminatas. Similiter etiam si illam thesauri inuétionem conferas cu fossione terræ ad efficiendum sepulchrum, vide-. bis inter talem caussam, & talem effectum, nullam esse connexionem

Dupliciter aliquid rarò enenst.

per se arque coniunctionem. Ad quartam. Dupliciter aliquid est ratò eueniens secundum Auicennam: uno modo, respectu temporis, quia rarò euenir, vi eclipsis solis: alrero modo, respectu caussa, quia ex tali caussa postra, rarò existit talis essectus, sicut rarò accidit, vi quis sodiendo agrum, suueniat thesaurum: quod priori modo sit tarò, non contingit fortuitò, immò sieri potest, vi necessario eueniat, vi patet in eclipsi solis, quin etiam, qua sinti huius generis, possint dici semper euenire, non quidem absolutè, sed quia cum eorum caussa postra est, semper eueniunt: quod autem posteriori modo.

modo fit rarò, id fortuitò contingit. Effectus igitur fortuitus vtroque modo est rarus, & quia simpliciter rarò accidit, & quia ex tali caussa, rarò & per accidens existir. Ad quintam. Non est superuacanea talis particula, nam neque simpliciter omne rarum est per accidens, ve paret in eclipsi solis, & aliis similibus, quæ rard quidem, sed non per accidens eueniunt; neque omne per accidens, est rarum; nam homo generans hominem, etiam per accidens generat hominem quantum, & risibilem, que tamen homini necessariò sunt adiuncta. Ad lexram. Effectus fortuitus, vt limpliciter lit fortuitus, duo in le habere deber; vnum oft, vt accidat præter intentionem agentis; alte- Vi offelin arum eft, vt fit in iis quæ rard eveniunt: si alterutrum horum defverit, liquis dicatur non erit absolute fortuitus, sed tantummodo secundum quid : qua-fortuitus simre qui intendit ex ludo lucrari, tametsi lucrum incertum is tamen pliciter, due iplum non est simpliciter fortuitum, quippe cum sit intentum & optatum à ludête: veluti si quis terram foderet, ve inueniret thesaurum, tune inuétio thesauri (vt Themissium dicere paulo ante commemorauimus) non elset fortuita, tameth incerta lit, & ratò contingens. Similiter(inquit Alexander)si quis immoderate corpus exerceat vsque ad sudorem, & lassitudinem, quam continuò subsequatur febris, huiusmodi febris non est fortuita, licet ea præter illius voluntatem, & opinionem accidat, quia vt plurimum euenit, vt qui immoderate fazigantur & sudat, in sebrim incidant: idem quoq; dicendum est de co qui hyeme nauigas facit naufragiu; non enim (ait Themist.in 2. Phy. super tex. 91.)ea omnia que citra confilium,& voluntatem eveniunt statim fieri videntur à fortuna. Euenit hyeme nauiganti naufragium facere, hoc neque ex proposito, consiliove, neque fortuito euenisse dicimus, quia plarimum foler exitus iste esse nauigantium hyeme. Ad septimam. Quamuis ille pictor intenderet exprimere spumam, tamen non putabat eo modo exprimi posse quo expressa suit, videlicet proiiciendo colores in os imaginis, quare illo modo spumam fieri, & rard contingit, & præter intentionem agentis. Ad octavam. Arist.in 2. Phy. Physice ac vere de fortuna loquitur, in illis autem ad Eudemű libris, moraliter, id est, populariter; multa enim Aristoteles Quemodò esin illis libris moralibus tractat, non tam limate ad veritatem Philo-fethu formi-Sophicam, quam ad vulgarem opinionem, sensumque popularem, at the sint 400 que ad commune hominu iudicium accommodate. Posset etiam dici, effectus fortuitos appellari posse dininos, vel à diuina caussa profectos; quia licer ipsi respectu hominis sint per accidens, tamé respe-Au Dei omnia regentis, & administrantis, sunt per se: cu enim no simt ab homine provilist intéti, sed à Deo tantu definiti & ordinati, merizò sanè nó humani, sed divini appellatur. Verú de fortuna hactenùs.

De casu vel potius de monstris que vulgo pusantur casu enemire. CAP. X.

As v s ea re solùm differt à fortuna quòd fortuna, in iis est quæ agunt ex electione, & in rebus humanis locum habet; casus autem in agentibus naturalibus, & in iis quæ siunt naraliter, versatur: in quibus si quid rarò & per accidens sit, id casu euenire dicitur. Vide Aristotelem 2. lib. Physicorum, atex. 60. vsque ad 65. De monstris autem breuiter hoc loco explicandum est; partim quoniam ea vulgò putantur fieri casu, vt indicat Arist. 2. Physi. tex. 64. partim etiam, quia licet natura operetur ob aliquem finem quem ve plurimum assequitur, interdum tamen ab eo desicit & aberrat, ex quo monstrum existit; ve est apud Arist.in 2. Phy.tex. 82. Neque.verò quæcunque de monstris vel fabulosè, vel historicè, vel etiam Philosophice commemorari possent, ea hic subtiliter exponemus, sed tantùm attingemus pauca quædam in quibus Physica &generalis monstrorum cognitio, continetur; declarandum enim est quid fit monstrum, quæ fint monstrorum genera, quæve caussæ, in quibus rebus monstra reperiuntur, & an ea casu effici & existere putandum sit.

Quid fit moftrum.

Monstra esse in rebus naturalibus, clarum est. Etenim cernimus, in omni ferè animantium specie, interdum naturam à fine suo deficere & errare, qui defectus & error si est insignis, vocatur monstru. Quinetiam necesse est huiusmodi monstra aliquando contingere; nam necesse est, id quod defectibile est aliquando desicere : atque hinc ratio & origo mostrorum existit. Quid autem sit monstrum, ad hunc modum videtur Aristoteles explicasse in 4. lib. de Generat. animal. cap. 4. Monstrum esse oblasionem rei prater eine naturam, in iu qua non semper, sed ve plurimum agunt eodem modo. Potest etiam in text. 82. lib. 2. Phys. elici alia definitio monstri, ve monstrum sit, peccatum natura agentes ob aliquem finem, que tamen frustratur alique principie corrupte. Vel aliter etiam definire pollumus, monftrum effe vitium natura deficientie à fine sue ob aliquod impedimentum, raro contingens.

Septein gene- Sunt autem multa monstrorum genera; potest enim monstrum rumonstrori. vatiis modis effici. Primò. In sexu, vt si fuerit aut incerti sexus, aut habens verumque, cuiusmodi est Hermaphroditus. Secundò. Propter aliquam qualitatem, vt si habeat nimiam crassitiem, aut tenuitatem, aut aliam quampiam notabilem & inustratam qualitatem. Tertid. In excessuaut desectu magnitudinis, ve si membra fuerint insigniter maiora aut minora, quam comuniter acuaturaliter esse solent. Quartò.In

tò.In litu, vt li membra præter consuetudinem naturæ sint transposita. Quintò. In figura, vt si homo sit figura no recta, sed ponatur more quadrupedum, aut si homo habeat faciem, aut aliud membrum, non modo humano, sed ferino. Sextò. In victu & moribus, nam qui humanis carnibus delectantur & ob id vocantur ανθεωποφάδι inter monstra, & portenta humanæ naturæ numeratidebent. Septimò.In numero, vt si nascatur homo, biceps vel senos digitos singulis manibus habens, aut tantum monoculus, vel vnipes.

Multas autem ob caussas monstra contingunt. Primum, ob materiam, cuius vel redundantia, vel defectio & penuria, vel confusio ac causa monpermixtio seminum, est monstrorum caussa. Deinde, propter agens: strorum. hoc autem duplex est; vnum principale, nempe virtus formatiua existens in semine; alterum instrumentarium, nempe qualitates, præsertim verò calor; hujusmodi autem agentium nimis exuperans aut deficiens virtus, reddit effectus monstrosos: his etiam annumerari debet praua qualitatum inter se proportio. Posteà, ob peruersitatem matricis seu loci in quo fœtus continetur.Prætereà,ob membranam seu tunicam qua fœtus involuuntur atque distinguuntur, nam distuptio tunicæ secudinæ, qua obuoluitur, & obtegitur sætus humanus, facit vt semen diffluat ac distrahatur, & monstrosum aliquid generetur. Similiter in ouis habentibus gemina vitella, si desit membrana ea disterminans, nascitur, pullus vel biceps, vel quaternis pedibus. Ad extremum, propter aliqué aspectum & constellationem cœlesté alicnam vel contrariam fœtui generando. Astronomi enim arbitrantur generationi cuiuis animantis, esse propriam aliquam & accommodatam constellationem, quæ si tunc desit cum sit animalis generatio, & adsit alia vel contraria vel aliena, necesse est generari animal imperfectum & monstrosum. Sed doceamus, in quo genere rerum precipuè monstra contingant.

Monstra non contingunt in elementis; corum enim natura cùm In anibas revniformis & simplex sit, non admittit in se rationem monstri, itaque vii generibus elementum vel generat effectum sibi similem, vel non generat; qua-sint monstra. re illius error & peccatum aut nullum est, aut non est aliud, qua non generare: nisi fortè quis statum & dispositioné elementi secundum qualitates vel activas vel motivas, quæ est contra eius naturam, appellare velit monstrosam. In cæteris naturæ operibus, inuenitur quidem ratio monstri, sed in rebus inanimatis est obscurior atque ignotior,& si quod peccatum in illis contingit, id ferè non solet appellari mostrum. In plantis auté manisestiora sunt peccata, sed minus etiam quam in animalibus, in que proprie cadit atque couenit ratio & no-

Quinque



K iiij

men monftri. Et quammis in aquatilibus, ob teneritatem, mollitiem & humiditatem materiæ, propter quam cotum genetatio atque constitutio, facile ac varie viriari & deformati potest, verilimile sit exoriri plurima mostrorum genera, ea camé nobis minus nota sunt, proprereà quòd corú species, ob ablerulam & à sensibus nostris remotá corum habitationem, ferè nos lateant. A nistoteles autem in 4. lib. de Generat, animal. cap. 4. affirmat in its animalibus, que multos foctus. fimul concipiunt arque pariunt, præsertim verd in gallinis, frequentiora monfira contingere, ob multorum feminum, que fimul continentur, permixtionem atque confusionem. Quo sit, vt dicat in Ægypro, vbi fæminæ sunt fæcundiores, crebrius existere homines monstrosos quam apud nos.

An pluta mb in plantis quàm in animalib su.

An verò pluta monstra reperiantur in plantis quàm in animalibus fra meniant controversum est inter Philosophos, Quidam ainne plura inveniri in plantis, propter ea quæ scribit Auerr.in 2. Phy. com. \$5. dicens naturam maiorem habere curá & sollicitudinem de animalibus, quamde plantis, quare non permittet plura monstra in animalibus quam. in plantis. Idem etia significate videtur Arift in tex. 83 illius comméti, ita scribens contra Empedoclem; virum igitur & in plătu fiebant, ve bouigena, viriprora, sic vitigena oleoprora an non inconuenious enim, sed tamen oporcobat: fiquidem & in animalibin. Hac Arist quibus verbis innuit se in animalibus continguat monstra, multò magis ea debere contingere in plantisemonstrosas autem plantas nos minime dignoscimus, vel propter imperfectionem plantarum quæ obstat quominus benè discernamus monstrosas plantas à non monstrosas; vel quia cum earum species non sint nobis plane cognitæ, sieri potest vt quod in eis monstrosum est, existimemus ad aliquam carum species nobis ignotam pertinere. Albertus autem (cui nos magis-assentimur) in explanatione supradicti textus contrà sentit, affirmans crebrius effici mon-Ara in animalibus quàm in plantis:ídque confirmat dupliciter ; tum quia semen animalium est mollius & humidius quam plantarum, quocirca magis est obnoxium alterationi & corruptioni, & magis aptum ad accipiendas allenas & aduerfarias affectiones; tum etiam, quia generatio animalium, est quam plantarum multò difficilior atque operosior, pluribusque rebus indigens, ex quarum cuiuslibet de-An home bi- fectu, necessa est imperfectum & monstrolum animal existere. Sed ceps sit von, quæret aliquis, si forte nasceretur-homo biceps, is censendus esset an duo homi- vnus, an duo hominos? Respondemus hanc quastionem proponi & folui ab Arift. 4. lib. de Generat. animal. capit. 4. ait enim id esse diiudicandum ex corde, quod est principium animalis, & vbi secundum iplum tam vegetatiua quam lenlitiua anima præcipue relidet. Nam-

Digitized by GOOGLE

ficor.

fi cor fuerit vaum, tameth cætera membra geminentur, vnum erit animal: sin autem ipsum fuerit multiplex, non erit vnum. Idem quoque ex aliis externis signis discerni posser, nempè considerare oporteret, an qui videntur elle duo homines, hi sentiendo, expetendo, loquendo & aliis similibus actionibus exercendis variè discrepent. an similiter consentiant inter se in omnibus; si discrepent, duos esse homines; sin omnino consentiant, vnum duntaxat esse dicendum

Restat vt videamus, an existimari debeant monstra casu gigni,nec- An monstra me. Themistius paraphrastice explanans tex. 64. Physicorum redar- essu siam. guit eos qui opinatur mottra non fieri calu, proptereà quòd ea priufquam oriantur, videantur habere certas & proprias caussas, nimirum vel aliquam cœli constellationem, vel exuberantiam aut desectum materize, pari enim, inquit, ratione, neque lapis deorsum cadens, diceretur casu percutere transcuntem, siquidem etia intra lapide est gramitas, que est propria caussa illius motus : verba Themistij sunt hes; Cum aliquid grater naturam fit, ot monftrum, id non fortuna fed cafu dicimus pronenssezut manus sexdigita;nisi forto fateri nolu hususmodi portentanatura fieri casu, sed propria or certam causam habero, eam videlicet que intrinsecus fuerit antequam ederentur in lucem, aut fiderationem, aut materia exuberanriam & copiam, aut contra defettu. Sed qui ita dicunt, nonne vident idem posse dici de lapide quem casu cecidisse non negarent, habuisse illum viique intrafe causam, granitatem & pondue, sod certe pondue causa efficiens est deuolutionie & casu , non etiam percussionie , sed casue percussionem fecit: hæc Themistius. Altera est opinio quæ nobis probabilior videtur, monstra non casu, sed per se fieri; nam causse monstrorum funt per se: determinatæ,& certæ,ac scientia comprehensæ,quas nos supra commemorauimus. Et quamuis huiulmodi caullæ lint raræ, tum respectu temporis, quia rarò accidunt, tum respectu naturæ, que ve plurimum assequitur suum finem, raróque ab eo deficiens producit monstra; attamen illis caussis positis, vel necessariò, vel ve plurimum efficiuntur monstra. Ac licet natura cum aggreditur operari, non intendat monstrum, tamen postquam impedita finem suum attingere non potest, totam vim suam convertit arque confert ad productionem huiusmodi monstrorum. Ex quo planum est, errare vehementer cos qui putant animalia quæ generantur ex putri materia, casu fieri; cumomnium operum naturæ sint certæ caussæ, tempora, modi aliæque circunstantiz à natura præfinitò constitutæ; quod est valde remotu. ab iis que fiunt casu vel fortuito: quid? quod animalium que sunt ex . putri materia, generatio talis qualis est, vel semper, vel ve plurimum

suenir ? merito igitur illos reprehendir Auerroës 1. lib. de Generat.

animal. & 8. Phy. com. 46. quòd autem monstra simpliciter non fiant

à casu indicat Arist. 2. Phy. tex. 64. ita scribes; Cum sit aliquid prater naturam, tum id non à fortuna, sed magis à casu factum esse dicimus. Est autem & hoe alterum, huim enim extra est caussa, ilim verò intra. Hæc Atist. Quem locum explanans Simplicius, docensque ea, que præter naturam accidunt, vt sunt mostra, non fieri casu, cum ex certis definitisque caussis procreétur, hæc scribit; Est alind, qued per se caussa est eine qued est prater naturam, ut tale gignatur, non secus quam eim quod fit secudum naturam; ant enim compreßio, aut mala temperatura, aut materia redundatia vel inopia, aut aliquid eiusmodi caussa est per se eius quod sit prater naturam : hæc Simplicius. Pollunt autem monstra dici fieri casu secundum quid, tum quia neque semper, neque vt plurimum, sed rarò accidunt; tum etiam quia non sunt per se intenta, sed per accidens; contingunt enim non alicuius rei gratia, led solum ex necessitate & inordinatione materia; natura enim directò tendens ad suum finem, cum ob aliquod impedimentum eum assequi non potest, à suo naturali cursu per accidens deflectit, ac digreditur ad generanda monstra. Quamobré scitè Arist. in supradicto quarto libro de Generat, animal, cap. 4. huiusino di mó-Ara vocat παρεκβάσεις, id est, quasdam naturæ excursiones atq; digressiones. Nam cum natura quod vult & intendit perficere non potest, ne nihil agat, facit id quod potest, si no tale quale à principio intendebar, certe quam potest ei simillimum. Possent autem dici monstra fuisse intenta à mundi opifice, quatenus is, quò mudus esset omni genere entium completus & absolutus, voluit in co esse tes necessarias quam contingentes. Contingentiam autem rerum necessariò interdum sequitur desectus & error, vnde monstra oriuntur. Verùm de monstris hæc satis sint. Ne longiùs à proposito digredientes, & diutius in tractatione monstrorum commorantes, doctrina hanc nostram faciamus rerum quæ tranctantur similem, hoc est, monstrosam. Qui autem de mostris cupit plura scire & subtiliùs cognoscere, legat Arist. 4. lib. de Gen. animal cap. 4. & Auer. ibidem, Albert. item in 2, lib. Phy. trac. 3. cap. 3. ex quo mutuatus est Iandunus quæ de móstris in quæstionibus suis super secundum Physic.reliquit scripta.

Quemodo monstra possunt dici casu enenire, vel esse intenta à natura.

De contingentia.

CAP. XI.

Vontam autem casus, fortuna, monstra, omnis denique inordinatio, instabilitas, & inconstantia rerum sublunarium, ex carum rerum contingentia oriuntur: neque enim hæc in rebus necessarie

cessariis, atque immutabilibus, sed tantum in contingentibus, locum habere possunt; idcirco non erit alienum instituto nostro, nonnihil dicere de contingentia : de qua duæ præcipuæ quæstiones explicari debent: vna est, an sit rebus contingentia; altera quæ sit prima radix, origo, & caussa contingentia, propter quam res, & sunt, & dicuntur contingentes.

Stoici existimantes non posse constare & cohærere contingériam Opinio Stoicum Dei prouidentia, vt hanc retinerent, illam è rebus sustulerunt, corum tellen-hac vtentes ratione: si est prouidentia, non crit contingentia; sed est gentiam, prouidentia; ergo non est contingentia. Maior (nam de minori non prouidentia; ergo non est contingentia. Maior (nam de minori non est in præsentia certandum)ita probatur. Prouidentia Dei includit tria, præscientiam, voluntatem, & dispositionem Dei; quæ tria excludunt à rebus contingentiam: nam quod est prouisum à Deo, hoc est, quod Deus præsciuit, voluit, disposuit seu constituit ve aliquando eueniat, id non potest non euenire : neque enim potest, aut præscientia Dei falli, aut voluntas frustrari, aut ordinatio impediri; sed omnes res sunt à Deo prouilæ, ergo omnes necessariò & immutabi-

liter eueniunt; quare nullus contingentiæ locus relinquitur.

Auicenna concedit contingentiam in rebus humanis, quæ pendent Opinio Aniex libero arbitrio, sed ea negat esse in rebus naturalibus; hac ratione: cenne & opolita caussa sufficienti ad agendum, necessariò sequitur effectus; ergo nulla caussa sufficiens in rebus naturalibus, est contingens : nam si aliquando non producit effectum, id non accidit ob contingentiam, sed ob insufficientiam caussæ. Vide hanc rationem apud D. Thomam 1.part.quæst.115. art. 6. & apud Caietanum ibidem. Hanc sententiam Auicennæ probat etiá Ochamus quodlibeto 1.quæst.17. hoc argumento. Agens naturale habens omnes conditiones requisitas ad agendum, non potest non agere, hac enim re distinguitur agés naturale ab agente voluntario & per electionem : vel igitur caussa naturalis sufficiens ad producendum essectum, habet tunc aliquod aliud agens naturale impediens ipsam à productione, vel non habet; fi non habet, ergo tunc necessario producit effectum; sin autem haber, ergo illud, cu sit agens naturale, necessariò impediet: quare quicquid tunc eueniet, ex necessitate eueniet.

Scorus 1. Set. dift. 2. queft. 2. & dift. 8. quæft. 5. & dift. 39. duo afferit: Opinio Scoti. vnum est, secundum veritatem esse cotingentia in rebus naturalibus; cùm enim secundú veritate Deus agat ad extra, contingéter, & libete potuit creaturas producere, ac no producere, porest etiam coseruare eas & no coleruare; quamobrem ram productio, quàm esse reru, esse contingens: alterum est, secundum Aristotelem qui putauit Deum agere ex necessitate naturæ, nullam in rebus contingentia esse posse:

Digitized by Google

hoc probat ipse dupliciter. Primò, quia quicquid sit, vel immediatè fit à Deo, qui cum agat ex necessitate, id etiam ex necessitate siet; vel fit etiam à caussis secundis, & sic etiam necessario fiermam cansse secundæ, cum fint velut instrumenta primæ caussæ, non mouent, nis prout mouentur à prima; led à prima mouentur necelsarié; ergo ip-Le quoque mouebunt necessarió; quare quicquid ab ipsis fiet, necessario fiet. Deinde, caussa prima priùs natura respicit effectum producendum, quam caussa secunda; sed caussa prima ex necessitate agens, necessariò respicit essectum, ergo in illo priori essectus habet necessitatem respectu caussa prima; nec superueniens deinde caussa secunda, potest illam necessitatem à prima caussa iam induchim, ex iplo effectu auferre. Sed obiiceret aliquis Scoto, Aristotelé ponere in rebus contigentiam 1. lib. Physicorum vbi agit de casu, & fortuna, & lib.6. Metaph.tex. 5. & in fine primi libri Perihermenias, & multis in locis tradit contingens ad vtrumliber, pendens ex volútate hominis, & lib.3. Ethicorum astruit liberum arbitrium. Ad hæc non aliter respondet Scotus, quam affirmando Aristotelem sibi contradixisse. Is enim sensit Deum agere ex necessitate, is etiam concessit in rebus esse contingentiam, non animaduertens inter hæc duo esse (vt ab iplo demonstratum fuit) manifestam contradictionem. Hac igitur ab istis Philosophis acuté magis quam verè disputatur ad tollendam è rebus omnem contingentiam.

#### Probatur esse in rebus contingentiam. CAP. XII.

singentia tri

Probatur est ED vetus opinio est, eaque omnium penè tam Philosopho-in rebus con rum quà Theologorum siemata consensu, esse in rebus contingétiam:quam ego opinionem non dubito, & verissimam etse, & cuiuis facile probari ac persuaderi posse. Primum enim, contingentiam else, compertum est omnium propè sensuum iudicio. Videmus enim nonnullas res esse; quæ semper codem modo se habeant, vt cœlum, in cuius motu, nulla post hominum memoriam inconstantia, nullus error, & defectus adhuc notari potuit; has res necessatias dicimus; alias autem cernimus, non quidem semper, sed ferè, & vt plurimum codem modo euenire, interdum tamen, deficere; ve hominem nasci bipedem, vnum caput, duas manus, & singulis mani-bus quinos digitos habentem, ferè ita con allet, sed nonnunquam aliter etiam accidit; has res vocamus contingentes. Tantam hanc emidentiam rerum, tam constans, & certum indicium sensuum, qui non percipit, vel admittit, is profectò reiiciendus, & explodendus est à PhiloPhilosophia:recte enim Aristoteles in S. Phy. tex. 22. dixit dimittere Quantum fisensum in iis, que sensibus manifesta sunt, & rationes querere, infir-dem er auctomitatem quandam esse intellectus.

ritate habeat enidens indicium sensub.

Quid referemus enim (inquit Lucretius) quod nobis certins ipsis Sensibm esse queat, que vera, or falsa notentur?

Ex sensu namque omnia qua sunt credita pendent,

Cui nisi prima sides recte fundata valebit,

Hand erit occultu de robus quo referentes,

Confirmare animos quicquam ratione queamus.

Er quemadmodum Auicenna in i.lib. suz Metaphysicz scite ait; qui Eepidum dinegant primum illud principium, quodlibet est, vel non est, eos non Elum Anicenesse fatigandos rationibus, sed igne tandiu torrendos, quoad fatean- na, & Scott. eur, non idem esse vri, & non vri, dolere, & non dolere, ira etiam Scotus in 1. Sent. distin. 39. facete dixit; qui negant contingentiam, & clamant omnia necessariò euenite, eos tormentis exponendos esse, & tandiu cruciandos donec concedant, possibile esse cos non tor-

Deinde, contingentiam elle in rebus naturalibus præsergim sub- Breun et per-Iunaribus hac ratione concluditur. Quicquid habet materiam & fecta demoncontrarium, est contingens (loquor de materia in qua est prinatio, stratio qua & potentia contradictionis ad esse & non esse) sed omnes res sub- probatur esse probat lunares habent materiam & contrarium; ergo sunt contingentes. tingentiam. Hac demonstratio est à priori, & proptet quid, &ex propriis caussis ducta. Aristoteles enim lib.7. Metaphysicæ textu 22. & 1. lib. de Co- An esse alilo textu 136. do cet materiam caussam esse, cur res possint esse & non quid continesse. Verum Scotus co loco, quem paulò suprà posuimus, opinatus gens sit demohanc propositionem, aliquod ens est contingens, esse indemonstra-frabile. bilem : quod fallum esse, nos perspicue nunc ostendimus, demon-Atrando cam à priori, & propter quid. Prætereà, esse contingens, cùm necessario, ac per se dicatur de re quæ est contingens, sicut etiam esse corruptibile, ve ait Aristoteles 10. Metaphysicæ textu 26. aut dicetur in primo modo dicendi per se, hoc est, quiditatiuè, aut in seeundo modo. Non in primo modo, quia contingentia non conuenit rei in ordine ad prædicata sua quiditatiua, quæ non contingenter, sed necessarió de ea dicuntur; exempli caussa: homo non est res contingens ratione animalis, corporis & rationalis: hominem enimesse animal & corpus, non est contingens, sed necessarium; fed conuenit rei contingentia, in ordine ad ea quæ sunt extra quiditatem rei, nimirum in ordine ad productionem, existentiam, operationem, accidentia separabilia & alia eiusdem generis; conringens enim est hominem produci & non produci, esse & non-

else, operari & non operari, esse doctum & non esse doctum: adde quòd iplum quod quid est abstrahitur ab esse & non esse, & à posse else & posse non esse, in quo tamen consistit ratio & definitio contingentis: non igitur esse contingens, est prædicatum primi modi dicendi per se ac quiditatiuum. Sin autem est prædicatum secundi modi dicendi per se; ergo est demonstrabile, nam erit propria passio. Quamquam esse indemonstrabile dupliciter dicitur: & quod non potest demonstrati, quia est primum & immediatum immediatione (vt dicum) caussæ; quomodò hominem esse animal rationale, est indemonstrabile; vél quia non debet demonstrari, proptereà quòd nobis est notissimum; & demonstratio, cùm sit argumentatio, non debet adhiberi, nisi ad faciendam fidem rebus dubiis, atque hoc modo naturam esse, motum esse, multitudinem & distinctionem rerum esse, dicitur indemonstrabile; esse igitur conringens, non quidem priori modo, sed fortalse posteriori modo dici posset indemonstrabile: nam licèt caussa contingentia sit obscura & ignota multis, esse tamen in rebus contingentiam, nescio, cui non sit perspicuum & manifestum. Si igitur res sublunares habent materiam & contrarium; ergo, tam intrinsecus quam extrinsecus possunt impediri & deficere, & aliquando impedientur & deficient. Sunt igitur contingentes.

Dubitatio, an vninersum.

mundu peste fectione mundi: qui si est (ve appellatur ) vniuersum, hoc est, totum were appellari quid & perfectum, necesse est in eo contineri omnes gradus & omnia rerum genera; quemadmodum igitur cernimus in mundo esse caussas & caussata, finitum & infinitum, æternum & temporale, corporeum& spirituale, animatum & inanimatum; itaque quoque in co esse oportet contingens & necessarium. Sed dicet aliquis, hanc tationem nihil conficere secundum Theologos, quippe qui affirmantes in mundo non esse omnes species rerum quas Deus secundum infinitam virtutem suam producere posset, necesse habent fateri, mundum else imperfectum, nec polse ritè nominari vniuerlum, fiquidem multæ species ei desunt, quas tamen is habere posset. Verum ad hoc in promptu est responsum. Etenim perfectio mundi mon in eo est, vt is contineat omnes species rerum infimas possibiles, sic enim nunquam mundus perfectus esse posset, cum Deus semper plures, atque perfectiores species quibuscunque creatis possit efficere; sed perfectio mundi præcipuè spectari debet ex eo quòd mundus continer in se, omnes gradus entis primos & generales, omnia prima & summa genera reru in que ens proxime dividitur; cuiusmodi sunt substantia & accidens, caussa & caussatum, corporeum & incorporcum

Tertia eiusdem rei probatio atque confirmatio sumi patest ex per-

reum & ex vtroque coniunctum, animatum & inanimatum, contingens & necessarium; continet etiam omnia genera prædicatorum que sunt per se subordinata: continet denique omnes modos (vt sic loquar) essendi, nempè simpliciter esse, viuere, sentire, & intelligere: hanc igitur ob caussam verè dicitur mundus esse vniuersum, & perfe-**Cum quid.** 

# Soluuntur rationes negantium contingentiam. C A P. X 1 1 1.

Est At nune, vt ad rationes suprà positas aduersus cótin-gentiam, breuiter respondeamus. Ad rationem Stoicorum ita respondeo: cú dicunt ipsi quicquid est à Deo prouisum, Duplex meex necessitate euenite, distinguenda est necessitas, in absolută, & in necessitate immutabilitatis ex suppositione: necessitatem suppositione. absolută, voco eam, quæ simpliciter couenit rei ex natura eius & secundùm omnes differentias téporis; quomodò hominé esse animal, est necessariú absoluta necessitate; natura enim hominis ea est, vt coiunctio animalis cú homine sit omninò necessaria; atque hec quidem necessitas omnem excludit contingentiam, nec potest cum ea simul esse: necessitas autem ex suppositione dicitur, cum aliquid contingenter conuenit rei si eius natura absolute consideretur, ex suppositione verò, id est, relatum ad certam aliquam differentiam temporis, dicitur conuenire necessario necessitate immutabilitatis; quia tunc non potest non conuenire; exempli gratia hominem currere, simpliciter contingens est, neque enim cursus necessariam connexionem habet cum natura hominis, si tamen ponamus hominem currere, túc dum currit, necessariò currit, hoc est, non potest non currere. Sic igitut res contingens, secundum naturam suam potest esse & non esse, at eadem res dum actu existit, non potest tune non esse, quia omne quod est, dum est, necesse est esse quia omnia futura præsentatur Deo in illa sua æternitate tanquam præsentia, & secundum determinatam & actualem existétiam quam habitura sunt; ideò certò ea cognoscir, & hac ratione necessariò erunt; sicut cum actu sunt, necessariò sunt. Quemadmodùm igitur, licèt dum Petrus sedet, tunc necessariò sedeat, hoc est, non possit non sedere, non ideò tamen dicimus Petrum sedere esse necessarium: sed potiùs contingens, quia hoc est considerare sessionem Petri absolute, illudautem secundum quid, nempe tantum dum sedet; ita etiam, Petrum esse sessiurum, absolute. & tam sécundum naturam Petri quam secundum rationem sessionis, contingens est, relatum tamen ad scientiam Dei, qui in sua æterni-

tate videt Petrum, non vt sessurum, & vt indeterminatum ad sedendum, vel non sedendum, sed vt iam determinatum ad sedendum & vt actu sedentem, est necessarium necessitate immutabilitatis, quia non potest non esse. Et sicut cum Petrus seder, tunc non potest non sedere, & omnes tamen dicimus illum contingenter sedere, sic si Deus præscit Petrum cras sessurum, non poterit non sedere, nihilominus tamen simpliciter & absolute dicimus Petrum cras selfurum contingenter. Vtar ad hoc declarandum, eo exemplo quo ad eandem rem illustrandam, vsus est Dinus Thomas, prima parte, quæstione 14. articulo 13. ad secundum. Lapis ea ratione ve existic in mundo, per le res quædam est materialis & singularis, sed vt intelligitur ab anima nostra (ponamus enim nunc cum Diuo Thoma tantum res immateriales & vniuersales directe cognosci ab intellectu nostro)est quodammodò immaterialis & vniuersalis; sicut igitur lapis, simpliciter est materialis, relatus autem ad intellectum, est quodammodo immaterialis, neque hæc immaterialitas tollit illam materialitatem, led limul in eadem re legundum diversas rationes else possunt: sic etiam fututum contingens provisum à Deo, secundum se & simpliciter, contingenter euenier, & poterit esse ac non esse, relatum tamen ad scientiam Dei, quodammodò eueniet necessariò; neque necessitas hæc excludit illam contingentiam. Sed hæc saris sint ad soluendam rationem Stoicorum, nam velle subtiliùs & pres-

tingentiam, non est huius loci. Ad rationem Anicenna refondetur.

Optimum

exemplum D.

Thoma.

Ad rationem Auicennz fit hoc responsum. Potest esse agens namrale per se sufficiens ad agendum, & tamen non ager, extrinsecus impeditum ab alio. Sit, v.g. ignis per se sufficiens ad comburendam stupam ei appositam, sed extéplo ingruat vehemens aliquis ventus aut imber, qui vel extinguens ignem, aut madefaciens stupam, vel dissipans ignem, aut stupam difficiens, impediat combustionem : hincliquidò cernitur, impeditam fuille combustionem stupz, non ob insufficientiam ignis, sed ob impedimentum extrinsecus accedens: ergo etiam in agente naturali sufficienti ad agendum, clarè perspicitur contingéria; quin immò hoc ipsum, quod est agens naturale esse sufficiens ad agendum, & non agere tamen extrinsecus ab alio impeditum, manifestissime declarat eius contingentiam, cum posita ex parte agentis omni sufficientia requisita ad agendum, etiam tunc, ipsum agens extrinsccus impediri queat ab agendo.

siùs explicare qua ratione prouidentia Dei non auserat ex rebus con-

Ad rationem Ochami.

Ad rationé Ochami sic responderi porest. Agere necessariò, dicitur dupliciter: vel ve opponitur ei, quod est contingenter agere, & lignifi-

Egnificat, semper agere codem modo & nunquam impediri possesb Dupliciter di agendo; vel vt opponitur ei, quod est agere voluntarie & per electio- "poses, agene nem, & significat non esse in potestate eius non agere, si nihil ei deest aliqued agere nem, & significat non esse in potestate eius non agere, si nihil ei deest necessario. sorum que requiruntur ad agendum, nullumque adest impedimentum: ratio ipsius Ochami, concludit agens naturale agere necessariò Loc posteriori modo, quod nos libenter concedimus. Sed nos, cum dicimus res sublunares non esse necessarias sed contingentes, loquimur de necessitate priori modo accepta; ergo vt demus ipsi Ochamo hanc esse necessitatem in agentibus naturalibus, ve cum agunt, necessario agant, hoc est, non possint non agere, & cum impediuntur, necessario impediantur, hoc est, non possint non impediri; is tamen debet vicissim nobis concedere velit nolit, esse in rebus naturalibus eiusmodi contingentiam, vt nec semper agant, nec semper impediantur, sed aliquando agant & aliquando impediantur; quod nobis satis est ad cam, de qua nunc agimus, contingentiam astruendam.

Ad rationes Scoti hoc modo respondendum est. Licèt caussa pri- Ad rational ma moueret necessario, tamen propter contingentiam secundarum sou. caussarum, esfectus existerer contingens, quia motio & actio çaussa primæ non recipitur in secuda caussa secundum conditionem caussæ primæ, sed secundum dispositionem caussæ secundæ determinatur, & modificatur; quicquid enim recipitur, per modum recipientis recipitur; nec actio recipitur secundum conditionem agentis, sed secudum dispositionem patientis; cuius rei exemplum habemus in syllogismis, in quibus conclusio semper sequitur debiliorem partem, ex maiori enim affirmatiua, vel necessaria, vel vniuersali, & minori negatiua, vel contingenti, vel particulari, sequitur conclusio non maiori, sed minori similis, nimirum, negatiua, contingens, particularis. Ergo caussa secunda, non mouer nisi mota à prima, hoc est, nisi concurrente motione primæ, per quam ipla cietur, dirigitur, determimatur & applicatur ad mouendum; sed no mouet secundum modum mouendi quem habet prima, sed mouet secundum modum naturæ suæ; quæ quoniam est contingens, hinc necessariò esticitur, vt non solum motio procedens à caussa secunda sit contingens, sed etiam motio proficiscens à caussa prima, quoniam recipitur in caussa secuda contingenti, etiam ipla contingens esse debeat, & contingenter attingat effectum. Illud verò quod addit Scotus, caussam primam prius respicere, vel attingere effectum quam caussas secundas, partim verum eft, si (priùs) significet intimiùs, & independentiùs (vel vt loquuntur Theologi) immediatius immediatione virtutis; sed hoc modo nihil facit ad propolitum: partim fallum est, si priùs respicere vel attingere effectum, significat priùs agere, & imprimere aliquid

in effectum, quomodò sumi debet à Scoto ad concludendu id quod vult concludere, dico id esse falsum: tum quia caussa vniuersalis per se indifferens & indeterminata est ad hunc, vel alium effectum particularem producendum, nec attingit effectum, nisi determinata & modificata per caussas secundas & particulares; quomodò igitur potest vis, & caussalitas eius peruenire ad essectum priùs quam vis causfarum secundarum? tum etiam; quia vna numero productio est per quam effectus particularis producitur simul à caussis secundis & à caussa prima; non igitur potest caussa prima inducere in esfectum necessitatem aliquam, priùs quàm caussa secunda inducat in eundem contingentiam. Atque hinc palàm est, Aristotelem facientem Deum, agere ex necessitate natura, & ponentem in rebus contingentiam, non sibi ipsum contradixisse, cum hæc duo non pugnent inter se; qua rem Heruzus quodlibeto 2. quzst. 4. copiose, acute, doctéque tra-Cauit. Iam verò quod ait Scotus, secundum veritatem contingentiam esse in rebus propter contingentiam & libertatem Diuinz voluntatis liberè producentis & conservantis creaturas, quàm sit remotum à vera ratione, mox oftensuri sumus in eo, quod proxime sequitur, capite, in quo alteram quæstionem de caussa & (vt vocant) radice contingentiæ, explicabimus,

Qua sit caussa contingentia secundum alies scriptores.

#### CAP. XIIII.

Varietas rerii contingentii.

VETIPLEX est contingens; etenimaliud est in poteria passiua, vt materia prima contingenter & indisserter se habet ad quassibet formas presertim singulares & indiuduas accipiendas; & aliud est in potentia actiua, sunt e-agentia necessaria, & alia cottingentia. Russus contingés.

nim quædá agentia necessaria, & alia cótingentia. Rursus contingés, aliud naturale, aliud voluntariu; nam & ignis cótingenter agir, & homo per liberú arbitrium contingenter operatur. Inter hæc duo contingentia est triplex differentia. Primùm, quòd contingens naturale euenit vel vt plurimùm vel rarò, per se quidem, vt plurimùm, pet accidens autem, rarò; hominem enim nasci bipedem, vt plurimùm euenit, contrarium autem, rarò accidit: contingens verò voluntariú, habet se indisferenter, & vt vocant ad vtrumliser. Deinde, contingens naturale est secundùm naturam suam definitum, & determinatum ad modum operandi, & ad essectum vnius rationis, contingens autem voluntarium, minimè. Denique, contingens naturale, cùm habet omnia, quæ requiruntur ad agendum, nullúmque occurrie impe-

impedimentum, non potest non agere, & semper agit toto conatu, & contentione suæ virtutis, hoc est (vt loquuntur l'hilosophi) secundàm vltimum suæ potentiæ; contingens autem voluntarium non ita est affectum, cùm in eius potestate sit agere & non agere, & tanta vim ad agendum conserat, quantam vult, non quantam potest. Adde his quartam disserentiam, quòd suturum contingens naturale præsciri potest; at suturum contingens voluntarium, solo à Deo certò sciri potest. Nobis in præsentia sermo erit de contingentia, quæ est in rebus naturalibus, cuius caussam nunc inuestigare volumus: nam de contingentia quæ est in libero arbitrio, also loco disserendu est. Quæ igitur caussa sit cur res naturales, quæ sunt insrà orbem Lunæ, & verè sint, & verissimè dicantur contingentes, breuiter disquiramus.

Scotus 1. Sent. dist. 1. quæst. 2. & dist. 8. quæst. 5. & dist. 39. caussam Opinio Soui. contingentiæ, quæ est in rebus, non aliam esse air, quàm contingentiam & libertatem diuinæ voluntatis; proptereà enim res sunt contingentes, quòd eas Deus liberè produxit, hoc est, potuit producere & non producere; liberè etiam eas conseruat, potest enim conseruare & non conservare; quare necesse est tum ipsum fieri, tum ipsum esse creaturarum esse contingens. Hæc opinio falsa est. Primum enim, hinc efficeretur omnes res else æqualiter contingentes, nullúmque dari ens in rebus creatis necessarium & immutabile, siquidé omnia quacunque sunt in mundo, pari libertate voluntatis produ-Cha sunt à Deo. Scotus igitur, vt in rebus creatis seruet contingentia, aufert necessitatem & immutabilitatem à rebus, cum tamen ens necessarium& immutabile sit multò nobilius atque præstantius, quàm ens contingens, magisque pertinés ad perfectionem vniuersi. Deinde, quid prohibet Deum velle quidem contingenter seu libere, sed tamen velle alias res habere esse contingens, alias autem habere esse necessarium?cur ex contingentia voluntatis diuinæ concludit contingentiam rerum,& non similiter ex æternitate,simplicitate,immaterialitate, immutabilitate voluntatis diuinæ, concludit res omnes esse æternas, simplices, immateriales, & immutabiles?

D. Thomas 1. part. quæst. 19 art. 8. causam contingentiæ resert ad Opinio Dini efficaciam voluntaris diuinæ; quoniam enim voluntas Dei est esti. Thomas cacissima, inde sit vt non solum siant quæ Deus vult sieri; sed etiam eo modo siant quo Deus vult ea sieri: vult auté Deus quæda sieri necessariò & quædam contingéter, vt sit ordo in omnibus ad complementum vniuersi. Verùm (nisi ego sallor) D. Thomas non reddit verá rationem & causam omnis contingentiæ: nam, vt demus contingentia rei que est vel in eius productione, vel in actuali existentia, vel

in operatione, pendere ex efficacia diuinz voluntatis, quoniam hze omnia possunt esse & non esse, attamen quòd homo (verbi gratia) secundum naturam suam sit res contingens & corruptibilis, siue producatur siue non, siue existat siue non existat, hoc non pendet ex essicacia diuinz voluntatis. Etenim cum Deus nihil extra se velit aut agat ex necessitate, sed contingenter, ac liberè, corum tantummodò voluntas Dei caussa esse potest, quæ possunt esse & non esse; at hominem esse rem contingentem, est omninò necessarium, nec potest fieri à Deo, vt sit homo, & non sit contingens; nam else contingens, vel est de essentia rei, vel intrinsecè ac per se consequitur essentiam; quamobrem oppolitum eius conuenire rei, quæ lecundum naturam fuam est contingens, implicat contradictionem; quocirca non potest fieri, nec cadit sub Dei voluntatem: immò cum ex natura rei, vel certè secundum modum nostrum intelligendi, prius sit Deum intelligere in sua essentia omnes res, quam velle eas producere, in illo priori præsen:antur intellectui diuino omnia quæcunque sunt producibilia, quorum alia habent naturam contingentem, alia necessariam: priùs igitur est Deum cognoscere esse aliquas naturas contingentes possibiles produci, quain Deum velle eas producere; immò vult eas producere, quia in latitudine totius entis producibilis à Deo, cognoscit esse aliquis res contingentes, & alias necessarias producibiles: contingentia igitur quæ est propria passio per se consequens essentiam rei, non conuenit ipsi rei propter essicaciam diuinæ voluntaris.

Opinio A. phrodifei.

Alexander Aphrodiscus lib. 2. de Anima cap. 45. innuit caussam handri A. contingentiz, else iplum non ens inspersum & immixtum rebus; ita enim scribit; Si entium, quadam sunt sempiterna, alia verò corruptibilia, non obaliam caussam differentia horum esse potest, quam ob non entis communicationem:propter enim mixtionem eius, or temperametum, prafentiamque, infirmitas & unbecillitas ys qua sempiterna non sunt adveniens, prohibet ipsa semper effe , atque codem modo semper habere. Propter non entu igitur mixtionem, corruptibilia talia sunt; & si non ens non esset in rebue, nullum ens esset corrupribile Hactenus Alexander. Sed quid significare velit Alexander per hoc fuum(non ens) haud facile est intelligere. Si enim significat materiam primam, in qua quoniam est prinatio, & potentia contradi-Aionis ad else & non else, solet ea ab Arist. & à Peripateticis appellari non ens,rectè ait (vt non paulò infrà docebimus) huius modi (no ens) esse caussam contingentiæ. Sin autem per illud (non ens) non vult aliud significare quam hoc quod est, res non posse semper esse, & posse deficere ab ipso esse, continenter variari, & mutari tendédo ad non else, profectò non reddit caussam contingentiz, sed tantùm -expliexplicat rationem & definitionem contingentis. Est enim contingens, quod non potelt semper else, sed potelt else & non else; quare in ratione contingentis invenitur permixtum, else cum non else; no igitur caussa contingentis (quam nunc quærimus) est posse non esse, cum hoc iplum lit contingens; caussam autem dinersam else oportet ab eo cuius est caussa; & cum idem sit quærere quæ sit caussa, cut alique res fint contingentes, quod querere que fit cauffa cur alique res possint deficere & non else, assignare hoc caussam illius, est affignare idem caussam sui ipsius; sicut caussa eclipsis lunz non est defectio luminis in luna, quoniam idem est lunam eclipsari, atque lumen eius deficere, sed est interpositio vmbræ terræ inter folem & lunam.

Alijaiunt, caussam contingentiæ, esse complementum ac perfe-Ctionem vniuessi, quod vt omnibus suis partitus expletum omni- Opinio aliobusque numeris esser absolutum, necesse fuit contineri in eo non solum res necelsarias & incorruptibiles, fed eriam contingentes & corruptibiles. Sed isti non animaduertunt, aliud esse quærere, quare in mundo fint res necessariæ & contingentes,& aliud quærere, cur homo, verbi gratia, sit res contingens, Angelus autem fit ens necessarió; illud referri posser ad complementum vniuers, hoc autem, ed referre velle ridiculum effet.

Qua fine vera propria caussa cuiuslibet contingentia qua in rebus naturalibus reperitur.

## CAP. XV.

ELIQUV Meft, ve quas nos arbitramur esse veras & prolublunaribus, cas nunc paucis exponamus. Contingentia reru lublumarium quatuor modis considerari potest. Vno Que su canf-

modo secundum actualem existentiam, hoc est, quaren us res natura- sa cur res sablis habet existentiam defectibilem; & huius contingentiæ, quæ est in lanares, haactuali existentia, duplex est caussa; vna prima est vniuersalis, quæ est tiam continvoluntas Dei, qui vale aliquas res semper esse, easque semper conser- genten. vat; alias auté vult ad tépus exultere, & aliquando deficere; & ideò ens coleruat ad aliquod tépus, & aliquando definit eas conferuare: altera est caussa proxima & particularis, quæ item duplex est, intrinseca & extrinseca, intrinseca, est materia, que quoniá habet prinationem & potentiam contradictionis ad else & non else, idcirco caulla est, cur ses marerialis possinesse & non esse; ve diserte docet Aristot. 7. libro

Metaphylicz tex. 22. primo libro de Cœlo text. 136. & libro septimo Metaphys. text. 13. & 12. lib. text. 30. & libr. 14. capite 3. extrinseca verò caussa, est contrarium à quo res sublunares impediri possunt; ne secundum naturam suam operentur; & destrui, ne suum esse semper retineant; habere autem contrarium, cum eo quod est habere materiam, aded cohæret, vt nulla ratione inuicem distungi possint; nam ve air Aristoteles in libro de Longitudine & breuitate vitæ cap. 1. impossibile est habenti materiam, non existere aliquo modo contrarium.

operatio rerii fublanarium

Altero modo considerari potest contingentia in productione rei; Clio & smou productio enim rei naturalis est contingens, quia potest fieri, & potest impediri. Huius contingentiæ caussa est, tum agens particulafit continger, re, quod cum etiam lit contingens in agendo, potest impediri; necnon materia & contrarium de quibus diximus; tum etiam Dei sapientia & voluntas; cum enim Deus vellet quasdam res fieri necessariò; alias contingentes, aptauit illis caussas secundas, agentes necessariò; his autem alias agentes contingenter.

Que sir caus. tis rerum con tingentum.

Tertio modo consideratur contingentia, secundum possibilitatem sa possibilità- rei ad productionem vel existentiam: sunt enim in latitudine rerum producibilium à Deo, quædam res contingentes; quòd autem talis contingétia sit producibilis, non aliam puto esse caussam, quàm immensam Dei potentiam, quæ potest efficere quicquid non implicat contradictionem, produci autem ac esse res contingentes, nullam inuoluit contradictionem. Ac potentia Dei, est quidem caussa efficiés fa contingen possibilitatis contingentium, sed caussa exemplaris, est essentia diuisia sa ratione na prout est participabilis à creatura, id enim tantum potest esse, w iff of quod potest aliquo modo participare essentiam diuinam: & quo-Propria passio niam inter alios modos participandi diuinam essentiam, sunt hi fluens ex na- duo, nimirum participare necessario, & contingenter, ideò hi modi entis, sunt possibiles.

Talis.

Quarto modo consideratur contingentia, non in ordine ad productionem & existentiam, siue actualem siue possibilem, sed in ordine ad subsectum cuius est propria passio, necessariò & per se ei conueniens, ciúsque naturam consequens: vt si quæratur, quare homo secundum naturam suam est res quædam contingens; huius contingentiæ caussa non est alia, quam materia, & natura subiecti eiusmodi vt eam necessariò consequatur hæc contingentia. Neque verò huiusmodi contingentia videntur reduci posse ad potentiam vel voluntarem Dei, nam Deus respectu creaturæ, non habet rationem causæ nisi vel finis, vel efficientis, vel conseruantis, harum autem caussarum vis & caussalitas, per se non attingit nudam quiditatem

rei, sed vel eius productionem, vel existentiam, vel operationem, non enim dicimus Deum esse caussam, vt homo sit animal rationale, vel vt sit risibilis: cùm igitur hominem esse naturam contingentem verum sit, siue sit, siue non sit homo, & id abiuncum ratione sit à productione, existentia & operatione; non videtur huius contingentiæ ratio & caussa, referri posse ad voluntatem per potentiam Dei, sed tantum ad naturam materialem subiecti. Quare hoc, quod est esse contingens, est passio rei naturalis, conueniens ei propter eius principia intrinseca, præcipuè autem propter materiam cui insita est priuatio & potentia contradictionis ad esse & non esse. Verum de contingentia, an sit & cur sit in rebus, quæ duo suerant ad explicandum proposita, satis est adhuc disputatum.

#### FINIS NONI LIBRI.

L ilij





# DE QVANTITATE

BsolvtA est prior pars huius operis, in qua dictu est de communibus omnium rerum caducarum & mortaliú principiis; sequitur altera pars operis, continens doctrinam & explicationem generalium affectionum que in cunctis rebus naturalibus comuniter insunt. Huiusmodi autem affectiones corporum naturalium, sunt quatuor, quantitas cui semper coniunca est figura, locus, tempus, & motus ac prioribus quidem tribus tracandis, singulis singulos libros tribuimus. Motui verò, quia is latissimè pater, plurimisque difficultatibus est implicatus, tres vitimos libros assignauimus. Est autem cateris assectionibus prior quantitas, non solùm quoniam coæva est materiæ primæ, per se nec generabilis nec corruptibilis, sed eviam quod prexime inheret materia, que nisi affecta sir quantitate, certerorum accidentium nullum potcrit accipere. Etenim sine quaritate, res Phy, necipsæ costare, nec operari, nec vllú accidens in le habere, aut aliunde accipere nec mouere aliud quidpia, necab alio moueri possent. Hisaccedit, quod motus est prior répore, cum hoc sit passio illius: motugauté posterior est loco, & mobili; locus autem & mobile, quantitate careft non possunt: quare primú omniú agendú est de quáritate. Sed quantitatis triplex est consideratio. Vna Metaphysica, secudim quam has de quantitate quæstiones tractabimus; an quantitas sie res diuersa à substantia: anlinea, superficies, & puncta, sint entia realia positiua, & inter se & ab iplo corpore realiter distincta : an sit actu aliquid infinitum , an infinitum possit effici à Deo: an continuum componatur ex indiuisibilibus:& de infinitate continui secundum divisionem & additioné. Altera consideratio quantitatis est Mathematica, secundum quá disputabimus de abstractione Mathematica quantitatis à substantia; prætereà de quadratura circuli, an sit possibilis. Tertia cosideratio est Physica: secundú quá explicabimus illá apud Latinos & scholasticos Philosophos vsq. adeò celebré quæstionem de maximo & minimo. Alias verò permultas quæstiones hic consultò prætermittimus, partim tim quia paruam difficultatem, nec verò magnam vtilitatem habent, partim quia vel tractatæ sunt in Logica, vel tractandæ in Metaphy. fica vbi agitut de Categoria quantitatis. Verùm primo loco, de di-Ainctione quantitatis à substantia, disputationem instituamus.

# An quantitas re distinguatur à substantia.

#### C & P. 1.

RIWY Momnium videndű eft, an quantitas fit dinerfa que-Quantitation dam res à substantia. Ac communis quidem omnium propè re diftingui à Philosophorum ac Theologorum opinio est, quantitatem re substatem re distingui à substantia:quæ ita probari potest. Primo, Arist. in 1. Phys. batur tredotext. 15. hæc fcribit, Si igitur & Substantia est, er quantum, due, or non menti. wnum eff, qued eff: ex his verbis necessario consicitur quantitatem essere diuersam à substantia. Arist, enim contra Parmenidem & Melissum dicentes omnia esse vnum ens, ita argumentatur. Aut istud ens est solum accidens, at solum accidens separatum à substantia per se cohærere nequit : aut est tantum substantia, non igitur illud ens erit finitum, aut infinitum, vt ipsis placet; nam huiusmodi affectiones. propriz sunt quantitatis, & propter ipsam dicuntur ac reperiuntur in aliis rebus. Quòd si illud ens habeat in se substantiam & quantitatem, non iam erit vnum ens, sed duo; hæc ibi Arist. Quis non vider hanc ratiocinationem Aristot. futilem & infirmam fore, si quantitas non re, sed ratione tantùm differat à substantia ? Accedit huc alter locus Arift.ex 7. Metaph.text. 8. qui sic habet; Longitudo, Jatitudo @ profunditas, quantitates quadam fint, fed non substantia; quantitas enim non est substantia, sed magio cui has primo insunt. Deinde, aut in composito naturali tantum est una quantitas nempe iphus substantie, propter quam omnia accidentia quæ tali substantie insunt, dicuntur quanta: aut quot sant accidentia & entitates in composto, tot sunt quantitates, ita yt vnumquodque accidens fuam habeat quatitatem; exempli caussa, in lacte su propria quantitas materia, & alia forma, & alia albedinis,& alia item dulcedinis atq; hamoris : si ponitur vna quanticas omnium quæ lunt in composito, ea necessariò dillingui debet à substantia, siquidem in hostia consecrata remanet quantitas panis non manente substantia eius, quare necesse est eiusmodi quantitatem esse re dinersam à substantia panis: sin autem tot quantitates. ponantur quot sunt entitates in composito, sand perquam multa: incommoda, & quæ repugnent doctrinæ Aristor, necessario consequuntur. Primum enim, si voumquodque accidens singulariter suam.

sibi vendicat quantitatem; ergo accidentia erunt quanta per se non per accidens, id est, propter subjectum in quo sunt; quod plane aduersatur Arist. scribenti in 5. Metap. tex. 18. & 2. lib. de Generat. text. 62. & 6. lib. Phys. text. 39. & 49. accidentia esse quanta per accidens, nimirum ratione subiecti in quo inhæret. Deinde, cùm in vno composito multa simul insint accidentia, oporteret simul quoque multas inesse quantitates, quæ cum omnes sint vnius speciei, erunt simul in vno subiecto multa accidentia absoluta & realia eiusdem speciei, quod habetur communiter pro absurdo. Prætereà, natura nihil facit frustrà nihilve superfluum, sed quod potest facere æquè benè per pauca, non vtique facit per multa; cum igitur per vnam tatum quantitatem subiecti, possint accidentia omnia esse quanta quippe cum educantur ex potentia eius, & in eo recipiantur, quá etiam ob caussam debent illius extensionem & figuram induere & accipere, profectò superuacaneum est suam cuique accidenti quantitatem assignare. Postremò, qui possunt multæ quantitates simul esse, citra penetrationem dimensionum? nam duo corpora non posse simul esse, aut le inuicem penetrare, non accidit propter substâtiam, nihil enim prohibet multas substantias simul esse, ve in Angelis manifestum est; sed propter quantitatem, quæ per se locum situmque proprium habens, obstat & impedit, quò mnùs duæ quantitates possint esse simul. Huc pertinet illud Aristotelis 4. Phys. text. 76. scribentis, solam quantitatem cubi, tametsi omnia alia quæ sunt in cubo detraherentur; occupaturam tamen tantundem loci, quantum anteà obtinebat: ex quo intelligitar locum & situm cuique rei conuenire non proprer substantiam, sed propter eius quantitatem: vide quæ in eandem sententiam disertissimè scribit Themistius 4. Phys super text. 36. Atque hoc argumentum valentissimum est ad euertendam opinionem Ochami negantis quantitatem re distingui à substantia, quam opinionem capite proximè sequenti sumus pertracturi.

Alij pro eadem sententia afferunt decem alias rationes. Prima ratio est. Inter substantiam & accidens est distinctio realis, quia sunt entia primò diuersa; ergo etiam inter substantiam & quantitatem. Secunda. Inter res diuersorum Prædicamentorum, debet esse diffinctio realis, quia secundum Aristotelem 1. Post. Prædicameta sunt impermixta & inconfusa; sed quantitas & substantia constituunt diuersa Prædicamenta; ergo, &c. Tertia. Maior est distinctio inter substantiam & quantitatem, quàm inter duas albedines, sed inter has est distinctio realis; ergo multò magis inter illas. Quarta. Quantitas aeris & quantitas aquæ sunt eius dem speciei vt patet; at substantia aeris & aquæ sunt diuersæ speciei; ergo quantitas non est idem

dem realiter cum substantia. Quinta. Substantia est per se subsistens & non in also inhærens, quantitas autem est in also inhærens, & non per se substittens; ergo non sunt idem realiter. Sexta. Substantia est sensibile per accidens, quantitas autem est sensibile per se, ve docet Arist.in L.lib.de Anima text.65. ergo, &c. Septima. Substantia non potest incipere & desinere esse nisi per generationem & corruptionem; at quantitas potest incipere & desinere esse tantummodo per motum localem, quemadmodum cum ex duabus aquis fir vna aqua, duz superficies illorum corporum corrumpuntur;& cum rursus vaa aqua dividitur in duas, duæ superficies, quæ anteà non erant, de nouo existunt. Octaua. Alia species mutationis est ad quantitatem, alia ad Substantiam: illa dicitur augmentatio, hæc autem generatio, &c. Nona. Porest fieri mutatio secundum quantitatem, non facta mutatione secundum substantiam; ergo non sunt idem realiter: antecedens patet in rarefactione, & condensatione vbi mutatur quantitas ex maiori in minorem, vel contra minori, in majorem, non variata substantia. Decima. Aut quantitas est idem realiter cum substantia, quæ est forma, & hoc non, quia formæ naturales sunt diuersarum specierum: omnes autem quantitates vnius rationis, in eadem specie continentur : aut est eadem cum substantia quæ est materia, & sic materia intrinsece ac per se haberet partes remoto ab ea omni accidente : vel igitur illæ partes essent substantiales , vel accidentariæ; non substantiales, quia cùm materia sit substantia simplex, non potest else compolita ex diversis partibus substantialiter; non etiam accidentaria, naque remonimus à materia omne accidens; relinquitur igitur fieri non posse ve materia per se ac intrinsecè habeat partes. Hec illi. Verú qui de hac sententia plura cupit cognoscere, legat quæ scribunt Albertus Magnus 1. Phys. tractatu 2.ca. 4. Heruzus 1. quotlibeto, quzst. 15. Burlæus in commentariis Physicis, exponens decimumquintum textum primi libri Physici, & Paulus Soncinas in quæstionibus Metaphylicis super librum quintum, quæst.19.

Ponitur alia opinio, corum qui negant quantitatem re distingui à substantia. C A P. 11.

VANQVAM supradicta opinio sere à Philosophis iuxta arque Theologis probata & recepta est, non desuerunt tamen qui contra sentirent; nam & Alexander Aphrodiseus scribit vetus suisse Stoicorum decretum, quantitatem renon distingui à substantia, & hoc poste à Ochamus renouauit atque consirmauit. Ipse enim in comentariis suis Logicis exponens Categoriam quantitatis,

inter fubstantiam & qui finetienen .roelow,

opiniocha- & in 4 quodlibeto multis articulis, & in tractatu suo de venerabili Sacramento, plurimis capitibus, docet quantitatem re non diftingui à substantia, sed esse ipsammet substantiam prout habet partes extra picatem , di- le invicem situ dissunctas & locabiles, diversisque loci partibus correspondentes. Acque hanc suam opinionem confirmat nec esse contra experientiam, nec contra rationem, nec contra doctrinam Arist. nec contra fidem, nec denique contra dica Sanctorum. Verum, quia tota propemodum cius argumentatio & probatio est Theologica, fumpta ex absoluta & infinita Dei potentia, nos qui res Philosophicas & Philosophice tantum in præsentia tractamus, duabus tantum rationibus contenti erimus cateras autem qui vult cognoscere, requirat apud ipsum in locis citatis. Prior igitur ratio est hace. Sub-Auntia per se habet parter inuicem situ distantes; ergo non babet hoc formaliter proprer quantitatem aliquam rediuersam abipsa: conlequentia per se nota est, antecedens autem its probetur; si quantitas effet accidens re dinerfum à substantia, & inhartens in ipla, cùm omne accidens præfupponat substantiam, quippe quæ sit eius subiectum; ergo partes quantitatis, etiam præsupponent partes substantiæ; nam licut quantitas præfupponit subjectum in quo est, quia ipla oft accidens, ita quoque partes quantitatis, cum iplæ lint etiam accidentia præsupponent partes substantiz, vipoté in quibus insint ranquam in fine subjectis; quare priùs natura est substantiam habere partes, quam habere quantitate; subfrantia igitur non propter quantitatem, que sit diversa quedam resab ipse, sed per se ac intrintecè habet partes extra partes. Posterior ratio qua idem probatur itasse habet. Deut potest conservare substantiem, etiam remouendo ab ea omne accides abfolutum fine mutatione locali ipfius; fit igitut substantia habens partes in aliquo loco, cámque Deus ibidem conferuet remota quantitate, siquidem ipsa est accidensabsolutum re di-Rinctum à substantiam, tunc aut illa substâtia habebit partes et priùs inter se distátes, aut non habebir, si habebir, ergo talis distinctio parzium, non conuenit substantiz propter quantitatem, cum ex suppositione eam non habeat, sed propter seac intrinsece : si autem non habet, ergo cum prius partes essent inter le loco distates, tunc autem non fint, & cùm priùs occuparent locum, quem tunc non occupant, necesse est in illis factam esse mutationem socundum locum: nam quod non est in colloco vbi priùs erat, nec tamen corruptum suit, id profecto mutatum est secundum locum: at hoc est contra supposrionem, positum enim suit illam substantiam conservari à Deo sine villa eius mutatione secundum locum. Adde, quod mutati secundùm locum non potest id quod est impartibile & indiuisabile, vt demonstrat

monstrat Arift. 6. lib. Physis i gitur substantia, remota quantitate, remanet indiuisibilis & impartibilis, non poterit mutari secudum locum.Hæc Ochamus.Sed ad priorem rationem ipsius,Hernæus loco suprà citato, hoc modo respondet; licet partes substantiz, quantum ad id quod sunt præcedant ipsam quantitatem; non tamen quantùm ad id quod est ( esse diuisum sic ) hoc enim eis non conuenit nisi per quantitatem; sicut etiam, licet substantia quæ est alba, secundum id quod est, sit prior albedine, non tamen secundùm id quod est esse album, vnde non potest esse alba remota albedine : ergo secundùm Heruzum, partes quantitatis præsupponunt partes substátiz quaneum ad esse, sic enim omne accidens præsupponit substantiam, sed non quantum ad id quod est esse extra se inuicem situ distinctas, hoc enim non conuenit substantiæ nisi per quantitatem, at quantitati conuenit per se etiam remota substantia, vel secundum rem, vt in quantitate hostiæ consecratæ, vel secundum rationem, vt in quantiritate Mathematica. Ad posteriorem autem rationem Paulus Soncinas loco superiùs memorato, ita respondet; remota quantitate à substantia, remanere partes substantiæ quantum ad entitatem, non autem quantum ad distantiam earum secundum situm; nec tamen proptet hoc sunt motælocaliter, aut permotum appropinquarunt fibi inuicem, sed quia ampliùs non erunt partes, nam esse sic partes, habebant à quantitate. Illa item substantia non erit ampliùs in loco circunscriptiue, sed tantum definitiue, nec ob id tamen erit mota secundum locum, non enim deseruit locum ob transmigrationem in alium locum, sed quoniam amissi rationem essendi in loco circunscriptiue quam habebat à quantitate. Atque hæc quidem de distin-Aione quantitatis, à Philosophis & Theologis disputantur.

Nos autem hac de re ita sentimus; priorem opinionem, quæ facit Opinio Auquantitatem rem quandam à substantia diuersam, Philosophicè lo-clorio. Quendo probabiliorem quidem esse; quippe cùm sit & omnium serè Doctorum auctoritate & approbatione subnixa, & sirmioribus rationum præsidiis munita: eam tamen nulla ratione naturali euidenter ac demonstratiuè probari existimamus. Nam si ponatur quantitas re ipsa nihil aliud esse quàm materia prout habet partes situ inuicem distantes, propter quam omnes formæ quæ in ea inhærent, extentionem quoque atque diuisionem habeant, nihil contra hoc valent rationes, quæ præcedenti capite sunt allatæ; etenim decem illæ rationes que posteriori loco positæ sunt, haud mægnam vim habent; ad seruandam enim diuersitatem substantiæ & accidentis, vel diuersorum Prædicamentorum distinctionem, non est necessaria distinctio realis, sed sufficit formalis vel secundum rationem, qualis cerni-

Digitized by Google

tur inter fundamentú & relationem, inter quantitatem & figuram, denique inter actionem & passionem. Sin autem Theologicè loquamur, politis iis quæ in venerabili sacramento Eucharistiæ credimus & confiremur, adeò certa videtur nobis esse prior sententia, vt contraria nullo modo, vel ægrè defendi queat. Nam cum Ochamus dicat quodliber accidens hostiæ consecratæ suam habere quantitatem, non potest ipse caussam reddere, cum quantitates accidentium hostiæ, ante consecrationem simul erant cum quantitate substantiæ panis, post consecrationem autem, cum quantitate vel aliorum accidentium, vel aliarum substantiarum nullo modo simul esse queant. Cui rationi, licet Ochamus in omnem partem se verset vt occurrat, Sifyphi tamen(vt aiunt) faxum voluit, nec proficit hilum: quem rem facile perspiciet, quisquis, rationem nostram, & solutionem Ochami diligenter perpender. Omitto nunc, tot quantitates esse superuacaneas, cum vna subjecti quantitas satis sit, vt ex ea cætera omnia quæ in subiecto insunt, extensa & diussibilia existant. Omitro, tanta quantitatu eiusdem speciei eiusdémą; rationis simul in eodé subiecto inhærentiú multitudiné, absurdam esse, nec vllo graui Philosopho probabilem. Omitto denique, tot quantitatu simul & inuicem vnitatum coniunctioné, citra dimensionum penetrationem, esse impossibilem.

> De superficie, linea, & puncto, an sint extra animam & an sint inter se realiter distincta.

este in rebus extra animam.

📆 Оммині & peruulgata opinio est, superficiem, lineam, & punctum, esse in rebus extra animam, quæ multis testimoniis Arist. arque rationibus probatur. Primo. Arist.in 2.

Phyl text. 16. ait corpora naturalia habere in se superficies, lineas & Multis et te- puncta: hæc igitur sunt in rebus extra animam. In 4. Phys. text. 25. stimonis Ari- ait corpus non esse album per se primò, sed quia superficies, qua in fotelis, gra- ipso inhærer, est alba; & text.39. concludit, locum nec esse materiam, tionibus pro- nec formam, nec internallum, nec aliquid corporeum, sed esse superbatur putta, ficiem corporis continentis, at locus naturalis, est in rebus extra anificies ese en mam. In text. 91. inquit, omne continuum, ad minimum habere duos terminos, siue sit continuum secundum vnam dimensionem, siue duas, sine tres, & in 5. Phys. ait, contingua esse, quotum extrema sunt simul: talia verò extrema non possunt esse corporea, & quæ profunditatem habeant, sic enim esset penetratio dimensionum. Ex his igitur locis perspicuum est, Aristoteli, superficiem, lineam & punctum

tia realia.

Idem

Idem rationibus comprobemus. Ac primum quidem continua funt, cuius partes copulatur ad vnum terminum communem, vt aucor est Arist.in Categoria quantitatis; constat autem multa corpora naturalia esse continua; ergo partes eorum copulabuntur ad vnum terminum communem: qui non potest esse aliquid corporeum, sic enim non fierent vnum inter se illæ partes intercedente aliquo corpore; prætereà, Arist. in principio 6. lib. Physicorum ait terminum esse diuersum à re terminata; non igitur erit terminus corporis aliquod corpus, sed superficies sine profunditate: datur igitur in rebus naturalibus superficies. Tum, pono duo fundamenta Aristotelica, deprompta ex 5. Physicorum text. 26. V num est, quòd continua sunt quæ copulantur vno termino communi, & quorum extrema sunt vnum. Alterum est, quæcunque sunt continua, etiam esse contigua, & deinceps; vocantur autem deinceps, inter quæ nihil est medium eiusdem generis: his positis sic argumentor, si extremæ partes continui fiunt vnum inter se in termino communi, hic terminus no erit corpus, non enim fierent vnum inter se; prætereà, si ille terminus esset quidpiam corporeum, partes illæ quæ dicuntur continuari ad illum terminum, non essent continuæ: patet consequentia, quoniam non essent deinceps, inter illas enim intercederet ille terminus, qui si foret corporeus, esset eiusdé generis cum re quam terminat que est corpus; erit igitur ille terminus communis partium corporis, superficies, quare superficies extra animam est in rebus. Posteà, ponamus duo, vnum est, cótigua esse, quorú extrema sunt simul: alterú est, esse aliqua corpora naturalia inuicem contigua, ve elementa & cœli. Ex his, quod volumus sic argumetari possumus; cæli sunt contigui; ergo habent extrema simul: quæro per extrema quid intelligas? an partes corporeas? sed hoc falsum est, tum quia cùm corpus infinitè sit diuisibile, non potest dari extrema pars eius; tum quia si extrema corporis essent corporea, & essent simul, penetratio dimensionum, & corporum existeret: ergo illa extrema sunt superficies. Prætereà, Arist. scribit 3. Phys. text. 40. Omne corpus tam sensibile, qu'am intelligibile, hoc est, Mathematicum, esse terminatum superficie; & confirmatur, quia nos cernimus ipla corpora naturalia, & tamen non cernimus nisi superficiem, quia color non reperitur nisi in superficie: definitur enim color extremitas perspicui terminati: & Auerr. quodam loco tradens differentiam inter artem, & naturam, air naturam operari in toto subiecto, etiam in profunditate, artem verò tantum in superficie; sunt igitur in rebus superficies. Ad extremű, Mathematici confiderat hæc indiuisibilia,nimirú puncta, lineas & superficies; ergo funt in rerum natura, & funt entia realia; alioquin si ca fingeret,

atque cominisceretur Mathematicus, Mathematica disciplina non essent scientie reales. Considerat ergo Mathematicus huiusmodi entia,quæ sunt in rerum natura, sed non considerat ea, vt sunt in rerum natura, verùm abstrahit, id est, cosiderat ea, vt sunt dimensiones quædam, & vt habent proprietates conuenientes dimensionibus non considerando, an sint in materia sensibili, nec ne. Ex his igitur manifestum sit, huiusmodi dimensiones, esse in rebus. An autem sint entia politiua & inter se realiter distincta, deinceps videamus.

#### Qued puntta, linea, superficies, sint entia positiva & inter se realiter distincta. CAP. 1111.

An puncta, linea, superficies,sint entia postina.

V o D auté linea, & superficies sunt entia positiua, manisestum est:si quidé ponuntur in Categoria quantitatis tanquá eius veræ, ac germanæ species. De puncto, quánis dubitari possit, quippe cu definiatur per priuatione, puncu

enim dicitur, cuius nulla pars est, idem tamen sentiendu est, tum quia Aristor.definiens punctum, ait esse vniratem quæ habet positionem in continuo; tum etiam quia linea definitur per puncta, nam in 1. Post. Aristoteles exponens modos dicendi per se, refert punctum ad primum modum, scribens ipsum punctum esse de substantia linea, non quod linea componatur ex punctis, sed quia substantialiter definitur per puncta; atqui auctore Aristor.in 6.libro Topicorum ens positiuum substantialiter definiri no debet per aliquid priuatiuum. Quare cum linea, quæ est ens positiuum, substantialiter definiatur per puncta, necesse est ipsum punctum esse quoque positiuum ens.

Sed hoc loco quæret aliquis, quomodò punctum dicatur habere positionem in continuo? itémque quomodò punctum dicatur esse in linearnon enim in ea est, ve pars in toto, neque ve totum in partibus; quia nec linea ex punctis, nec punctum ex linea componitur: nec est tanquam inferius in superiori, aut contrà; quia nec linea de puncto, nec punctum de linea dicitur : non enim vel punctum dicitur esse linea, vel linea punctum, neque est tanquam in loco, quia locus est æqualis locato; neque tanquam esfectus in caussa, quia pun-Aum non efficitur à linea: nec tanquam accidens in subiecto, quia fubiedum est prius accidente, & non definitur per ipsum, sed potiùs ipsum per subiectum, contrarium autem cernimus in puncto punctum ha-comparatione linez. Ad priorem quæstionem respondetur, nomen in centinne. positionis tripliciter sumi, primò enim significat ordinem partium permanentium in toto continuo, & sic Aristot, in Categoria quantitatis,

beat positione

Digitized by Google

titatis, dicit quantitatem aliam habere positionem, aliam non habere; linea enim, & superficies, habent dispositionem, motus autem & tempus minime: & sic punctum non habet positionem, cum omninò vacet partibus. Secundò, nomen positionis significat habitudinem partium locati ad partes loci, quomodo constituit Categoriam situs, vel positionis, & ita punctú non haber positionem, quia nec est in loco, nec partes habet. Tertiò, significat non per se constare seiun & um ab aliis, sed hærere alij, & in alio positum esse; quoniam igitur punctum semper hærer iunchumque est cotinuo, si quidem vel terminat, vel continuat lineam, id circo dicitur habere posirionem in continuo. Ad posteriorem quæstionem respondetur, clarum esse, punctum esse in linea; nam Arist.in 1. Post.ait, & lineam esse in triangulo,& punctú in linea; neque verò potelecese extra lineam, cum semper eam continuet, vel determinet. Verum, quomodò punctum sit in linea, Albertus ita declarat; Punctus (inquit) & linea bifariam considerari possunt, nimirum Physice, vel Mathematice; si Phylice considerantur, non est punctum in linea tanquam in subiecto, sed est in ipsa materia; materia enim ex se non est divisibilis, sed habet divisionem à quantitate, & ideò quatenus materia est divisibilis potentia secundum longitudinem, sit subiectum linez; secundùm latitudinem, superficei; secundum crassitiem; corporeitatis. Sia autem hac considerentur Mathematice, sic in linea est punctum, vt pars definitiua in eo quod definitur. Tripliciter autem potest linea definiri per punctum. Primò, secundum imaginariam sui generationem, vt cu Mathematici dicunt linea esse, que fit ex fluxu puncti. Tum, sectidum continuationem, ve cum dicitur linea esse cuius partes copulantur ad vnum terminum communem, qui est punctum. Postremò, secundum terminationem, ve cum dicitur linea est qua duobus verinque punctis terminatur. Quòd autem punctum definiatur per privationem, id non concludit ipsum esse ens privativum, nam, & Deus & materia prima definiuntur per prinationem, & similiteralia multa, proptereà quòd corum positiuz disferentiz, ac proprietates nos latent. Adde, quòd punctum etiam definitur positiue, nimirum cum dicitur punctum est vnitas habens positionem in continuo; & punctum est terminus communis ad quem copulatur, & continuantur partes lineæ.

Quòd autem huiulmodi res, púctum dico lineam, & superficiem, neam 🗗 🛍 inter se distinguantur secudum rem; ita probatur; ac de superficie & perficiem, diinter le distinguantur secudum rem; ita probatur; ac de supericle ex-finqui reali-linea clarum esse videtur, tum quia superficies, & linea sunt duæ spe-ter interse, cies quantitatis quas re diversas esse oportet: tum etiam, quia linea formatio molest indivisibilis secundum latitudinem, superficies autem est divisi-es.

Panetum, li-

bilis: adde, quòd Mathematicus obstrahit lineam à superficie, multa considerans, & demonstrans de linea per se, nulla ratione habita vel mentione facta superficei, quod fieri non posset, nisi linea esset res diuersa à superficie. Quid, quod non implicat contradictionem, vt Deus faciat, vel possit sacete lineam sine superficie, cum linea sit prior superficie, & ab ea independens; sicut etiam posset facere superficiem sine corporeitate; nam quemadmodum in sacramento Eucharistiæ, Deus abstrahit qualitates panis cum quantitate, à substantia ipsius panis, ita posset abstrahere solum colorem, & figuram cum subiecta ipsis quantitate; at quantitas, quæ per se primo subiicitur colori & figura, non est alia quam superficies; ergo &c. De Puncto autem, quòd etiam ipsum re distinguatur à linea, ex 'co manifestum est; quia linea est res divisibilis secundum longitudinem, punctum auté est res quædam extra animam, vt suprà est ostensum, & est indivisibile secundum longitudinem, non potest autem eadem res esse divisibilis & indivisibilis secundum longitudinem. Prætereà, si punctum est idem secundú rem quod linea, vel erit pars linez, vel accidens linez; sed non est pars, quia linea non componitur ex punctis; nec accidens, partim quia punctum secundum naturam prius est linea, accidens autem est posterius subiecto, partim autem quia linea est diuisibilis, punctum verò indiuisibile, nullum autem indivisibile potest esse accidés subiecti indivisibilis. Atque hæc quidem de superficie, linea, & puncto secudum communiorem sententiam Philosophorum ac Theologorum dicutur, atq; traduntur.

## Declaratur opinio aliorum qui contrà sentiunt. CAP. V.

VILIEL MVS Ochamus in comentariis suis Logicis, explanado Categoria quatitatis, & in tractatu suo de venerabili sacrameto Eucharistie cap.1. & 2. existimat punctu nihil esse positiuu extra animam; & lineam, supersicie ac pu-

ctum, nec inter se, nec ab ipsa corporeitate realiter distingui: id quod probat, primu Philosophice, deinde Theologice; Philosophice quidem hoc modo. Primo, punctum aut est substantia, aut accidens; non substantia, vt patet, ergo accidens; rursus omne accidens habet subsectu sibi adæquatum; punctu igitur pro subsecto sibi adæquato, vel habebit aliquid diuisibile, vel indiuisibile: non diuisibile, quia accides est in toto subsecto sibi adæquato; punctu auté cum sit indiuisibile non potest esse in toto aliquo diuisibili; neque indiuisibile, quia vel subsectum puncti est substantia, vel est linea; sed linea, est per se diuisibilis, substantia quoque nempe materia, est extensa & diuisi-

Opinio El argumenta Ochami .

diuisibilis, præsertim cum scribat Commentator in libro de Substátia orbis!, primă omnium affectionum materiæ esse corporeitatem. Posteà, si punctum est aliquod ens absolutum extra animam, realiter distinctum ab aliis, nec existés pars alterius; ergo per se erit in aliquo prædicamento: cùm igitur non sit aut substantia, aut qualitas, aut relatio, aut aliud aliquod aliorum, oporteret ipfum esse quantitatem, quod tamen implicat contradictionem: nam si est quantitas, habet partes, cùm hæc sit propria ratio quatitatis; si est punctum, ergo non haber partes, púctum enim definitur id cuius nulla pars est. Deinde, impossibile est, ens aliquod reale absolutum de nouo generari & corrumpi, per solum motu localem divisionis vel vnionis; at si continuum diuidatur in duas partes, ex hocipso existút de nouo lineæ, puncta & superficies, si rursus quæ divisa funt vniantur, illa eadem corrumpuntur; ergo, &c. Theologice autem idem confrmat hoc pa-&o. Puncum ponitur in linea, vt cam terminet, & vt partes eius inuicem continuet; sed ob vtrumque horum convenit punctum non distingui realiter à linea; ergo, &c. minor probatur, nam si linea finitur per punctum, tanquam per entitatem quandam extrinsecam à linea, cíque adiunctam; ergo si ponatur punctum remoueri à linea, ipla linea euaderet interminata & infinita, quod est ablurdum; nam cum punctum sir penitus indivisibile, & intrinsece non attingat atque componat lineam, neque additum neque detractum poteft eius longitudinem variare vel augendo eam, vel minuendo: quòd si remoto puncto à linea, nihilominus ipsa remanet finita & terminata, ergo superfluè ponitur punctum ad eam terminandum, cum eo remoto codem modo sit finita quo anteà erat; neque verò quisquam putet non esse concedendum quod hic ponitur, nempe punctum remoueri posse à linea, namque cum punctu sit ens absolutum, realiter diuersum à linea, non existens pars, vel effectus linea, non est impossibile ipsum remoueri à linea, vel secudum cogitationem, vel secundùm absolutam & omnipotentem Dei virtuté. Hactenus Ochamus.

Gregorius Ariminensis in 2. Sent. dist. 2. q. 2. art. 1. in explicatione Gregory 4rertiæ conclusionis, eandem opinionem sequitur & probat his ar- riminensis. gumentis. Primum, cum ex duabus aquis fit vna aqua coținua, similiter etiam tunc ex duobus punctis terminalibus vel disterminantibus illas aquas, fit vnum; hoc autem punctum si est ens positiuum realiter distinctum à linea, cùm sit accidens, & indivisibile quiddam, habebit pro subiccto aliquid materiæ indiuisibile : quæratur, an ista materia sit in aliqua præexistentium aquarum; at non est maior ratio, cur sit in vna potius quam in altera, cum illud punctum sit terminus comunis veriusque: vel erit in veraq; aqua, at non potest vnum

accidens indivisibile, esse in duobus subjectis situ dissunctis; quare oporter materiam illius puncti de nouo geniti, etiam ipsam de nouo generari. Tum, cum continuum dividitur, punctú prius continuans, vel remanet; vel corrumpitur; non remanet, quia nó in vtraq; parte, nec in vna potiùs quàm in altera, ergo corrumpitur; sed quid fiet illi indivisibili materiz quod erat subsectum illius puncti ? non enim remaner, quia nec seorsum ab veraque parce continui diuisi, nec simul in vtraque, nec in vna potiùs quá in altera, vt per se pater, ergo corrumpitur. Quare iis duabus rationibus concluditur, fi punctum esset aliquid positiuum realiter distinctum ab aliis, fore vt materia prima esset generabilis & corruptibilis. Adhæc, Arist. in 6. Phys. probat nullum indiuisibile posse moueri; nam cum omne quod mouetur, priulquam transcat spatium maius se, necessariò pertranscat spatium sibi æquale, si indivisibile moveretur semper, transiret indivisibilia spatia, quare magnitudo constaret ex indivisibilibus, & omnia eius indiuilibilia, quæ lunt infinita,actu numerarentur. Hæc autem demonstratio Arikotelis zquè benè valet, siue punctum per se moueatur, siue existens in continuo vnà cum ipso moueatur per accidens, verouis enim modo ponatur punctum moueri, idem necelsariò infertur atque concluditur: non igitur punctum est ponédum in continuo. His adde, quòd Arist.in libro de Motu animaliú cap. 1. refellit sententiam eorum qui putabant polos, qui sunt puncta quadam cœli indiuisibilia, habere vim quandam mouendi cœlum; refellit,inquam,eo, quòd nulla est, ve ipse ait, huiusmodi indivisibilium substantia. Hæc Gregorius. Ergo secundum hos doctores, extra animam nó est alia res quæ sir magnitudo, nisi corporeiras, quæ habet in se rationem logitudinis, latitudinis, & profunditatis. Et quoniam hæ tres rationes dimensionum sic se habent, vt coceptus vnius non includat conceptum alterius, quemadmodum ratio longitudinis non includit rationem latitudinis, nec ratio latitudinis includit rationem profunditatis;& quia nonnullæ passiones demonstrantur de corpore ratione longitudinis tantum, & aliz ratione latitudinis ac profunditatis, ob has caussas, intellectus has tres dimensiones velrationes corporez magnitudinis, distinxit in tres species, eásque nominauit linea, superficie, & corpus. Nihiligitur aliud est superficies, quàm ipsummet corpus quatenus secudum profunditatem non est vltra protensum:nec linea est aliud, quam corpus non vltra extésum secudum latitudinem:ipsum auté pundum est ipsa linea & longitudo corporis, quatenús non viteriús aliquo modo extenditur. Hæc igitur pro secuda opinione dicta sint Quéadmodu auté supradictas. miones soluant, prioris sententia defensores, breuiter oftendamus.

#### Soluuntur supra dictarationes secunda opinionis, & aperitur auctoris sententia.

CAP.

🐧 V R L Æ V s in cómentariis Phylicis exponés decimú quinv R 1 A v s in comentatios any services on communication of the recent o quæstionib' Metaph.super quintú libr.metaph.q.20.mordicus defendentes priore sententia, respodent ad rationes

præcedenti capite allatas pro secunda opinione, ad hunc modum. Ad primam. Falsum est omne accidens habere subiectum sibi adæquatum vel diuisibile vel indiuisibile; immò nullú accidens, quod est alin supraditerminus alterius accidentis, habet subiectum proprium sibi adæ- eta rationes quatum, sed est in codem subjecto in quo est id cuius est terminus; Ochami, 3/ & quia rerminus no adæquatur ei cuius est terminus, ideò terminus Granj. non adæquatur subiecto. Ad secundam. Punctum est accidens. nec tamen sequitur vt sit quantitas; sed satis est, vt sit aliquid quantitatis, nempe terminus eius intrinsecus, & sic reducitur ad Categoriam quantitatis; quemadmodum materia non est substantia Prædicamentalis, est tamé aliquid, hoc est, pars & principiú eius; quamobrem in Categoria substantiæ numeratur. Ad tertiam. Hæc est natura indiuisibilium, vt per solam divisionem & copulationem quantitatis, de nouo generentur atque corrumpantur; nam cum illorum esse, in co consistat, ve sine termini quatitatis, necesse est cum quantitas secundum terminationem variatur (variatur autem semper quoticscunque sit divisio & vnio partium) ipsa quoque secundùm esse variari. Ad quartam. Nullo modo potest separari pun-Etum secundum rem à linea, ita vt per se subsistat separatum à linea. Primò, quia est cerminus intrinsecus lineae. Tum quia ponitur in definitione lineæ & prædicatur de ea in primo modo dicendi per se, vt suprà dictum est; quæ autem sunt huiusmodi, nullo modo possunt inuicem separari. Denique cum punctum definiatur vnitas habens positionem in continuo, est contra rationem eius essentialem, vi possit esse extra lineam. Ad primam & secundam rationem Gregorij. In his duabus rationibus Gregorius supponit, punctú habere materiam & subiectum propriú & adæquatú sibi, quod in solutione primæ rationis iplius Ochami, fallum effe declaratú est. Ad tertiam. Dum mobile mouetur, punctum existens in eo non numerat puncta magnitudinis, vt dicit Philosophus 6. Phylitext. 86. cuius rationes ibi ponit Commentator & in 4. Phys.com. 9. quia punctú non mometur per se,nec actu, nec potentia; nec habet per se locum, aut actu, aur potentia; pars autem mobilis, licet actu no moueatur nisi per accidens, potentia tamen mouetur per le, quia si à mobili separaretur, M iij

tunc posset moueri per se; & ideò per partes mobilis possunt numerati partes magnitudinis, non autem per puncta. Ad quartam. Arist. in eo loco, reprobat opinionem dicentium cœlum moueri super polos, propter virtutem quandam eis insitam: & quia putabant huiusmodi indiuisibilia esse substantias, quod ei non placet; non igitut ait nullam esse existentiam indiuisibilium, sed nullam esse ipsoru substantiam.Hæc illi.Vide quæ circa hanc quæstionem scribit Scotus 2. Sent.dist.quæst.9.

Sentetia Au-Etoris circa fionem.

Restat nunc, vt hac de re, quod sentimus, quam breuissime doceamus. Nos quanquam putamus vtramque opinionem probabiliter prasente qua- desendi posse, arbitramur tamen verisimilius esse, Primò quidem, punctum re non distingui à linea: tum, ipsum punctum, lineam item, atque superficiem, prout sunt termini magnitudinis, non positiuam aliquam rationem, sed priuatiuam tātum significare: deinde, lineam & superficiem, vr sunt dimensiones quædam, hoc est, longitudo & latitudo, esse rationes quasdam reales extra animam existentes & re vera corpori conuenientes: postremò, has ipsas res non esse realiter diuersas à corporeitate. Hæc omnia patét ex iis quæ supradicta sunt, partim pro prima, partim pro secunda opinione; cú enim ad illa quatuor probanda, paulò superius in costrmatione ta prioris quam po-Aerioris sentétiæ, satis multas & probabiles rationes exposuerimus; nihil artinet nunc ad idem demonstrandum, nouas alias rationes conferre. Et sanè, quemadmodum calor vt quatuor, est terminatus non per aliud aliquid ab iplo realiter diuerfum, fed feiplo, quatenùs non viterius est intensus, vel in quatum continet tot gradus & non ampliùs: ita quoque de huiufmodi rebus fentiendum putamus, quæ non alia re ab ipfis, terminantur, sed tantummodò seipsis, nimirum quatenus tantæ sunt & non viterius protenduntur. Loquimur tamen hîc de terminatione formali, nam ea quæ effectiue & extrinsecùs fit, tota prouenit ab agente; ac ne longiores simus, satis sir hæc strictim arrigisse; plura enim ex his quæ supra, primam & secundam sententiam comprobando, dicta sunt, facile poterunt ad eorum quatuor quæ hîc posuimus, confirmationem accommodari.

De infinitate quantitatis.

Sequitur, ve deinceps de infinitate quantitatis disseramus. Quz tractatio duplex erit, vna de quantitatis infinitate secundum actum; altera secundum potentiam. Rursus prior tripartita erit:nam primo loco quæretur, an sit actu in rebus aliqua quantitas infinita: deinde, disputabimut, an infinitum possit effici à Deo. Postremò, an cotinuu sir diuisibile in infinitum : vel (quod idem est) an continuum componatur ex indinisibilibus. Primum igitur videamus, an sit in rebus aliquid fine multitudine, fine magnitudine actu infinitum.

Demonstratur non esse in rebus infinitum secundum multitudinem aut magnitudinem.

CAP. VII.

O n esse in rebus aliquid infinitum, siue magnitudine, siue Non esse inmultitudine, latissime ostendit arist. tú in 3, Phy. à tex. 40. sinitas species vsq; ad 56. tum in 1, de Cœlo à text. 33. vsque ad 76. Præci-rerum natupue auté rationes que rel ab inso vel ab alies afferutur bos ralium.

pue auté rationes, que vel ab ipfo, vel ab aliis afferútur, hoc loco breuiter adscribétur. Prima ratio. Si ostésum fuerit corpus simplex non esse infinitum aut multitudine, aut magnitudine, etiam demon stratum erit nullum compositum esse infinitum; non enim potest compositum esse infinitum, niss ea ex quibus constat, infinita fuerint, aut omnia, aut aliqua, aut certe vnú aliquod ipsorum. Quòd autem corpora simplicia non sint infinita specie hinc patet. Primò. Quia essent infiniti motus simplices, cum tamen experientia doceat non esse nisi duos, videlicet rectum & circularem. Secundò. Quia essent infinitæ locorum differentiæ, quodlibet enim corpus simplex suapte natura peculiarem sibi loci disferentiam asciscit; at disferentiæ locorum, sunt tantum sex. Tertiò. Indiuidua plura sunt quàm species, vnaquæque enim species ferè continet multa individua; si igitur species sunt infinitæ,& individua plura sunt speciebus; ergo erit aliquid maius infinito. Quartò. Species sunt sicut numeri, non enim reperiuntur duz species, quz sint zqualis perfectionis, sed omnis species collata alij speciei, habet diuersum gradum persectionis, vel superiorem, vel inferiorem; si autem infinitæ essent species corporum simplicium in mundo, mundus infinitos persectionis gradus in se continens, esset infinité perfectus, quod est impossibile: tum quoniam Aristot, fortassis infinitatem perfectionis simplicitet putauit esse impossibilem; tum quia vt hæc infinitas tribuatur Deo (id quod nos verè credimus) attamé ea nequit tribui mundo; nam cùm mundus sit ab alio productus, & dependens, ac proinde participatam habeat perfectionem, necessarió eam habet finitam atque limitatam; & cum mundus necessariò superetur secundum persectionem à Deo, vipote à quo, vi diximus, sit & productus, & dependens, infinitum autem, ca ratione vt infinitum cst, non possit ab alio superari & excedi, relinquitur, nec mundum esse infinite persecum, nec in eo esse infinitas species corporum simplicium. Quinto. Si essent infinita corpora simplicia, non possent cognosci; ergo nec ea quæ componuntur ex iplis sciri possent; quare nulla esset scientia rerum naturalium.

Quòd aut é nullum corpus simplex sit infinitum secundum magni-M iiij e¶e po∫e,

Wullam cor- tudiné hinc patet; nam aut erit corpus circulare, & monebitur motu pm simplex circulari, aut erit corpus quod mouebitur motu recto; primum oftedamus corpus circulare non posse esse infinitum: id quod facile est demonstrare ad hunc modum. Primò, quia motus circularis est qui fit circa medium, & qui ab codem redit ad idem, infinitum autem, neque haber medium, neque potest pertransiri. Deinde, id manisestum est ex definitione circuli: circulus enim est figura, in cuius medio centrum est,à quo omnes linez ductz ad circunferentiam, sunt zquales: quz definitio non potest accommodari infinito, quippe quod caret medio & extremis. Tum, sumatur diameter circuli infiniti, & diuidatur in duas semidiametros; quæro vel ambæ semidiametri sunt finitæ, & sic tota etiam diameter esset finita, quare circulus quoque finitus esset : vel ambæ sunt infinitæ,& cum tota diameter sit dupla ad semidiametrum, erit aliquid duplo maius infinito: vel vna est finita, altera infinita, quod est impossibile, nam sic non essent semidiametri. Posteà, si posser dari circulus infinitus, ruerent multæ demostrationes Mathematicæ; primum euerteretur demon-Aratio prima Euclidis tertij libri, quæ sic habet; Cumsibet enculs centrum inuenire: nam in circulo infinito non posser inueniri centrum: deinde rueret 25. demonstratio einsdem libri; Dato quolibet segmento esreulum eins describere; nam posset dari segmentum aliquod circuli infiniti, cuius tamen circulus non posset describi. Prætereà propositio 30. eiusdem libri, nulla esset, Quamlibet peripheriam bifariam secare: nam peripheria circuli infiniti non posset secari in duas partes æquales. Adhæc, rueret etiam totus quartus liber, namibi demonstratur quamlibet figură rectilineam posse inscribi, & circunscribi circulo; & contra circulum posse inscribi & circunscribi figuræ rectilineæ; quod fieri non posser in circulo infinito. Postremò, linea circularis non procedit recta, sed incuruata, quæ curnitas non patitur eam esse infinitam.

Sed quod non fit corpusaliquod fimplex, quod motu recto mouetur, actu infinitum; hinc manifestum erit. Primo, quod mouetur motu recto, ex vno loco trásfertur in alium: nam si moueatur moru naturali, ex loco non naturali transit ad naturalem locum: sin autem cietur motu violento, transit ex loco naturali ad non naturalem; sed infinită, cùm occupet omné locum, nullo modo trásferti potest ex vno loco in alium; ergo nihil, quod recto motu mouetur, potest esse infinitum secundu magnitudinem. Amplius, si sit corpus infinitum secundum magnitudinem, aut locus eius erit finitus aut infinitus: non finitus, quia locus æqualis debet esse locato; nec infinitus, quia in infinito non est differétia locorum, omne autem corpus simplex motu

motu recto fertur sursum aut deorsum; ergo, & c.His adde,quòd in corporibus simplicibus, idem secundum speciem est locus totius & partis; fingamus ergo ex illo corpore infinito, auferri particulam aliquam, de qua quærimus, an ea possit moueri vel non, si no posser, ergo nec ipsa, nec suum totum esset corpus naturale; si posset, proculdubiò moueretur ad locum sui totius, qui esset infinitus, nullamque certam loci differentiam obtinens; quare non magis moueretur in vnam partem quàm in aliam, sed vel non moueretur, vel infinitas partes distracta quoquouersus moueretur. Posteà, quod mouetur motu recto, aut est graue, aut leue; illud deorsum, hoc sursum fertur: corpus autem infinitum, cum impleat omnem locum, non magis fursum moueretur quam deorsu, quare nec esset corpus graue nec leue. mis accedit, quòd in quo maior est virto motiua, id celeriùs mouetur; sed in corpore infinito esset virt' motiua infinita; ergo moueretur in instati, quod est impossibile. Postremò, si existeret corpus infinitú secundum omnes dimensiones, illud sanè solitari u esser nam cum omnem locú occuparet, no posset existere aliud vllú corpus, quare illud corpus infinitu, neq; pollet moueri neq; quiescere, neque agere, neq; pati, neq; esset principiú aliorum, neq; ipsum esset ab alio tanquam à principio; frustrà igitur esset in natura tanta moles. Perspicuú igitur est no esse in rebus infinitú aliquid siue multitudine, siue magnitudine. Sed quia cotra hoc multæ sunt difficultates, has deinceps exponeze & diluere oportet.

Ponuntur ofto dubitationes contra id quod conclusum fuit.

#### CAP. VIIL

IDATVR esse in rebus infinitum actu. Primò. Quia finitu & infinitu sunt passiones quantitatis; ergo sicut reperitur finita quatitas, ita reperietur infinita. Secudò. Omnes species rerú sunt in actu; ergo etiam species figurarú & numerorú erunt in actu: sed hæ sunt infinitæ; ergo, &c. Tertiò. Nihil diuiditur niss in eæ quæ actu habet; sed continuum potest diuidim infinitas partes; ergo actu habet infinitas partes. Quartò. Omnis magnitudo per additionem alterius magnitudinis sit maior; sed additio alicuius magnitudinis potest sieri in infinitum, quia diuisio sit in infinitum, & quod vni magnitudini ausertur per diuisione, potest alteriadiungi per additionem... Quintò. Secundum Aristotelem, mundus, & generatio hominis est æterna, ergo suerunt infiniti homines; sed vnusquisque homo habet animam immottalem; ergo

nunc actu funt infinitæ animæ: quare etiam se cundum Arist.datur infinitum in actu. Sextò. Si non posset esse infinitum, hoc esset quia infinitum non potest pertransiri, & est ignotum; sed contrà, quia secundum Arist.cum tempus sit æternum, vsque ad hunc diem transa-Eti sunt infiniti dies, & vsque ad hominem qui nunc generatur, fue runt generati infiniti homines; ergo infinitum fuit actu transactum. Prætereà, motus cœli est æternus, & quotidie fit vna circulatio primi mobilis, ergo fuerunt infinitæ circulationes: quæro, Intelligétia quæ mouet orbem, & facit huiusmodi circulationes, aut cognoscit eas, aut non: non cognoscere, absurdu est, quia ignoraret opus quod ipsa facit: si cognoscit, aut omnes, aut aliquas tantum; sed cum omnes sint vnius ac eiusdem rationis, nulla caussa est, cur has potius quam alias quassiber cognoscat:si autem cognoscit omnes, cum illæ fuerint infinitæ, necessario conficitur eam cognoscere infinitum. Si dicas Intelligentiam cognoscere omnes circulationes, non simul actu, sed successiue; id sane contrarium est iis, quæ scribit Arist, in 12. Metaph. de Intelligentiis, asserens eas non esse in potentia ad cognoscendum, nec mutari in cognoscendo. Septimò. Deus secundum Aristotelem agit ex necessitate naturæ, vt plerique Peripatetici arbitrantur; ergo facit quantum potest facere : sed potest facere infinitum, quippe qui secundum Aristotelem (vr quidam Philosophi existimant) sit infinitæ virtutis; ergo fecit infinitum; quare infinitum actu erit in rebus. Adde, quod nemo negare potest esse in rebus infinitum actu, saltem secundum durationem, cuiusmodi sunt Intelligetiæ, cœli,animi nostri, & materia prima. Octaud. Argumentum Archytæ & Epicuri non videtur contemnendum; nam extra cœlum est locus infinitus; vel ergo est plenus corpore infinito, & sic obtinuimus quod contédimus, aut non, & sic datur vacuum: posset igitur in illo vacuo esse corpus aliquod infinitum; ergo iam actu est; nam ve ait Aristoteles 3. Phy.tex.32. Posse ab ipso esse, nihil differt in perpetuis. Quod autem spatium quod est extra cœlum sit locus, patet. Primò, quia vltimum cœlum cùm sit corpus, est in loco, & non est in alio loco, quă in parte quadam illius spatij quod est extra cœlum; ergo sicut illa pars est locus, sic etiam reliquum spatium. Deinde, quia si quis in vitimis cœli oris constitutus, vel brachium extederet extra cœlum, vel telum iaceret, aut posset id facere aut non; si no, ergo esset aliquid, quod prohiberet vel resisteret, & ita extra cælum esset corpus, vel locus: si autem posset, brachium igitur vel telum esset in illo spatio tanquam in loco. Huc accedit, quia vt ait Lucretius i. lib. Omnia corpora quæ percipimus sensibus, ita reperimus esse affecta inter se, vt vnum contineatur ab alio, nec reperitur aliquod corpus solitarium & seiunctu ab alio

ab alio corpore, quare necesse est in connexione corporum, procedi in infinitum. Et Epicurus (auctore Cicerone libr. 2. de Diuinatione) mundum seu vniuersum esse infinitum, hoc modo argumentabatur. Quod finitum est, habet extremum; quod habet extremum, id cernitur ex alio extrinsecus; at quod omne seu vniuersum est, id non cernitur ex alio extrinsecus, vniuersum igitur non esse finitum necesse eft.Hæc funt argumenta, quibus oftenditur infinitum esse in natura.

# Soluuntur supradicta dubitationes.

ELIQVV M est, vt soluamus supradictas rationes, qui-bus ostendi posse videbatur, esse in rebus infinitú. Ad pri-🕏 mã rationem, ita est respondendu. Infinitu dicitur passio quantitatis, nó quia per le cóueniat quátitati; led quia nó repugnat ei, prout quantitas est, sed prout est quantitas naturalis vel actu existés: vel quia si esser infinitu, no posset esse aliud quam quantitas. Itaque infinitú potest dici passio quantitatis, non ex parte quantitatis; non enim quantitas exigit infinitum, sex ex parte sui quoniam infinitum non potest esse, neque intelligi sine quantitate, & si esser proculdubiò esser affectum quantitate. Ad secundam, Species, quæ habent esse reale, & sunt de persectione vniuersi, debet omnes actu existere: species auté numeri, que procedunt in infinitum, habent tantùm esse intelligibile, neq; sunt de persectione mudi; quaobrem non oporter illas omnes actu esse. Ad tertiam. Continuu habet infinitas partes, verum non actu distinctas, sed potentia; partes Quemodo ilenim continui actu, finitæ sunt, nam sicut actu non habet aliud esse, tinnii habeat quam esse totius in quo sunt, ita finiuntur & terminatur actu termi- in se infinitas nis totius: verbi gratia, vel punctis, vel lineis, vel superficiebus; nam partes. eadem quæ terminant totum, simul etiam terminant omnes partes eius. Illa autem massa totius continui, in qua confuse & indistinctè continentur omnes partes eius, dicitur esse infinita in potentia, quatenus ex ea potest in infinitum fieri secretio & diuisio partium proportionalium. Sed dicet aliquis, si finitum est, quod habet partes sinitas; ergo infinitum erit, quod habebit partes infinitas; sed cotinuú haber partes infinitas; ergo est infinitú. Neq; valet, dicere cótinuum habere partes infinitas in potentia, nam omnes partes qualescunque fuerint, sunt in potentia; cum enim sunt actu, iam non sunt partes. Respondeo, omne totum debere æstimari, & mensurari ex parcibus, quæ habent aliquá certam & determinatam magnitudiné; tales auté partes in omni continuo funt finita, & si huiusmodi essent infinita,

continuum etiam esset infinitum actu. At partes infinitæ, quas dicitur habere continuum, non sunt alicuius determinatæ quantitatis & mensuræ, quamuis secundum proportionem possent esse determinaræ. Diuisio enim quæ fit in infinitum, potest fieri semper eadem proportione seruata, ve vel siat per partes medias, vel per tertias, vel per quartas; nunquam tamen huiulmodi partes leruant aliquam determinatam magnitudinem: sed sicut divisio procedit in infinitum, ita partim magnitudo semper evadet minor; ergo, quantum sit continuum aliquod, an finitum, an verò infinitum; & si finitum, quanta sit eius magnitudo, hoc, inquam, no debet æstimari secundum qualliber parces cius, sed tantum secundum parces alicuius certæ magnitudinis, & determinatæ mensuræ; vnde ad cognoscendam molem alicuius magnitudinis, adhibemus menfuram certam, quæ vel per fe, totam illam magnitudinem exæquet, velaliquoties sumpta, & ite-Quando ad rata illum metiatur. Ad quartam. Sicut non omnis detractio pardetto quantitium exhaurit continuum, sed tantum remotio partium alicuius ceran, faciat cer- tæ magnitudinis, ita non omnis additio quantitatis, etiam si fiat in pus infinitu, infinitum, reddit infinitum in quo est: sed hoc contingeret, si fieret or quado no. infinita additio alicuius quantitatis determinatæ, quamuis effet perexigua. Si enim alicui corpori adderes quantitatem vnius digiti in infinitum, illud corpus necessariò cresceret in infinitum. Cæterùm additio quæ fit vni corpori ex sectione alterius, non fit per partes determinatæ magnitudinis, sed tátum per partes proportionales, qua-

An Aristote nalium.

quo dissecantur partes, illi adiungeretur. Circa quintum argumentum, variæ sunt responsiones secundum les facies mu- doctrinam Aristorelis. Alexander faciens animam hominis mortale, dum aternii, facile euadit difficultatem, negans post obitum hominis, animam cogatur con-remanere: similiter etiam Auerroës: nam quamuis statuit intellectu sum esse mu- hominis immortalem, tamen vult eum esse vnicum in omnibus. merum ani- Auicenna concedit esse infinitas animas actu, nam infinitum actu esmarum ratio- se non potest in rebus materialibus; in abstractis autem à materia & loco, nihil prohibet esse infinitam quandam multitudinem. Quam opinionem acerbe insectatur Auerroës in opere quod appellatur Destructio destructionu, disputatione prima, in solutione septima dubitationis, his verbis; Penere animas infinitas remanere poft corpus, ef opinio inconcessa ab omnibus Philosophis. Et paulo post; impossibile est apud omnes Philosophos dave actu infinitum sine corporcum, sine incorporcum, &

rum posteriores sunt semper minores prioribus, & sic deinceps in infinitum, vnde corpus cui fit talis additio, fit quidem maius seipso in infinitum, sed non fit simpliciter in infinitú maius, immò verò ex tali divisione non potest fieri maius, qu'un esser, si alterum corpus, ex

neme sapientum petuit hec intelligere, nisi Auicenna. D. Thomas, qui opinatur etiam fecundum Aristotelem, intellectu hominis esse immortalem,& vnum in vnoquoque hominum, vehementer hæret in solutione huius difficultatis.Nam in 1.part.quæst. 7. art. 4.negat posse dari vllo modo actu infinitam multitudine siue in rebus corporeis, fine incorporeis. Quem locum exponens Caietanus, ait D. Thomam præcidisse sibi facultatem amplius defendendi immortalitatem & multiplicationem animarum tationalium fecundum Azistotelem.In Summa autem contra Gentes lib. 2. cap. 81. recenset varias responsiones ad hoc argumentu, sed ipse nihil respondet secundu via Aristot. Quamobré nonnulli ausi sunt dicere Arist. sibi contradixisse in duobus decretis suis. Ná facere intellectú hominis immortalem, vnúmq; in fingulis hominibus, & rurfus statuere mundum æternum, non cohærent inter se, sicut linú cum lino vt est in prouerbio: sed quia hæc quæstio pertinet ad libros de Anima, prætermittatur hoc loco: hoc tantum in præsentia dici potest, prædicto argumento cogi quemlibet Peripateticu confiteri vnu aliquod horum trium, vel Aristotelé non sensisse animos nostros & esse immortales, & sigillatim multiplicari secundum mukiplicationem hominum; vel non existimasse abfurfum, este infinitam aliquam multitudinem rerum materia moléque carentiu, nec vllum locum occupătium; vel denique ipfum fibi imprudenter inscientérque contradixisse. Quod autemhorum, de Aristotele sentiendum & pronuntiandum sit, non est huius loci decernere. Quanquam non dubitanter dicere ausim, infinitam multitudinem rerum, siue habentium, siue non habentium materiam, do-Arinz Arist. omninò aduersari. Illud autem vehementer miror in quibusdam Theologis, qui cum negent Deum etiam secundum totă fuam potentiam infinitam , quam fides nostra & agnoscit & illi tribuir, posse facere vllum infinitum actu, velint tamen Arist. qui non tantum tribuit divinæ potentiæ, posvisse infinitum in actu. Ad sextá. Hæc ratio habet magnam vim ad tollendam æternitatem mundi; quocirca nos ea vremur cum in vitimo libro huis operis disputabimus aduerf ùs Arist. & alios Philosophos qui fecerant múdum æternum. Quod autem subiungitur, Intelligentiam debere cognoscere-conversiones coli, quas facit quotidie, futile est. Quia conversio cœli vnus est tantu motus continuus, conuersiones itaque quæ quotidie enumerantur, non sunt per se actu diuisæ, sed tantum secudum nos, qui motum cœli dinumeramus, & distinguimus in multas partes, hisque veimur veluti mensura ad dimetiendas actiones nostras, & motus earum rerum quæ sunt infra lunam. Deinde, Intelligentia fecundum Aristotelis doctrinam, non cognoscit motum per ipsum

motum vel per partes eius, sed per suam essentiam, que est fons & caussa illius motus, vnde inspiciens in suam essentiam; simul etia cognosci motú, vt qui fluat ab illa, veluti esfectus à caussa. Ad septimã. Neque hæc duo inter se cohærent, esse agens aliquod infinitæ virtutis, & ipfum tamé agere ex necessitate naturæ: quare alterutrum negandum est sensisse Aristorelem. Ac prius illud quidem, nemo vererú Peripateticorum assignat Aristoteli; hoc autem posterius, permulti tam Philosophi, quam Theologi attribuút Aristoteli; Ergo doctrinz Aristotelis, illud, licer verissimum sit, dissentaneum, hoc autem, licet fallissimum sit, esse tamen consentaneum, existimádum est. Quanquá fortasse diceret aliquis, licer ponatur, Deum agere ex necessitate naturæ, & habere virtutem infinita, non tamen ex eo cocludi, fieri a &u aliquid infinitum; quia hoc repugnat ex parte rei; fortasse enim infinitum actu esse in rebus, implicat contradictionem. Ad id auté quod additur de infinitate durationis, respondendum est, eiusmodi infinitaté, nec Aristotelis disciplinæ, nec rationi repugnare, nec modò poslibilem effe, sed etiam necessariam : nos autem non omnem tollimus infinitudinem, sed eam tantummodò quæ est, vel in multitudine, vel in magnitudine. Ad vltimam rationem, potest dupliciter tesponderi. Primò, negando vllum corpus extra colum, aut operari quicquam, aut etiam existere posse; quoniam corpora quæ sunt partes vniuers, ita cum iplo sunt connexa, vt citra perniciem, & exitium suum non possint ab co penitus abiungi: sicut manus decisa à corpore non solùm actionibus fuis, sed etiam vita priuatur. Vel aliter, admissa supposirione dicendum est, tale corpus fore quidem extra cœlum, sed non alicubi tanquam in loco. Quod si clament, id esse impossibile, quoniam omne corpus indiget loco in quo sit, fatendum est id esse impossibile, verum sequi ex impossibili suppositione corum; non enim mirum, si ex vno impossibili sequatur aliud impossibile; quare culpa non in rebus, nec in nobis est, sed penes ipsos qui vtutur ea suppositione, que omnino repugnat nature rerum. Quod autem non sit aliquod infinitum actu, non modò consentaneum est decretis Philosophicis, sed etiam sacris literis, in quibus legitur Deum secisse omnia in pondere, numero, & mensura.

An infinitum possit effici à Deo.

CAP. X

E n nunc videamus, an Deus, quem, & liberè agere, & habere infinitam potentiam, licet non omnes Peripatetici concedat, omnes ramen Christiani Philosophi verissimè credunt atq; consitétur, an, inquam, si vellet, posset facere aliquid infinitum actu,

vel secundum magnitudinem, vel secundum multitudinem: quæ res quanquam non sit Physica, sed potius Theologica, tamen vt præsens disputatio de infinito persectior existat, ea quoque strictim at

tingenda est.

Gregorius Ariminensis & Nominales in 1. Sent. super dist, vel 45. Opinio No. vel 44. contédunt probare infinitum actu posse fieri à Deo. Primò fieri Deo Deus potest facere, quicquid potest facere; contrarium enim impli-infinitum. cat contradictionem; faciat ergo totum, quod potest facere:quæro, aut hoc erit infinitum, & sic habeo quod volo; aut erit finitum, ergo Deus non poterit facere aliquid maius quocunque finito, quod est fallum & ablurdum apud omnes Theologos. Secundò. Deus habet infinitam potentiam productiuam; ergo potest producere infinitu: nam potentia actiua definitur per actum, seu per esfectum, & per illum mensuratur; si enim effectus non potest esse infinitus; ergo neq; potentia effectiua est infinita. Tertiò. Deus potest in quocunque instanti creare vnum Angelum, ponamus igitur, cùm incipit aliqua hora, Deum, in quocunque instanti illius horæ creare vnum Angelum; ergo hora transacta erunt producti infiniti Angeli, quoniam hora, cùm sit quiddam continuum, habet infinita instantia. Quartò. In continuo sunt infinitæ partes in potentia, & quælibet pars potest separari ab alia; ergo Deus potest omnes partes continui ab inuicem separare, que sic separate, erunt infinite; quare Deus potest facere infinitum.Hæc illi.

Sed contrà sentiunt alij:nam D. Thomas 1. part. quæstio. 7. art. 3. & Opinio D. 4. probat no posse dari infinitam multitudinem actu, his duobus ar- Thoma, gumentis. Primò. Quia omne quod est in genere, necessariò est in Durandi. aliqua specie determinata, neque enim potest genus seorsim produci à speciebus; ergo omnis multitudo producta, necessarió est sub aliqua specie multitudinis, seu numeri: sed omnis species numeri est sinita, quia constituitur per certam aliquam collectionem vnitatum; ergo non potest produci infinita multitudo. Deinde. Omne quod producitur à Deo, sub aliqua certa intentione producitur; aliquin temere, & inaniter produceretut; sed omne quod producitur sub aliqua certa intentione agentis, certo numero comprehenditur; ergo infinitum non potest produci: productio enim infiniti, neque habet vllum vsum, neque ad vllam intentionem agentis referri potest. Quòd autem corpus infinitum non possit esse, sic ostendit; omne corpus productum, sicut etiam omnis creatura, habet naturam, & essentiam determinatam & definitam; ergo habebit quoque accidentia definita,& limitata;nam modus,& men-... sura accidentium, sequitur naturam subiecti in quo sunt; quantitas.

igitur infinita non potest vlli corpori accidere. Addit etiam demonstrationes de motu recto & circulari, quas nos paulò suprà exposuimus. In primo autem Sent.loco suprà citato, idem sentit, & ita probar. Si infinitum producetur, esset finitum; nam infinitu est, quod finiri,& pertransiri nequit; si autem est productum, fuit ab agéte cóprehensum, & transactum. Idem scribit in Quodlibetis, quodlibeto 9.art.1. vbi ait, sicut est impossibile facere equum racionalem, ita facere corpus infinitum: & ficut non potest produci natura generica, quin sit determinata per aliquas disferétias specificas, ita non potest produci quantitas, quin ea sit definita, & determinata per aliquam speciem,& mensuram quantitatis;& quodlib.12 .art.2.ait , ideò non posse infinitum produci à Deo, quia Deus agit per intellectu, & per verbum, quod elt formatiuum, & determinatiuu rerum quas producit. Quocirca nihil porest produci à Deo, quod non sit formatum,& determinatum:infinitum autem per se informe, & indeterminatum est, vnde non potest sieri à Deo.!

randi contra

Licet autem hæc opinio D. Thomæ probetur Durando, rationes imfiniti allu. tamen ipsius non placent. Quare ipse ponit alias, duas quidem ad refellendam infinitam multitudinem; quarum prior est hæc. Producta infinita multitudine, verbi gratia, lapidu, vel Angelorum, posset ne Deum producere alios Angelos; si non; ergo potentia Dei est diminuta & exhausta: si posset, ergo Angeli prius producti non erant infiniti. Nam infinitum est, extra quod nihil est, alioquin cum priores Angeli cum posterioribus coniuncti, efficiant quiddam maius, quàm priores per se sumpri, daretur aliquid maius infinito. Posterior ratio hæc est; si esset infinita multitudo, sequeretur parté æqualé esse toti; nam in rali multitudine essent infiniti binarij, & infiniti quaternarij, vnum auté infinitum non est maius altero; ergo binarij essent æquales quaternariis. Quòd autem non possit dari infinita magnitudo, ita demonstrat. Non potest dari minima magnitudo, quia quæcunque fuerit data, fi magnitudo est, poterit etiam amplius dividi; ergo neq; potest dari maxima, par enim videtur esse ratio veriusque tam maximæ, quàm minimæ; sed si esset infinita magnitudo, vtique illa esset maxima; ergo non potest dari infinita magnitudo. Hæc Durandus.

Ponitur propria opinio, & soluuntur argumenta Gregorij.

OR V M ego Theologorum sequens opinionem, idem sen-tio; idémque contra hac ratione. Deus non potest simul & actu sacere, quicquid potest simpliciter sacere; ergo non potest

potest facere infinitú:patet consequentia, quia si Deus faceret quicquid potest facere, illud non esset maius quàm infinitum, videtur itaque infinitum reciprocari cum eo quod potest Deus facere simpliciter. Antecedens probatur, nam si ita non est, ponamus iam esse facere à Deo quicquid simpliciter potest ab eo sieri; tunc quæro, aut Deus potest aliquid deinceps facere, aut non: si potest, ergo non recte suppositimus anteà, fecisse quicquid poterat; si non potest, ergo minor est potentia Dei nunc, quàm suit antè, immò verò nulla esse Dei potentia cùm nihil amplius possit facere, quod est absurdum, cu ea, nec imminuatur, nec augeatur, nec possit exhauriri per ea quæ operatur extra se. Prætereà, si potentia Dei est infinita; ergo per nullum opus suum potest siniri; ergo impossibile est sieri à Deo opus aliquod tantum, quin possit aliud sieri maius ipso. Alioquin potentia Dei limitata suisse per illius productionem.

Verùm soluamus argumenta Nominalium. Ad primú argumétum hoc modo respondendum est. Huic argumento subest fallacia, cúm enim aiunt, potest Deus sacere quicquid potest sacere, aut illud (potest) sumunt verobique eodé modo, hoc sensu. Quicquid Deus succelliue potest facere, id successiue potest fieri à Deo; & sic verum est, sed nihil concludit; vel sumunt diverso modo hoc intellectu, quicquid Deus potest facere simpliciter, id est, vel simul, vel successive, id potest fieri à Deo totum simul in actu, & sic falsum est, & à nobis negatur. Ná quod est in Deo simul propter eius persectionem, non potest simul conferri in vnam aliquam creaturam propter impersectam eius naturam. Quòd si tale argumentum valeret, eodem concluderetur posse fieri à Deo aliquam creaturam infinité perfectam, quod omnes Theologi habent pro absurdo; nam si quicquid Deus potest facere successive potest eria simul facere; ergo cum quacunque creatura finitæ persectionis possit creare aliam persectiorem, poterit etiam infinitas perfectiones simul tribuere vni creaturæ, quas successiuè largiri poterit. Ad secundum. Infinitati quæ est in virtute actiua Dei non potest in effectu eius respodere similis infinitas propter inferiorem conditionem creaturæ: respondet tamen aliqua infinitas dupliciter. Primò, in modo productionis, ve pater in creatione alicuius ex nihilo; nam quamuis id quod creatur natura sua sit finitum, tamen ipsum produci ex nihilo, declarat infinitam virtutem producétis. Deinde, cernitur etiam infinitas in effectibus Dei successiue secundùm potétiam; etenim quocunq; effectu producto, potest Deus producere alium præstantiorem, & alium, & sic deinceps in infinitu, cuius exemplum videmus in diuisione continui. Theologi autem cú hæc docent, sic loquuntur; Deus non potest facere infinitum cate.

gorematice, id est, totú simul actu, sed syncategorematice, id est, successiuè vnum post aliud sine fine producendo. Ad tertium. Ratio captiola est, procedens à sensu diviso ad copositum; nam, vt cocedimus Deŭ in quocunq; instanti seorsim, posse creare vnú aliquem Angelú, ita negamus in omnibus horæ instátibus sigillatim & ordine numemerari ac pertransiri: alioquin tota hora resolueretur in instantia.

ratis, posse creare totidem Angelos; quia huiusmodi instantia cum sint infinita & in potentia tantum, non possunt actu omnia dinu-An possent Ad quartum. Licèt vna pars continui possit remoueri ab alia, tamen omnes partes impossibile est, ve omnes partes sint ab invicem actu separatæ, quia continui re- tunc neque essent continuæ, neque quantæ, neque partes, sed vel pucta, vel nihil: nam omnis pars continui est continua, quare potest diuidi in alias partes; ergo pugnant hæc duo inter se,ipsas esse penitus indiuisibiles,& esse partes continui, ac proinde continuas & quantas,& tamen iplas elle omninò diuerlas. Planum igitur est infinitum actu effici non posse à Deo, neque id euenit ob impotentiam Dei, sed ob repugnantiam & contradictionem quæ contingit posito infinito. Quare Theologi malunt dicere infinitum non posse effici vllo modo; quàm dicere Deum non posse facere infinitum, vt sic intelligatur impossibilitas infiniti, non prouenire ex parte Dei, sed ex parte iplarum rerum.

Atque hæc est sententia nostra: quæ nobis ita probatur vt contraria tamen nequaquam omninò improbabilis esse videatur. Neque enim tam est absurdum, si res ipsa benè consideretur, quàm videtut in specié, esse aliquod infinitum actu, præsertim secudum multitudinem & in rebus quæ materia & mole carent. Nam cum in multirudine infinita, sint aliquæ partes finitæ, non enim quælibet pars infinici est infinita; respectu, non quidem totius infiniti, ea ratione vt est infinitum, sed partiu eius que sunt finite, potest augeri infinitum, & dari aliquid maius infinito, & eo producto poterit Deus prætereà aliud quidpiam producere; sicut linea quæ esset ex vna parte infinita & ex altera finita, ex parte finita, posset multum augeri & maior enadere quam erat antea, non vt infinita, sed vt aliquo modo finita. Potest igitur esse aliquid maius infinito secundum partes eius finitas, non autem vt est infinitum:nam quod est maius alio, excedit & tranfit finem & terminum magnitudinis eius, infinitum autem, cum mullum habeat terminum magnitudinis, excedi non potek.

An con-

An continuum sit dinisibile & infinitum. CAP. XII.

I C E T à Philosophicis, Theologis, & Mathematicis pro certo habeatur, continuum nullo modo componi ex indiuifibi-💯 libus fed effe diuifibile in infinitum ; tamen quia hoc multas &graues difficultates habet, diligenter à nobis explanandum est. Primûm quidem ponendo rationes quæ videntur excludere infinitam continui divisibilitatem. Deinde, multis argumentis eam comprobando. Ad extremum soluendo rationes contrarias.

Primum igitur posset ostendi continuum componi ex indiuisibili- Decemratiobus, nec dividi posse in infinitum; his decem rationibus. Primo. Aut nes contra inlinea componitur ex punctis, aut ex alio, non ex alio, quia tunc in il-finitam conlo non essent puncta, at nihil est in linea vbi no sit punctu; ergo linea tinni dinisibicomponitur ex punctis, Secundò. Si linea non componeretur ex pú-Aisjergo punca non essent vbique in linea; sed sunt vbique in linea; mam linea, vbique est divisibilis, dividitur auté in puncto; ergo, &c. Tertiò.Ex 3.lib.Elem.Euclidis manifestum est corpus sphericum no posse tagere planum nisi in vno puncto; moueatur igitur vnum corpus sphæricum super alterum planum "& quia sphæricum non tägit planum nisi in vno puncto, semper mouebitur per puncta; tota igitur illa logitudo plani, quam transsuit corpus sphæricum suo motu, constabat ex púctis. Quartò. Deus porest creare Angelum in quocúque instanti: creet igitur eu in vno aliquo instanti: quæro, aut potest immediate post create alterum, aut non; impossibile est dicere eum non posse creare; quod si potest, aut ergo in instanti, aut in tempore; non in tempore, quia creatio Angeli est instantanea, cùm fiat sine vlla relistentia ab agente infinitæ virtutis, quare creabitur in instáti;crgo duo instantia sunt sibi immediata; & sicut ostendi de his duobus, poterit etiă monstrari de aliis multis; quare tempus coponetur ex instantibus; nam nó est alia caussa cut Arist. neget continuum nó posse componi ex indiuisibilibus, nisi quia non sunt sibi inuicem immediata &cohærentia. Quintò. Sicut se habet vnitas ad numerum, ita punctum ad continuum: cur igitur, si ex vnitatibus coponitur numerus, non etiá ex punctis continuú cóponi poterit? Sextò. Si omne continuú est diuisibile in infinitum; ergo habet infinitas partes, & cú quælibet pars habeat aliquam quantitatem, ex infinitis auté quatitatibus resultat infinita moles, sequeretur continuum finitum, habere infinitam molé. Septimò. Nó daretur magnú & paruum in quantitate, nec maius & minus, nam magnum dicitur, quod habet multas partes, paruum, quod paucas; at si omne continuum habet infinitas

partes, vnum nó habebit plures partes quàm alterum. Octavo. Nulla magnitudo posset transiri per motum localem, nam antequam mobile transeat totam, debet transire dimidiam, & ante illam, dimidiam illius,& sic in infinitum, infinitum autem non potest pertransiri. Nonò. Aut omnes linez sunt commésurabiles, aut aliquz; si aliquz sunt commensurabiles, necesse est dari lineam minimam & indiuisibilem, quæ sit mensura aliarum linearum, nam mensura debet esse aliquid minimum in codem genere; si autem datur vna pars linez minima & indiuisibilis: necessariò concluditur lineam componi ex indiuisibilibus. Decimò. Si quodliber continuum habet infinitas partes, sequitur necessariò alterum ex his duobus absurdis; aut vnum infinitum esse maius altero, aut partem esse zqualem toti. Nam sumatur linea bipedalis, hæc vel est maior linea pedali, & cum veraque habeat infinitas partes, vnum infinitum erit maius altero; vel erit æqualis,& sic linea bipedalis, quæ est totum, erit æqualis lineæ pedali, quæ est dimidiata pars illius. Hæc contra infinitam continui diuisibilitatem.

Piginti rationibus oftenditur continuum non compons exc induisibilibus & essa in infinitum dinisibile. CAP. XIII.

E D quàm sit verum, continuú non coponi ex indiuisibilibus,& posse dividi semper in infinitu, licer ex eo cogno-[postition of the probation of the probation of the principle of the princ 53 cipibus, Aristotele, & Platone, & à Mathematicis non mo-

dò receptum, sed positum quasi fundamentum totius suæ discipline; tamen potest etiam euidenter colligi ex his viginti rationibus, quas Wieinti 14. subiungam. Prima. Si indiuisibilia componunt continuu, necesse est, sionibus pro- ve sint vel inter se continua, vel contigua; sed cum indivisibile careat partibus, contigua verò & continua sint ea quorum extrema sunt simul, vel vnum, relinquitur, indiuisibilia nec continua, nec contigua inuicem esse posse; quare neque ex ipsis posse fieri continuum. Secuda.Supponantur duo. Vnum est, non posse idem moueri, & monum esse ia, respectu eiusde, na si motum est, ia est in ipso, si mouetur, nondum est in ipso. Alterum est, non posse aliquid moueri super totam. magnitudinem, quin moueatur etiam super parces eius. His constituris, ponamus moueri aliquid super magnitudinem constantem ex indinisibilibus, necesse est id moueri per ipsa indivisibilia; quæratur, cu illud mobile transit vnumquodque indivisibile, an moucatur super illo simul & motum est : sed hoc esse impossibile ostendit prima

poni ex indivisibilibus.

Jup-

Suppolitio:an motum est, & non mouebatur? quod lane non minus est impossibile, tum quia non potest aliquid motum esse in eo ad quod priùs non mouebatur, tum eriam, quia si super vnumquodque indivisibile motum est, & non mouetur; ergo eriam super totam' magnitudinem motum erit, & non mouebitur; non igitut fiet motus Super talem magnitudinem. Restit igitur, vt in quoque indiuisibili priùs moueatur quam sit motum, quare indivisibile dividetur, cùm motus omnis sit divisibilis secundum divisionem magnitudinis super quam res mouetur. Tertia. Sint duo mobilia, vnum velocius altero in sexquialter proportione; quod igitur velocius est, moueatur Super magnitudinem trium indivisibilium in tribus instantibus temporis; alterum verò super magnitudinem duorum indivisibilium, eodem tempore: necesse igitur erit vt hoc mobile minus velox, si in tribus instantibus transit duo indivisibilia, in transcundo vnoquoque indivisibili, consumat vnum instans cum dimidio, & sic instans dividetur. Quarta. Supermagnitudinem trium indivisibilium moneantur duo mobilia, vnum duplò velocius altero; eo tempore quo mobile velocius transuerit tria illa indiuisibilia; alterum mobile, quodest duplò minus velox, tantum transibit dimidium illorum trium; quare vnum indiuisibile eorum diuidetur; & has rationes tangit Arist.in 6. Physi. Ex libro autem eius, qui inscribitur de Lineis insecabilibus, possunt colligi aliæ rationes; esse autem illius libri au-&orem Aristotelem, confirmat Simplicius 3. Phy. super text. 36. & Albertus Magnus in fine 6. Phyl. illum libellum paraphrastice exponit tanquam qui esset Arist. Quinta ratio. Si linea componeretur ex pu-Etis, non esset Bona illa definitiolinea; Linea est, cuine terminus sunt due puntta. Talis enjim definitio non conueniret ei lineæ quæ componeretur tantum ex duobus punctis; immò neque ei quæ ex tribus, nam si in ipsa duo puncta sunt termini; ergo linea quæ ab illis terminatur, nihil aliud erit, quàm reliquum vnum punctum tertium. Sexca. Rueret definitio linea, recta, linea enim recta est cuius medium non discrepar à suis extremis; at in linea quæ componitur ex duobus punctis, neque sunt extrema, neque media Septima. Aut omnis linea habet infinita púcta, aut finita; si infinita, sequétur duo absurda. V nú est quòd linea effet acu infinita nam si ex tot punctis fit tata linea & ex pluribus maior; ergo ex infinitis infinita. Alterum est, omnes lineas esse inuicem æquales: nam quæ constant ex partibus numero & magnitudine æqualibus, sunt etiam æqualia : sed puncta vnius linez, sunt equalia numero & magnitudine punctis alterius linez cuiuluis, numero quidem quoniam funt infinita; magnitudine autem, quoniam vnum punctum non est maius alio; ergo omnes linez in-

N iii

ter se æquales essent, Sin autem omnes linez habent punca finita; ergo puncta cuiuslibet linez erunt numero comprzhensa; quare quælibet linea erit comensurabilis cuilibet alij lineæ;nam inter punta vnius lineæ & alterius, semper inuenietur talis proportio qualis est inter duos numeros, ex quo fieret, vt nulla esset linea irrationalis, ceu est diameter respectu costa: quo posito necesse est ruere decimu lib. Elementoru Euclidis, cuius plurimæ demostrationes versantur in lineis irrationalibus. Octaua. Ex non quatis non potest fieri quantu; sed puncta non sunt quanta, linea autem est quanta; ergo nequit hæc componi ex illis: sicur enim se habet compositio substantialis ad substantiam copositam, ita compositio quantitatiua ad quantitatem copolitam; led lubstantia nequit componi ex partibus, quæ non lunt lubstantiæ, sed necessariò componitur ex substantiis, cuiusmodi sunt materia & forma; ergo nec quantitas poterit coponi ex punctis, que non sunt quanta. Nona. Si linea fierer ex punctis; ergo linea quatuor punctoru esset longior, quam triu, sed non esset longior nisi propter Vnú púctum; ergo illud punctú deberet habere in se aliquá longitudine; nam propter id quod neq; est longitudo, nec habet in se longitudinem, non potest aliquid dici esse longius alio, sicut vnum corpus non dicitur albius alio, propter id quod nec est albedo, nec habet in se albediné. Decima. In Mathematicis demonstratu est, qualibet linea secari posse in duas partes æquales,& in duas inequales, quod falsum esset, si linea coponeretur ex punctis, ná linea quæ constaret ex tribus punctis no posset diuidi in duas partes æquales: linea auté que costaret ex duobus tantú, nó posset dividi in duas partes inequales. V ndecima. Si linea coponeretur ex púctis, etiá corpus coponeretur ex pú-Cis;na corpus coponitur ex superficiebus, superficies ex lineis, linea auté ex punctis; quid auté fingi potest absurdius quá existimare cotpus, quod habet longitudiné, latitudiné& profunditaté, componi ex púctis que his omnibus carét? Duodecima. Sit triangulú æquilaterú, cuius vnú quodo; latus sit triú punctorú, non poterit bifariàm diuidi nisi punctú secetur: atq; hæ sunt rationes Arist.in lib.de Lineis infecabilibus. Decimatertia. Si magnitudo coponeretur ex indiuifibilibus, sequeretur omnia mobilia, æquè velociter moueri, nec vnű moueri tardiùs quàm alterú: sit enim magnitudo triú indiuisibiliú, eodé zépore quo mobile velox trásibit vnumquodque indivisibile, etiam quodcunque aliud mobile, quamuis tardissimum, idem transire poterit. Nam si velox mobile transit vnum indiuisibile in vno instanti, alterum quod est tardissimum, illud idem transibit etiam in instanți, quare æque velociter: nam si trassbit in tempore; ergo cum omne tépus habeat partes, in vna parte téporis transibit vna parté indiuisbilis, non

his, non enim tantum transibit parte temporis, quantum toto tempore:sic igitur indiuisibile dividetur. Vide Alexandrum Aphrodiseum lib.2.Naturalium quæstionum ca.1. Decimaquarta. Licet secundum Mathematicos, quácúmque lineam in eadem proportione secare sicut aliam sectam; quod non posset sieri si linea componeretur ex pu-Ais; si enim linea que coponitur ex quinq; punctis dividatur in quinque partes, non poterit in tot dividi alia linea, que componetur ex quatuor: quare talis propositio supponit linea esse divisibilem in infinitas partes: vide Simpliciú 3. Phy. fuper tex. 56. Sed in illo loco Simplicij est mendum, nam ibi dicitur illam demonstratione tradi in 10. lib. Euclidis, cùm tradatur in 6. lib. propositione decima. Scotus ad idem probandum viitur duabus rationibus sequentibus, 2. Senten. dist. 2. quest. 9. Decimaquinta. Sint duo circuli cocentrici, quorum vnus necessariò debet esse maior altero; sed maior ex pluribus costabit punctis, minor ex paucioribus. A cerro ducantur lineæ ad omnia púcta circuli maioris, quæ omnes lineæ necessariò transibunt per pun-Ca circuli minoris, nec poterunt duæ transire per vnum punctum, alioquin vel fieret vna, vel non recta & æqualiter duceretur ad circuferentiam circuli maioris: quare totidem erunt puncta in circulo maiori quot in minori; erunt igitur circuli æquales. Sextadecima, Sequeretur costam esse æqualem diametro; nam cum ad omnia púcta diametri, possint à costa duci linea, tot erunt pucta in diametro quot in costa, quare erut æquales. Decimaseptima. Si continuu coponeretur ex punctis; ergo nó daretur vlla linea finita; ná termini linee, aut sunt puncta; aut nihil funt, púcta autem non possunt esse, si sunt partes linez;nam terminus aliud quid est à toto terminato & partibus eius; si enim terminus esset pars rei, no esset terminus totius rei, sed tantú aliquarum partium, quare fi púcta sunt partes linez; ergo non sunt eius termini, si non sunt termini linez; ergo linea carens terminis infinita esser. Decimaoctaua. Totú continuum nó est aliud secundú ré quam suæ partes; si ergo partes illius essent indivisibiles, etiam totú esset indiuisibile. Neque valet dicere, quamuis puncta per se sint indiuisibilia, tamen cùm simul concurrunt & conueniunt, facere diuisibile. Nam neque possunt puncta simul concurrere, ita ve sint continua, vel contigua, vel deinceps, vt suprà demonstratum est; nec si concurrerent, possent facere aliquid divisibile. In nulla enim compositione quantitatiua, videmus totum habere aliquid, quod non aliquo modo reperiatur in partibus eius. Decimanona. Non esset vera prima propositio Euclidis; Super datam rectam lineam triangulum aquilaterum constituere; nam sit data recta linea duorum punctorum super quam Lat triangulum æquilaterum; data recta linea debet coniungi cum

N iiij

lateribus triáguli, cóiung etur auté per duo púcka que habet, & cú nó habeat plura, inter latera nulla intercipietut area, quare nó erit figura. 20. Sir triangulum æquilaterum, cuius vnumquodque laterum fit duorum indivisibilium, & ab angulo ad basim ducatur linea recta; illa necessariò debet esse minor verouis latere cui opponitur: nam cùm faciat vtrinque angulos maiores quàm fint anguli fuper basim, latera trianguli que opponuntur illis angulis maioribus, erunt maiora quàm illa linea : led vnumquodque latus erat duorum indivisibilium; ergo linea illa cum sit minor, constabit tantum ex vno indiuisibili, quod est impossibile:pendet autem huius demonstrationis vis & intelligentia, ex 16. & 19. primi libri Euclidis. Complures alias rationes huc congerere possemus; sed non est opus: etenim, iis, quas commemorauimus, quod docere voluimus, conclusum & confectum esse arbitramur.

# Solumntur rationes contraria quibus tollebatur infinita continui divisibilitas.

CAP. XIIIL

Est At vt contrarias rationes suprà positas diluamus. Ad primam igitur rationé respondendum est. Lineam compo-

ni exalio, quam ex punctis, nimirum ex lineis minoribus, quas continet tanqua partes, in quibus etiam reperiuntur puncta:non enim est absurdu in linea reperiri vbiq; lineas & vbique puncta, diuerso tamen modo; lineas quidem, tanquam partes eius, quæ si separentur, existentactu lineæ; puncta verò, ceu ea quæ terminant & continuant lineam, eo modo quo suprà declaratum est, cum de hac re ageremus. Quamquam illud quod vulgò dicitur, puncta esse vbique in linea, partim est verum, quatenus in omni parte linez. possunt signati puncta; partim autem est falsum, quia si in linea aliqua signetur punctum, non potest immediate post signari aliud pun-Aum; siquidem est impossibile puncta sibi invicem esse immediata: atque hinc etiam patet solutio secundi argumenti.

Ad tertiam. Falsa existimatio quam vulgò habent quidam de taporis spherici Etu illius corporis sphærici quod mouerur super planum, fecit cos Super plani. putare hoc argument u esse indissolubile, cum tamen nec sit valde sirmum, & in promptu sit eius solutio. Nam verum est, corpus sphæricum, cum tangit planum, tangere in puncto; & ita fi discrete & disiuncte tangeret planum cum mouetur fuper ipfum, femper tangeret in punctis; sed quia mouetur continue, tactus illius est vnus numero-& continuus, idem planè cum motu iphus; quare tali tactui & motui,

tui, qui fit in longum debet respondere in plano aliquid etiam longum & continuum & indiuisibile secundum latitudinem:hoc autem non est punctum, quia non est longum; neque puncta, quia hæc & sunt multa & non sunt continua; respondet igitur linea, quare tale sphæricum, non mouetur per púcta, sed per lineam. Solutio verò huius argumenti quam dat Auerr, in 1.de Cœlo com. 32. dicens tactum sphærici & plani in puncto non posse fieri Physice, sed tantum Mathematice, non tollit difficultate; nam opinio, que facit continuú ex indiuifibilibus, non minùs aduerfatur quatitati Mathematicæ quàm. Physicz. Vide quo pacto Ochamus in 1. quodli. quæst. 9. soluat hac dubitationem & Gregorius in 2. Sent. dist. 2. quest. 2. art. 1. sub finem: & Ægidius 1. de Generat. quæstione 8. in responsione ad tertium. Ad quartam. Tempus duplex est secundum Theologos, vnum difcretum, alterum continuum; in discreto possunt duo instantia esse immediata, in continuo verò minimè. Posset igitur Deus immedia. tè creare duos Angelos, vnum post alium respectu temporis discreti, sed non continui; repugnat enim ve vnum instans immediate continuetur. Adquintam. Inter punctum & vnitatem hoc conuenit, quòd ambo sunt principia, illud magnitudinis, hæc numeri: sed quia numerus est quantitas discreta, potest componi ex rebus indiuisibilibus, id est, ex vnitatibus; at quia magnitudo est quantitas continua, & duo indivisibilia non possunt invice immediate continuari, ideò non potost linea componi ex punctis. Ad sextam. Si continuum haberet infinitas partes alicuius certe determinatæque quantitaris, proculdubio esset infinitum actu secundum molem; sed infinitæ bartes continui, habent quantitatem indeterminatam, quæ per diuisionem semper minor existit, ex quo fir, vt non faciant molem totius infinisam. Ad septimam. Dicitur vna quantitas magna vel parua, & maior vel minor respectu alterius, quoniam haber partes determinatæ quantitatis vel maiores vel minores; & quia habet vel totidem numero partes, sed maioris quantitatis, vel æqualis quidem quatitatis, sed plutes numero (verbi gratia) quantitas bipedalis dicitur maior quam pedalis, vel quia in bipedali possunt signari partes determinatæ quantitatis plutes quam in pedali, vt plutes palmi aut digiti; vel quia licet ambæ dividancue in partes infinitas, tamen divisio lineæ bipedalis fit semper per parces maiores, ipsius autem pedalis, per minores. Ad octauam. Hæc ratio difertis verbis explicatur & soluitur ab Arist. 6. Phy. tex. 77. quare ne hic longiores simus, illinc petatur solutio. Ad nonam. Apud Mathematicos dicunturaliqua linea comensurabiles non quia mensurentur ab aliqua linea minima & indimissibili, sed quia inter illas est vna aliqua proportio talis qualis reperiri potest inter duos aliquos numeros (verbi gratia) linea bipedalis & pedalis sunt comensurabiles, quia illius ad hanc est proportio dupla, qualis est inter quaternarium, & binarium. Ad decimam. Totum continuum est maius sua parte, nam quamuis ambo possint diuidi in partes infinitas, tamen diuisio totius procedet per partes duplo maiores, quàm diuisio partium, si fiat diuisio eadem proportione. Itaq; sunt partes vtrobique pares numero, sed non magnitudine; quanquam magnitudo continui solet mensurari per aliquam mensuram determinatæ quantitatis, totum autem habet plures huiusmodi méssuras quàm aliqua pars eius.

### De infinitate continui secundum divisionem & additionem. CAP. XV.

R 1 s T. in 3. Phyl. præfertim à tex. 59. víq; ad 70. multa scribit scitu digna de cotinui diuisione & additione in infinitum; que breuiter nos exponemus, nonullas dubitationes, quæ circa supradictos textus occurrunt, explicando.

Arist in 3. Phy. tex. 59. ait divisione cotinui, vt cosumat totum; fieri debere per partes æqualis magnitudinis, vt autem procedat in infinitu, per partes inæquales eiusdem proportionis. Sed vtrumq; hoc videtur falsum; na potest fieri divisio per partes inzqualis magnitudinis, quæ tamen exhauriet totú quod diuidetur: v.g. sit magnitudo sex digitoru, primum detrahatur pars vnius digiti; deinde, altera duorum digitoru ; posteà tertia triu; totum erit consumptu; diuisio tamé sacta est per partes inæqualis magnitudinis. Similiter etiam potest fieri diuisio continui per partes diuersæ proportionis, quæ procedat in infinitu; vt si primu dividatur continuu in duas partes; tum altera medietas in tres; posteà vna tertia in quatuor, & sic deinceps; sectio quidem nunquam finietur, cu tamen ea no fiar secundum eande proportione partiu. Altera dubitatio est circa tex. 60. vbi scribitur posse fieri additionem in continuo in infinitum; verum non sicut per diuisionem continui quacunq; eius parte data potest dari minor, ita per additionem quacuq; magnitudine posita, maior dari potest. De quo duplex dubitatio existit. Primò enim, si additio sit in infinitu; ergo corpus in quo sit talis additio augebitur in infinitu. Deinde, aut loquitur Arist. de magnitudine Phy. aut de Mathe. si de Phy. falsum est eam posse diuidi in infinitu,nam rerum naturalium datur maximu & minimum, sicut docet Arist. in 1. Phy.tex. 36.& in 2.de Anima tex.41.si de Mathe que habet esse in imaginatione, & per abstraction é à materia sensibili, falsum est eam non posse augeri in infinitu: nam sicut data quacunque

cunque magnitudine parua, possumus imaginari minorem, ita quæ-

cunque magna, maiorem cogitare & animo fingere licet.

Ad priorem dubitationem respondendum est; Arist. eo in loco vo- Que dinisso luisse dare certam & generalem regulam, non eam quæ aliquado ve- continui ipra sit, aliquando falsa; etenim si divisio siar per partes æqualis magni-sum tandem ra lit, aliquando rajia; etenim ii diminoniai per parcez aquano magin-absumat, qua tudinis, semper eueniet vi consumatur totum; sin autem fiat per par-verò nunqua. tes inæqualis magnitudinis, no semper id eueniet, vt patet in divisione infinita cotinui per partes proportionales, quæ sunt inequalis magnitudinis, nam posteriores semper sunt minores prioribus: similiter quaquam fieri possit divisio continui infinita per partes diversæ proportionis, vt ostenditur in argumento, tamen non hoc semper contingit. Nam divisio continui quæ fit per partes æqualis magnitudinis, fit secundum diuersam proportionem, nam primum secamus sextam partem, deinde quintam, posteà quartam, & sic de cæteris: quæ tamen diuisio non procedit in infinitum, sed absoluit continuum. Ad posteriorem dubitationem hoc modo respondendum est; corpus cui fit additio in infinitum, euadit in infinitum maius secundum quid, idest, seipso, sed non fit in infinitum maius simpliciter, idest, quocunque alio corpore. Nam quod additur vni corpori, detrahitur exaltero, sicut ex illis duobus corporibus quæ sunt finita non euaderet corpus infinitum, ita neque si partes quæ in infinitú auferuntur ex vno corpore, addantur alteri, propteçeà illud fiet infinitum, v. g. sit vna magnitudo bipedalis & altera pedalis, si tota bipedalis adderetur pedali, non fieret maior in infinitum, sed tantum fieret tripedalis:& cum partes non sint maiores toto, etiam si infinitum addatur lineæ pedali, nunquam tamen illa euadet infinita. Aliud est igitur fieri maius in infinitum secundum quid, idest, respectu sui,& aliud fieri maius simpliciter, idest respectu cuiuscunque alterius corporis. Altera verò dubitatio quæ circa eundem textum facta est, ita Soluitur. Arist. neque loquitur de magnitudine Physica, neque Ma- Cur continui thematica, sed de magnitudine per se & intrinsecè sumpta. Nam cum exse su dinimagnitudo sit continua secundum rem, intrinsece & per se est divisi- sibile in infibilis in infinitum, nec vt talis fiat diuisio, extrinsecus requiritur ali-tem angmenquid aliud:per se autem non potest augeri, quia id per quod augetur sabile. assumitur extrinsecus: ex quo fit, vt nifi sit alia magnitudo infinita, cui detrahi possint partes certæ magnitudinis infinitæ, nunquàm alia magnitudo poterit augeri in infinitum.

Dubitationes aliquot circa textus 67.68, & 69. libri terry Physicorum explicantur. CAP.

tur fieri seco dun formam, divisso autem maieriam.

Car accretio N tex.67.lib.3. Phys. Arist.ait; Proptereànihil posse in in-continui dica finitum augeri, posse auté in infinitum dividi, quoniá acfinitum augeri, posse auté in infinitum dividi, quoniá ac-cretio tendit ad formam cui repugnat infinitas, divisso autem tédit ad materiam cui non repugnat infinitas; in quieine fectilim bus verbis vnum est clarum, nempe infinitate repugnare formæ, proprium enim est formæ terminare, quamobrem appellatur terminus vel finis, materia verò per se infinita ac indeterminata est quocirca re-&è ipfi materiæ attribuitur infinitas.alterum auté obscurum est, quo pacto accretio dicatur pertinere ad formam, diuisio ad materiam. Auerr.3. Physi.comm.60.ira declarat hanc sententiam Arist.per diuisionem res tendit ad impersectionem & ad non esse, quoru radix est materia; accretio autem rendit ad perfectionem & ad esse, quorum origo & caussa est forma; ob hanc igitur caussam divisio dicitur fieri propter materiam; accretio autem propter formam. Verum D. Thomas.3.1 hysi super tex.67.& 1.par.quæst.7.art.3.in responsione ad 3. argumentum, longè secus hoc interpretatur; Accretio, inquit, tendit ad totum, divisio ad partes. Totum autem, vt est apud Arist. in 2. Physi.cap.de caussis habet se vt forma, partes autem vt materia, quocitca accretio dicitut fieri ad formam, divisio autem ad materiam. Vtraque interpretatio satis bona, & probabilis est. Sed remanet etiam nunc vnus scrupulus, etenim numerus potest in infinitú augeri, quæ accretio tendit ad formam, nam propter additionem cuiuslibet vnitatis existit noua forma, & species numeri; ergo infinitas etiam accidit ratione formæ. Sed facile est excutere hunc scrupulum, nam additio infinita, quæ accidit numero, non procedit ex forma numeri, sed ex diuissone continui; quare tota infinitas, quæ est in accretione tam numeri quam magnitudinis, tandem ad extremum, referenda est ad diuisionem continui, quæ, vt dictum, est fit propter materiam.

Dubitur etiam de co, quod scribit Arist, tex. 68, nimirum posse numerum augeri in infinitum; nam si ita est, ergo possent existere infiposit auteri nitæ species numeri; cum igitur species sint æternæ ( hoc enim interin infinitum, est inter species & individua, quoniam illæ pertinent ad integritatem & perfectionem vniuersi, hæc autem nequaquam, ided illas quidem vniuerso coæuas esse oporter, hæc autem minime) & in æternis idem sit esse, & posse esse, vt enim Arist.inquit 3. Phy.tex.32. posse ab iplo else, nihil differt in perpetuis, necelle erit actu elle infinitas species numerorum. Sed hoc ita soluitur; species esse zternas, verum est in iis

Digitized by Google

in iis speciebus, quæ habent esse reale extra animam in rebus, & sunt proprie, ac simpliciter species, & pertinent ad perfectionem vniuerh, quorum nihil conuenit in species numerorum quatenùs possunt in infinitum procedere; sic enim habent tantummodò esse imaginabile vel intelligibile, non autem esse reale in vniuerso.

Circa eundem textú dubitari potest, quo pacto accretio numeri in infinitum, procedat ex divisione continui in infinitu. Numerus enim secundum naturam prior est quam magnitudo, sicut vnitas, quæ est principium numeri, est simplicior, & prior quam punctum, quod est principium linea, vt Arist. indicat 1. Post. 42. quocirca infinitas numeri non debet prouenire ex infinitate continui. Ad hoc ita respondendum est. Numerus sumptus Mathematice, ac secundú esse intelligibile, potest in infinitú augeri sine auxilio magnitudiris, semper ad- 🗸 n acresio dendo nouas vnitates per imaginationem formatas: at fumptus Phy-nameri in insice, hoc est, secundum esse reale extra animam, non potest augeri in cedat ex diniinfinitum, nisi propter magnitudiné, vel proximè, vel remote; quod sone cotinui. additur propter motum & tempus, ex quorum partibus ( funt enim cotinua) etiam numerus augeri posset in infinitum, sed infinitas mosus atque temporis prouenit ex infinitate magnitudinis, vt docer Arist.in 3. Phy.text.70. quoniam igitur numero non possunt in infinitum addi vnitates reales, nisi propter partes continui, quæ ab eo per diuisionem in infinitum separari possunt, ob id dicitut infinitas

numeri prouenire ex diuisione continui.

In text. 69. ponitur hæc propositio, quantameunque contingit esse magnitudinem in potentia, tantam oportet iam esse actu. Quæ propolitio non videtur vera, nam non valet, magnitudo potest elle in infinitum minor; ergo iam actu est infinite minor: similiter non valet, numerus est in potétia infinité magnus; ergo numerus actu est infinite magnus. Respodeo, Arist hic loqui non de divisione magnirudinis, sed de accretione eius in infinitum, in qua vera est propositio:nam vt ex his, que ante diximus perspicuum est; vna magnitudo, ranta potest fieri per additionem; quata est altera magnitudo, ex qua At additio: si ergo magnitudo posser euadere infinita per additioné, oporteret illam alteram magnitudinem ex qua fit additio, actu esse infinitam. Non igitur hoc intelligendum est de diuisione magnitudinis, nec de accretione numeri, sed de accretione magnitudinis, quæ sit ex divisione alterius magnitudinis. Sed quæst, quas de quantitate adhuc tractauimus, ferè sunt Metaphysicæ. Deinceps igitut de quansitate, ea ratione vt consideratur & tractatur à Mathematico, dispuzemus.



V N c disserendum est de abstractione Mathematicæ quatitatis declarandúmque, an quantitas, ea ratione vt confideratur à Mathematico, sit abstracta, non solùm à materia & substantia sensibili, sed etiam simpliciter & absolute ab

omni substantia, & materia: vel potius quatitas Mathematica sit quidem abiuncta à materia sensibili, non autem simpliciter à materia & substanția. Etenim hac de re non satis conuenit inter Philosophos; namque Albertus, D. Thomas, Ægidius, &alij, existimant quantitaté Mathematicam non posse abstrahi ab omni substantia, sed tantum à sensibili: è contrario autem Themistius, Simplicius, Philoponus & Auerroës opinantur quatitatem Mathematicam absolute, & simpliciter abiuncta esse ab omni materia & substantia. Horum igitur opinionem expendentes, quid verò similius sit videamus. Neque hocloco refellenda est Pythagoreorum sententia, qui huiusmodi quantitates putabant non solum ratione, sed etiam re ipsa seiuncas esse ab omni materia. Quomodò enim quantitas Mathematica, si ést accidés, potest secundum rem à substantia separata existere?nisi dicant quantitatem, quæ extensionem habet & partes, inhærere in aliquo subiecto immateriali & indiuisibili; sin autem quantitas Mathematica est substantia, expers materiæ, per se subsistens, quomodò ea non fuent substantia quædam intelligens, & diuina? Sed hanc opinionem, vt diximus; omittamus, quæ, vel ipsa vetustate iam pridem euanuit; corúmque sententiam, qui negant quantitatem Mathematicam ratione abiunctam esse ab omni substantia, diligenter expendamus.

Opinio corii Ham.

D. Thomas in prima parte q.85. art. 1. in responsione ad 2. ita scribit, qui censent Materia sensibilis dicitur materia corporalis, ut subiacet qualitatibus sensibiliquantitatem bus, materia verò intelligibilis dicitur substantia secundu quod subiacet tantu quantitati:manifestum est autem, qu'ed quantitas prius inest substantia, qu'am abomni sub qualitas sensibilis, unde quantitas potest considerare absque qualitate sensibili: stantia, sed que nibil aliud est, quam cam abstrahi à materia sensibili; non tamen potest tuntum à sen-confiderari fine intellectu substantia in communi, qua subiacet quantitati, quod sibili abstra- est eam non abstrahi à materia intelligibili, potest tame considerari sine hac, vel illa substantia, or abstrahi à materia intelligibili individuali. Eandem sententiam ponit, eisdémque vetbis declarat in suo commentario super Boërium de Trinitate, quod est opusculum 70. in quæst. 5. de Diuisione scientiæ speculatiuæ art.3. Albertus idem sentit.6. Meta tract. 3.cap. 2. Antonius Andreas secundum disciplinam Scotisticam idem docet in 6. Metap. quæst. 3. probatur hæc opinio duabus rationibus.

Primò

Primò quidem, quia nullum posterius potest abstrahi à priori cui per se subordinatur; sed quantitas per se est posterior substantia; ergo non potest abstrahi ab ipsa. Deinde quantitas cum sit accidens, tam secundum esse, quam secundum essentiam, depender à subiecto suo, quod est substantia; siquidem vt Arist. docet in 7. Metaph. accidentis esse est inesse, & definitio accidéris fit per additamétum, id est, per appositionem subiecti: quocirca nullum accidens vel esse, vel definitiuè ac scientifice cognosci potest sine suo subiecto.

Cæterùm hæ rationes non funt admodùm firmæ, quare paruo negotio refelli possunt; nam posterius non potest abstrahi à priori, tunc videlicet cum insideratur secundum id in quo est posterius,& dependens à priori; velut quantitas si consideretur vt est accidens, Quando vevel etiam quoddam genus accidentis, hoc est, secundum inhæren- rum su postetiam suam vel secundum certam quandam habitudinem essentialem, vim non posse quam dicit ad substantiam, aliaenim est ad substantiam habitudo abstrahi à quantitatis & alia qualitatis, & alia cæterorum accidentium: sic quá- priori. titas non potest abstrahi à substantia; verùm non hoc modo considerat eam Mathematicus, non enimagit de quantitate considerans eius existentiam vel essentiam vel caussas eius naturales, quod non semel à nobis in hoc opere fuit declaratum : sanè id manifestum est perlustranti omnes demonstrationes Geometricas & Arithmeticas quæ in huiusmodi scientiis reperiuntur : quòd autem Mathematicus Quemodo non perscrutetur caussas quantitatis, nec ex illis demonstrationes Mashematisuas conficere laboret, auctores sunt multi tam Platonici quam Peri- em considerat paterici. Considerat igitur Mathematicus certas quasdam affectiones quantitatem. quæ conveniunt quantitati non in ordine ad substantiam; sed per se, vel simpliciter & absolute, vel in comparatione ad aliam quantitatem:atque hinc etiam patet solutio posterioris rationis. Illud autem mirandum est, quomodò D. Thomas locis suprà memoratis affirmat materiam intelligibilem à qua non abstrahit Mathematicus esse substantiam, cum ipsemet in 1. Post. super tex. 42. & in 7. Metaphysicæ super tex. 35. scribat materiam intelligilem esse ipsum continuum, hoc est, vel superficiem vel corpus: & sanè idem confirmat Alexader in eodem loco, nec Aristoteles id abnuit, tum in illo loco, tum in 8. Metaphysicæ tex.15.sed veniamus ad alteram opinionem.

Explicatur altera sententia eorum qui auunt quantitatem Mathematicam simpliciter abstractam effe ab omni substantia, Or prafertur priors sententia.

### CAP. XVIII.

Praclara sententie Themisty de Mathematine quantitatis ab omni substantia.

Philoponus,

teles.

DE LTERA sentéria est Græcorú, qui césent à Mathematico confiderari nudă quantitaté fegregată ab omni materia & Substatia. Themistius in 3. Phy. Super tex. 71. ita scribit; 1 die Mathematica dicuntur ex abstractione, quonia ab in qua cernutur

ca abstractio- in corporibus naturalibus, absunguntur, & ipse per imensiones ipsumque continuum astimatur aique spectatur. Idem in 1. de Anima super tex. 17. sic ait : In omnibus qua Machematici contemplantur , naturales affectiones à confectione sua reliciunt, solas merasque magnitudines & muda atque inania spatia cosiderant; simiendu hu neq; materia neque naturalem qualitate adiungunt. Idem in 3. de Anima super tex. 35. hac habet; Mathematics ad so-Tam quantitatem spectant, 💇 in contemplationem suam spatia ip sa mera inaniaque or confinia corporum tantum adhibent. Ex ed fit ut inter Mathematicas disciplinas Geometria & Ariebmetica abesse à materia naturali longisime videantur, vipote in quibus demonstrationes sine aliqua materia mentione procedant, quamobrem noque suppetion à sensu desiderant quia neque materiam ullam requiremt. At Musica, Perspectiva, Astronomia, quaquam & ha conantur remonere materiam atque sensum, non tame aque id possunt, sed à feusu proficiscumur er in sensum desimunt. Hoc idem docet & pulcherrime Idem sentifit tractat Simplicius super 3. de Anima explanando tex.35. Vide etiam Simplicius & Philoponum in 1. Phy. Super tex. 18. vbi ait nudam quantitatem, perinde ac si per se subsisteret, à Mathematico considerari sine omni subquin etil ipfemet Ariffo- stantia. Omnes denique Græci, interpretantes vel tex. 18. 2. Phy. vel 17.1.de Anima vel 35. 3. de Anima vel 35.7. Metaph. idem plane affir-

mant. Ac nobis quidem Aristoteles videtur idem sensisse: is enim in 12. Metaphysicæ, tex. 44. ait; Inter disciplinas Mathematicas Astrologiam quidem speculari de substantia sensibiliac sempiterna, Geometriam autem & Arithmeticam nullam substantiam considerare. Et in 11. libro Metaphysicæ, summa 2. capite.1. hoc idem perspicuis verbis declarat ita scribens; Mathematicus circa abstracta speculatur, tollendo nanque omnia sensibilia ita speculatur , solum autem dimistit quantum Continuum, hocest, vel lineam, vel superficiem, vel corpus co passiones eo-

rum, pront quanta & continua funt, non prout aliquid aliud speculatur. H2ctenus Græci & ipse Aristoteles. Quæ sententia nobis quidem fit

verisimilior, atque probabilior. Primum enim, talis est modus abstra-

Atrahendi in scientiis, qualis est modus definiendi, vt innuit Arist in 6. Metaphy.tex.2, sed in definitionibus Mathematicis nulla fit mentio nullaque ratio habetur vlius materiæ vel substantiæ, vt per se batur quanclarum est consideranti omnes definitiones Mathematicas; ergo Ma- titatem Mathematicus abstrahit quantitatem ab omni materia & substantia: thematica ab quid enim aliud est abstrahere vnum ab alio, qu'am considerare vnum omni substanon considerando aliud? Deinde, Arist in 2. Phy.tex.19. ostendit Ma- fractian, thematicum abstrahere à materia sensibili, proptereà quòd definit par, impar, triangulum & alia ciusdem generis, absque materia sen-Libili; sed in definitionibus eiusmodi rerum, sicut non apparet materia sensibilis, ita nulla protsus materia vel substantia cernitur; ergo Mathematicus sicut à materia sensibili, ita ab omni substantia quantitatem abstrahit. Posteà, affectiones quæ à Mathematico demon-Arantur de quantitate, non ei conneniunt in ordine ad substantiam, sed per se; vt offe dinisibilem, commensurabilem, proportionabilem, æqualem, vel inæqualem: fimiliter triangulum habere tres angulos æquales duobus rectis, sphæricum non posse tangere planum nisi in puncto, & alia eiusdem generis, quæ fine vllius substantiæ respectu per se spectantur in quantitate. Quare Mathematicus ad eas res demonstrandas non indigebit consideratione vlius substantiz; non enim quantitas est divisibilis ex eo quia est in substantia, neque triágulum habet tres angulos æquales duobus rectis, nec linea recta tangit circulum in puncto, quia insint in aliqua substantia; similiter etiam non conuenit quantitati tantum locum occupare, in ordine ad substantiam, sed per se, vt in cubo demonstrat Arist. 4. Physicorum tex.76.1mmò, quædam non videntur posse couenire quantitati in ordine ad substantiam, quemadmodum continuum esse divisibile in infinitum; nam si subiectum quantitatis, ve prioris sententia principes existimant, est substantia composita, perspicuum est repugnare quantitati, prout est in substantia composita, dividi in infinitum: forma enim substătialis neque divisionem neque accretionem in infinitum fieri in quantitate sibi coniuncta vllo modo patitur. Ad extremum, si Mathematicus vt sæpe à nobis dictum est, neque essentiam, neque existentiam neque proprias & reales caussas tú quancitatis tum affectionum eius considerat, quid ei opus erit ad contemplationem tractationémque suarum demonstrationum, vllam substanciæ consideracionem adhibere? V erùm de his sacis. Deinceps, an quadratura circuli fit possibilis, disquiramus.

De quadratura circult an fit scibilis vel posibilis. CAP. XIX.

🐼 I c 1 T hoc loco, quasi à recto doctrinæ cursu dessectentes, ad amænam quandam contemplationem paululum diuertere,hoc est,de quadratura circuli,sit possibilis,nécne, disputare. Cuius rei iucunda est inquisitio, difficilis explicatio, cognitio autem cum ad alia, tum ad multorum locorum Arist, intelligentiam perquam vtilis. Circulum autem quadrare conati funt apud veteres, Antiphon, Brylo, & Hippocrates Chius, quotum meminit Arist. 1. Phy. tex. 11. 1. Post. tex. 23. & 1. Elenchorum cap. 10. Apud recentiores autem Orontius Finzus, qui, si quam multa docere atque demonstrare aggressus, atque pollicitus est, tam multa præstare ac perficere potuisset, immortalem sanè gloriam fuisset consequutus. Horum omnium de quadratura circuli demonstrationes, Ioannes Buteon vno libello diligenter collegit,earúmque demonstrationum vitia & errata, subtiliter & accurrate patesecit. Nos primum, videamus quid alij senserint de quadratura circuli: tum, doceamus quadraturam circuli possibilem atque scibilem esse; postremò, rationes contrarias, quæ videntur nobis aduersari, dissoluamus.

Opinio & ar-

Nonnulli putant non posse quadrari circulum, proptereà quòd Sumenta es. Arist.7. Phy. tex.21. & 30. videtur ponere pro absurdo ve recta & cirrum qui ne cularis linea sint inter se æquales: Auerr.in 7. Phys.commento 29. ait turam circuli impossibile esse ve quantitates sint inter se æquales, nisi aut rectæ inesse possibile, ter se, aut circulares inter se: & 10. Metaphy.comm. 10. ait linearn arcualem non posse æquari lineæ reckæ, aut reckam alij non reckæ: & apud Euclidem est communis animi conceptio (que fibi mutuò congruunt ea inter se fore æqualia) sed constat nullum quadratum posse omnino congruere cum circulo aut ei penitus adaptari, nam si rectu congrueret cum obliquo seu curuo, non esset rectum sed obliquum, aut hoc non esset obliquum, sed indueret formam recti. Ad extremu, cum in huius rei peruestigationem, omnibus propè seculis, plutimi atque clarissimi Mathematici summo studio & diligentia incubuerint, nec quicquam adhuc compertum fuerit, desperandum est, hoc in posterum inueniri posse: idque maximo argumento esse debet; huius rei demonstrationem non posse comprehendi. Quamobré Arist.in Caregoria ad aliquid, vbi de quadratura circuli sermonem habet, loquitur de ea non absolute, sed ex suppositione; si (inquit) est fabilis. Ab hac opinione non abhorruisse Ammonium Simplicij magistrum, affirmat ipsemet Simplicius 1. Phy. super tex. 11.

E cotrario auté Iamblichus (auctore Simpl.in 1. Phy. super text. 11.)

affir-

affirmat quadraturam circuli non modò posse inueniri, sed post Ari- Iamblichae ftotelem, compertam & traditam fuisse à Sexto Pythagorico, Archi-dixit quadramede, Apollonio, Nicomede & Carto. Verùm Simplicius ait à supra- à multis iam dictis viris non certam huius theorematis demonstrationem, sed in- effe inutiam. strumentariam tantum quandam eius rationem & constitutionem adinuentam fuisse; non enim id latuisset tandiu omnes Mathematicos. Archimedes certe non perfecte quadrauit circulum, nisi forte dicatur quadrasse; vel quia dedit cortissimam viam quadrandi, & docuit ea quibus cognitis & compertis necessariò conficitur quadratura circuli; vel quia in quadrando circulo proxime omnium accessit ad veram eius rei demostrationem, ita vt quod deest, perexiguum sit & cum demonstratio traducitur ad materiam sensibilem, pro nihilo ducatur, & non secus vsurpetur à mechanicis, ac si esset demonstratio perfecta & omnibus suis numeris absoluta.

Zimara in suis concordantijs super decimum librum Metaphysi- Opinio Zicæ, exponens ca verba, quibus Auerroës ait lineam arcualé non pos-mara aientis se æquari lineæ rectæ, dupliciter inquit quadraturam circuli posse quadraturam accipi, vno modo Mathematice & secundum imaginationem, alte-circuli esse pos ro modo Physice & secundum rem; permagni auté referre vtro mo-thematie sed do sumpta fuerit, etenim Mathemathice possibilis est, vt videtur Ma non Physice. thematicis, & Boëtio, qui in Categoria ad aliquid, inquit eius demostrationem esse inuentam, séque eam fuisse explicaturum nisi breuitati studere voluisset. Imaginatur enim ( ait Zimara) Mathematicus lineam rectam incuruari,& fieri circularem,& contrà, ipſam circularem rectificari, vt omni ex parte coæquetur lineæ rectæ. At verdPhysice, & secundum rem, hoc impossibile est; núquam enim linea recta potest re ipsa persecte adaptari & congruere circulari, nisi desinat esse recta; & cum æqualia dicatur esse ea quæ sibi inuicem congruut, nunquam profectò fecundum rem quod est circulare poterit æquari recto, quare sic impossibile est quadrari circulum. Hac autem distinctione polita, putat Zimara omnes opiniones inter se conciliari posse; nam qui aiunt circulum posse quadrari, intelligunt Mathematice; qui autem negant, intelligunt Physice; porrò hanc distinctionem videtur probare & confirmare Auerroës in 7. Phys. comm. 29, ita scribens; Impossibile oft lineas rectas circularibus, aut contra circulares rectis, denique quacunque non sunt eins dem speciei, sibi innicem aquari. Quod autem dicunt Geometra, quod linea recta est breuisima linea omniu qua duci possunt ab uno putto ad alind punttum, dicitur large, oraqualitas dicitur de cu fere aquinoce, o similiter hoc quod dicut quod circuferentia alicuius circuli est aqualic figura poligonia:et Geometer decipitur in hoc;quia poßibile est existimare linea rectam qua incuruetur & fiat circularis, & quia hoc accidit in mente, attribuit

hoe proprie ipsi Geometer. Hzc Auerroës. Neque verò inquit Zimaza, incredibile videri debet idem esse possibile Mathematice quod non est possibile Physice; cum possir hoc permulus exemplis confirmari, nam motus circulares inter se contrarios esse, & quantitatem augeri-& diuidi posse in infinitum, & velocitatem motus infinite intendi & remitti posse ( de quo vide apud Auer.3. Phys. 60. & 4. Phys. 72. & 1. de Cœlo 32.) verum est secundum abstractionem quandam Mathematicam, fulsum autem & impossibile, secundum rationem & considerationem Physicam. Hactenus Zimara.

> Refellitur opinio Zimara, & corum qui negant quadraturam circuli passibilem esse. CAP. XX.

VPRADICTA opinio Zimaræmultis de caussis nobis

non probatur. Primò, quia putat quadraturam circuli, eo fieri, quòd imaginemur, aur lineam rectam flecti in curua, aut hanc dirigi in rectam, cùm hoc longissimè absir cùm à vero, tú à doctrina Mathematicorum; etenim quadrare circulum no est aliud, quam reperire aream alicuius quadrati, parem, & æqualem areæ cuiuspiam circuli; nó vt inter se congruant & planè coaptentut inuicem, hoc enim no folum impossibile est in quadrato & in circulo, sed etiam in ipsis figuris rectilineis quæ diuersa specie continétur; nunquam enim triangulum quadrabit,&congruet cum quadrangulo, aut quauis figura alius speciei; quippe cum species & ratio figura consistat in indivisibili: certum tamen est omnes figuras rectilineas quadrari posse, vt ex 14. propositione 2. libr. Elem. Euclidis, perspicuum est Æqualitas ergo quadrati & circuli in eo est, ve areæ verinsque figuræ sint æquè capaces; sed isti, ve opinor, falluntur, quia idem iudicium faciunt de lineis secundum actum sumptis, atque si accipiatur secudum potentiam, cum tamen permultum interfit; in triangulo enim rectangulo, latus subtendens angulum rectum, per se, ac secudum actum, minus est reliquis duobus lateribus simul sumptis, ve patet, ex 20. propositione primi Elementorum Euclidis: at secudim potentiam est par, ac æquale illis, quia quadratum quod fit ex tali latere, æquale est duobus quadratis, quæ ex duobus reliquis lateribus existunt, ve docer Euclides codem libro propositione 47. & in ambligoniis triangulis latus subtendens angulum obrusum minus est reliquis duobus, facit tamen quadratum maius duobus quadratis aliorum laterum, vt est in secundo Elementorum propositione 12. Theonitem Mathematicus in primis nobilis, scribens in: primum.

primum librum Almagesti, vbi sermo est de capacitate figuræ circularis, pulchrè demonstrat positis duabus lineis æqualibus, vna recta, altera circulari, ampliorem aream effici à circulari, quàm à recta; sed commorari in his, superuacaneum ducent, qui rationibus Mathematicis, vel mediocriter fuerint eruditi. Illud quoque non vacat errore, quod inquit Zimara quadraturam circuli Phylicè impossibilem esse, nequaquam verò Mathematice; cùm tamen contra planè res se habeat, nam & verisimile est in corporibus naturalibus, vel artificiosis, esse aliquod quadratum peræquè capax, atque aliud corpus amplitudine totunda: & quadratura Archimedis (vt suprà exposui) in materia sensibili, & in corporibus mechanicis habetur, atq; vsurpatur pro perfecta, & absoluta, quæ tamen ad regulam Mathematicorum, non est exacta. Adde, quò dilla definitio æqualitatis, proptet quam Zimara negat quadraturam circuli Physice possibilem esse, non est Physica, sed Mathematica; quippe quæ in communibus animi conceptionibus numeratur ab Euclide. Verum germanam illius definitionis intelligentiam, nec Zimara, nec quidem ali, aduersarij quadraturæ(vt ostendemus infrà) videntur assecuti. Hæc contra Zimaram.

Sed nos possibilem esse quadraturam circuli, aggrediamur demőstrare. Primò, ea, ex quibus Archimedes concludit quadraturam circuli, in libro de Dimensione, propositione i. non sunt impossibilia: nam quamuis ibi ponit trigonum orthogonium, cuius vnum latus sit æquale peripherie circuli,& neque ab ipso neque à quoquam alio demonstratum fuerit, dari lineam rectam æqualem peripheriæ circuli, tamen Eudoxus Ascalonita illam propositionem Archimedis exponens, ait eiulmodi rectam possibilem esse, quin etiam talem aliquam reperiri in natura, à nullo plane dubitari. Lineas item helicas, per quas Archimedes pulchrè quadrat circulum, quis sanæ mentis neget, aut posse reperiri, aut certe estici posse à Deo?nam cum huiusmodi lineas cogitatione depingimus, nihil mens reperit in his, aut zationi repugnans, aut quod obstet aliquo modo, vt esse nequeant. Deinde, si Archimedes quadrauit parabolam, quæ est area quam linea recta & curua circunscribunt, cur non circulus etiam quadrari possit?Prætereà,si angulo curuilineo (vt est apud Proclum 2. lib. super Euclidem) inuenitur rectilineus maior, & minor, atq; etiam par, cur non idem contingere possit in ipsis siguris rectilineis, & curuilineis? Adhæc si Hippocrates quadrasset omnes lunulas, quas adhibet in sua demonstratione, proculdubió (vt etiam confitétur Mathematici, qui eiusmodi demonstrationem redarguunt) quadravisset circu-Lú.Atqui si is ynam aliquam lunulam quadrauit ( vt verè quadrauit)

hoc est certissimo argumento, omnes quoque posse quadrari, quippe quum omnium lunularum par ratio, par item facilitas, & difficultas ad quadrandum, esse videatur. His accedit, quod non minus difficile videtur quadrare lunulam, quàm semicirculum, aut aliam quampiá sectionem circuli; proptereà quod lunula habens vtramque lineam curuam, magis est dissimilis figuræ rectilineæ, quam semicirculus, vtpotè qui saltem alteram lineam rectam habeat. Cùm igitut lunula quadrata fuerit ab Hippocrate, quid prohibet etiam semicirculum quadrari posse? eo autem quadrato, totius quoque circuli quadratura in promptu est. Postremò (ve quo argumento oppugnant aduerlarij tetragonismum, eodem nos ipsam tueamur)si estet impossibilis quadratura circuli, id sanè vidissent clatissimi quique Mathematici, qui ea in re multûm elaborarunt: & non solûm à quærendo destitissent, sed etiam docuissent huiusmodi problema esse impossibile, ceu est ab ipsis de diametro, quod sit incommensurabilis costa, luculenter explicatum atque demonstratum. Sed ad dissoluendas rationes quibus oppugnatur tetragonismus, veniamus.

# Soluuntur rationes contraria. CAP. XXI.



ATIONES autem, quibus tetragonismus labesactari existimatur, parui negotij est dissoluere; nam sicubi Aristoteles & Auerroës aut etiam alij, docent rectum, & curuum inter se comparari, & æquari non posse, loquutur sanè de

persecta coparatione, quæ secundu Atistot. 7. Physic. tantu versatur in iis, que specie atoma continentur. Quocirca eam remouet etiamà genere, vipote in quo propier magna differentiarum atque specierá varietaté, asserat complures æquiuo cationes delitescere. Vel alio etiá modo hæc possunt expediri:posito nimirum duplici genere comparationis, vno secundum similitudinem, quod sit in iis tantum, quz sunt eiusdem speciei: altero autem secundum proportionem, quod latissime pater, pertinens etiam ad ea, quæ sunt diuersorum generu; hanc duplicem rationem comparationis, colligere licet ex iis, quæ scribit Arist. 2. de Generatione tex. 37. Perfecta igitur æqualitas in iis tantum est, quæ sunt einsdem speciei; quæ enim ita sunt æqualia, sibi inuicem apposita, perbellè congruunt inter sezid quod minimè conuenit in quantitates rectas & curuas, quinimmò nec in vllas quatitates differentium specierum, quales quales fuerint conuenire potest; nunquamenim trigonum cum terragono, aut pentagono hac ratione congruet, aut plané conformabitur; ergo vt perfectam æqualitaté in recto,

in recto, & curuo non ponimus, ita aliquam vim, & rationem æqualitatis, in ipsis reperiri posse affirmamus: vt spatio quod circulus continet,par & æquè capax spatium à quadrato effici valeat. Non enim hoc loco verba facimus de parilitate lineæ rectæ & curuæ perfecta Lecundum actum, sed secundum potentias huiusmodi linearum. Potentia verò lineæ quænam sit, nouimus ex 2. lib. Elem. Euclidis. Por-1ò, illa definitio æqualitatis; Equalia esse qua sibi mutuo congruunt. Non sic traditur ab Euclide, sed potius è converso; Qua sibi mutuo congruunt, ea sunt inter se aqualia. Quo modo sumpta hæc seu definitio, seu potiùs communis animi conceptio, vniuerse, & absolute vera est, neque aduersatur quicquam nostræ sententiæ; sin autem enuntietur, quemadınodùm aduersarij volunt, accipi debet de perfecta equalitate, que est in his tantum, quæ subiecta sunt eidem speciei. Quod si contendant in hac definitione æqualitatis, magnam vim esse ad tollendum tetragonilmum, profectò ex ipla pari ratione ego concludam, neque trigonum neque pentagonum, neque vllam aliam figuram rectilineam, quæ specie modò differat à tetragono, quadrati posse, neque enim huiusmodi figuris accommodari potest illa definitio æqualitatis, quod qui non videt quam sit absurdum, is plane rudis, & ignarus est disciplinæ Mathematicæ. Argumentum petitum ex auctoritate eorum, qui cum diu multumque laborauerint in demonstrando hoc problemate, tamen adhuc perfectam demonstrationem non compererint, non modò nobis non aduersari, sed retorqueri posse in aduersarios paulò suprà explicauimus. Verùm hæc sit satis de tetragonismo: in quo declarando aliquantò longiùs pronecti sumus, vt aperiremus iis, qui dant operam Philosophiæ, quid ea de re sentiendum sir, ne forte quisquam à vero abducatur, captiosis quorundam deceptus argumentis.

Illud autem non est hoc loco prætereundum, recte Alexandrum dubitare(vt Simplicius refert) num tetragonismus per sectiones, qué Arist. nominat 1. Phy. tex. 11. sit Hippocratis; is enim non per sectiones, sed per lunulas quadrabat circulum, vt ipsemet Arist. auctor est in 1. Elench cap. 10. quantum verò inter lunulam, & sectionem intersit, notú est non modò imbutis, sed etiá tinctis modò Geometria; quare vel ad aliú referendus est hic tetragonismus, cuius demonstratio non peruenit ad nos, vel nomen sectionis κατακρισικώς, positum suit ab Arist. pro vocabulo lunulæ, fortasse, quod Hippocrates no solum lunulis sed multis quoq; circuli sectionibus vtatur in sua demostratione. Verùm illius demonstrationis vis, at que robur, non in sectionibus circuli, sed in lunulis collocatum est. Circunfertur etiam quidam libellus nomine Campani, in quo auctor illius, per sectiones

O iiii

circuli conatur ostendere quadraturam eius. Primum, dinidit peripheriam circuli in quatuor partes æquales, tum assumens proportionem circunferentiæ ad diametrum traditam ab Archimede, perinde ac fuillet certa, & comperta, ponit quatuor lineas rectas pares. illis quatuor peripheriæ partibus, ex quibus conflatum quadratum putat fore par illi circulo, cuius peripheria quadripartitò divisa fuerat. Que demonstratio tot erroribus seatet, vt recte opinetur Buteon eam non esse Campani, qui fuit clarissimus Mathematicus, sed ab aliquo Geometriz indocto, quo sibi maiorem legentium gratiam promereretur emissam, atque enulgatam fuisse nomine Campani. Alexander autem scribit, existimasse quosdam, proprereà quòd comperissent eundem numerum esse circularem, & quadratum, vt vigintiquinque est numerus circularis, quia ab eodem in idem procedens terminatur: est item quadratus, quoniam fit ex ductu quinarij in se, in circuli quoque magnitudinibus se invenisse quadratum. Sed hac demonstratio (inquit Alexander) non ducitur ex principiis Geometricis, sed Arithmeticis, neque necessarium est quicquid repetitur in numeris etiam reperiri in magnitudinibus. Etenim inter quolcuque numeros reperitur rationalis proportio, quæ tamen inter quascunq; magnitudines, vt, verbi gratia, inter diametrum, & costam, non inuenitur. Verum Simplicio incredibile videtur fuisse aliquos, qui tam pingui,& rudi demonstratione vterentur ad quadrandum circulum; fed forte verifimilius effe, nonnullis, cùm vidiffent in numeris eundé simul esse quadratum, atque circularem, venisse in mentem vt quzrerent etiam in magnitudinibus, quadraturam circuli. Atque hac dicta fint de quățitate secudum Mathematicam eius confideration 🛴 Restat vitima qu'intitatis consideratio, quæ est Physica, secundum quam explicanda est illa apud Philosophos percelebris quæstio de maximo & minimo.

De maxime, & minime.
CAP. XXII.

VONIAM suprà demostratum suit, quantitati, ea ratione vt quatitas est, non repugnare eam vel augeri vel diuidi in infinitu; nunc videndum est, an idem quoque coueniat in quantitatem naturalé; an potiùs quantitas rerú naturaliú.

habeat certos præfimitosque magnitudinis & paruitatis fines, quos natura transire nequeat. Hanc quæstionem serè in scholis nuncupant de maximo & minimo, & disputant an detur maximum & minimum in rebus naturalibus. Quo autem dilucidiùs explanentur, & sacilius

& facilius percipiantur ea quæ sunt à nobis tractanda, diuidemus hanc quæstionem in duas partes, in priori, quædam prædocebimus ad intelligentiam quæstionis perutilia; in posteriori, exponemus nonnullas propositiones, in quibus propositæ quæstionis explicatio continetur.

Primò, sciendum est olim apud Philosophos Latinos in tractatio- Quid sit mane huius quæstionis, fuisse admodum vistata hæc quatuor vocabula, ximum quod maximum quod sic, minimum quod sic, maximum quod non, mi-sic, minimum maximum quod non. Appellabant maximu quod sic, terminum quan- nimum quod titatis sub qua res naturalis esse potest, & non sub maiori, ita vt at- non, & mitingere quidem possit illum terminum, transire autem non possit, nimum quod Minimum quod sic, dicebatur terminus quantitatis sub qua res potest esse, sed non sub alia vlla minori. Maximum quod non, vocabatur terminus quantitatis sub qua res non potest esse sed benè sub quacunque maiori, modò nó transeat modum magnitudinis, quem fuprà diximus maximum quod fic; & hoc modo dicebatur, quoniam versus paruitatem, etat maximum eius quantitatis sub qua non potest esse minimum quod non, erat terminus quantitatis sub qua res non potest esse, sed bene sub minori, modò non excedat terminum paruitatis, quem suprà vocauimus minimum quod sic; & dicitur hoc nomine, quia est minimum eius quantitatis, sub qua non potest esse versus magnitudinis excessum. Hæc olim vt dixi à Philosophis Latinis, sicut alia multa, nimis horride & obscure dicebantur. Quocirca dicendi obscuritas rerum disficultati adiuncta, mirum in modum augebat discendi laborem. Verùm quia hæc iam exoleuerunt, negligi possunt sine vllo Philosophiæ detrimento.

Deinde, maximum & minimum licet proprie sint in quantitate, Maximi & hoc est, in magnitudine & multitudine, tamen etiam transferuntur minimum in ad alia multa, quæ induunt rationem aliquam quantitatis, cuiusmodi sunt pondera, mensuræ,& in potentiis magna vel parua virtus, in motu velocitas & tarditas, in tempore longum & breue, in qualitate intensum & remissum, deinde in persectione magnum & paruum metaphoricè fumpta.

Postea, maximum & minimum dupliciter accipi possunt, vel po- Maximi & fitiue vel negatiue; dicitur positiue maximum, quod est maius om- minimi dinibus aliis, & minimum politiue, quod est minus omnibus aliis. Di- cutur vel pocitur autem negatiue maximum, id quo non est aliud maius, potest situie vel netamen esse aliud ei æquale; minimum etiam negatiuè dicitur id quo gatinà. non est aliud minus, potest tamen aliud esse ei æquale secudum paruitatem. Itaque maximum positiuè excludit maius & æquale, mazimum autem negatiue, excludit quidem maius, sed non æquale.

Idémque contingit in minimo.

Præterea, maximum & minimum possunt considerari dupliciter, vel absolute, vt quæratur, an in mundo sit aliquid maximú omnium aut minimum, vel definité secundum vnamquamque speciem rerum, vt an in specie humana sit maximus homo & minimus homo; atq; hoc modo potest quæstio tractari tripliciter, primùm in viuentibus, tum in elementis, deinde in mixtis inanimatis.

Adhæc, dupliciter aliquid potest terminari secundú magnitudiné. Vno modo, intrinsece, quia secundum natură suam poscit talem terminum magnitudinis, quem naturaliter non potest excedere. Altero modo extrinlece, quia no ex se, sed extrinsecus terminatur, & prohibetur maius effici: velut si doliu sit plenu vino, illud vinum quatenus existit in dolio, non potest ampliùs augeri, prohibente ipso dolio, à quo determinatur & continetur, quamuis per se possit esse maius.

Dupliciter etiam considerari potest maximum & minimum, vel in re quæ per se existit, vel in re quæ inexistit in alia; quæri enim potest, an possit dari minima aqua per se existens, & an possit dari minima aqua inexistens alij, hoc est, an possit dari minima pars aquæ.

Quet medn

Postremò, duplex est accretio. Vna viuentium propria, quæ esficifiat accretio. tur ab anima, ex alimento, vi caloris naturalis. Altera, quæ reperitut etia in non viuentibus, quæ fit tripliciter. Vno modo intrinsecè pet rarefactionem, quo modo aqua & aer & alia corpora calefacta atque rarefacta euadunt ampliora. Altero modo extrinsecè per solam appositionem, vt si terræ adiungas terram & aquæ aquam. Tertio modo per generatione, vt ignis augetur suppositis ei lignis: ex ipsis enim gignitur nouus ignis qui priori coniunctus videtur eum amplificasse. Atque hæc quidem nunc prædocere voluimus, quibus expolitis, ad explanandam quæltionem propolitam commodiùs ingrediemur. Cuius quæstionis explanatio, in decem propositionum proxime sequentium explicatione, tota continetur.

> Ponuntur nonnulla propositiones, quibus explicatur quaftio de maximo o minimo. CAP. XXIIII.

🔀 R1 м 🛽 propolitio.Est actu in mundo aliquid maximum secundum magnitudinem, vt primum cœlum omnia alia continens, & nullum aliud corpus extra se habens. Est etiam actu aliquid minimum secundum paruitatem, vel positiuè vel negatiuè: nam si non esser aliquid minimum saltem negatiue, sed quocunque paruo dato semper aliud minus existerer, oporteret infinita esse actu multitumultitudinem rerum, quam non posse actu reperiri, suprà fuit demonstratum.

Secunda propositio. In qualibet specie rerum naturalium datur In qualibet maximum & minimum. Hæc probatur tripliciter. Primò, quia na- Pecie rerum tura & forma cuiuslibet rei naturalis, virtus item & potentia, deni- se maximum que actiones & motus, omnia inquam hæc, sunt naturaliter definita et minimum. & determinata, quamobrem necesse est etiam quatitatem quæ propter illa tria datur rebus naturalibus, definitam& determinatam esse; quod declarans B. Thomas in 1. part. q. 7. art. 3. ita scribit; Omne corpue naturale aliquam formam habet determinatam; cum igitur ad formam substãtiale consequantur accidetia, necesse est ut ad determinata formam consequatur etiam determinata quantitas; unde omne corpus naturale habet determinatam quantitatem in mains & minus. Deinde, videmus esse rei naturalis admodu variari secundum variatione quantitatis in maius & in minus, cum igitur esse cuiuslibet rei sit determinatum, non poterit quatitas rei naturalis indeterminate variari, sed erunt certi termini magnitudinis & paruitatis, intra quos tátum potest conservari esse rei naturalis. Posteà, idem perspicuum sit si consideremus omnes species rerum naturalium; in qualibet enim specie reperiemus præfinitam magnitudinem & paruitatem, quam nunquam excedunt individua illius speciei (verbi gratia) homo nunquàm attingit magnitudinem cupressi, nec diminuitur ad paruitatem formicæ; & mus nunquàm peruenit ad magnitudinem elephanti, nec ad paruitatem pulicis. Postremò, Natura (ve inquit Arist.1. de Gener. animal. cap. 1.) vitare solet infinitum, infinitum autem fine caret, natura autem in omnibus finem quarit: & in 8. Phys. rext. 15. ait, nihil corum quæ natura fiunt esse indetermimatum & inordinatum: & vulgata est Philosophorum sententia, naturam esse determinatm ad vnum. Vide que in hanc sententiam scribit Commentator 6. Phyl. comm. 91. & in 8. Phyl. comm. 62. cuius verba hîc non ascribimus, ne vbi non maxime opus est, longiores simus. Quis autem sit præcise terminus magnitudinis & paruitatis in qualibet specie rerum naturalium, propriè cognoscere, difficillimum est, ne dicam impossibile; nam quemadmodum facile est assignare magnitudinem vel paruitatem ad quam non potest peruenire homo, ita difficile est assignare certam aliquam magnitudinem & paruitatem, ad quam præcisè peruenire potest, & no vltra progredi.

Tertia propolitio. In viuentibus est certa & definita magnitudinis testimonia A. ratio versus verumque extremum, ve neque ad quantameunque mo- ristotelis de lem crescere, neque sub quantauis paruitate constare queant. Hoc maximo W probari potest tum multis & illustribus testimoniis Aristotelis, tum est in vinencriam rationibus. Aristoteles 1. Physicorum tex. 36. ait; impossibile est ibus.

tatem, neque eorum partes. In libro 2. de Anima textu 41. ita scribit; Om-

nium natura confrantium, terminus est , & ratio magnitudinis & augments. In 4. libro de Generatione animalium cap. 4. hæc habet; Perficiendi cuiulque animalis, certa est magnitudo, tum ad maiss, tum ad minss, quem terminum non supergrediuntur ve vel maiora vel minora euadant, sed in medio magnitudinis spatio excessum defectionve inter se capiunt. Denique apud eunde Aristotelem in 7. libro Politicorum capite 4. sic est scriptum; Sed of caterarum rerum, animalium, stirpium or instrumentorum, sic ciuitatu mensura, quadam est ermodus: horum unumquodque nec si valde exiguum sit, nec si excedat magnitudine, vim suam retinebit, sed modo prorsus natura amittet, modo in fratum incommodum delabetur. Etenim nauigium prorfus non erit, nec si unim palmi sit, nec si pateat stadio duobno, sed ad quandam magnitudinem progressum, modo propter exeguitatem, modo propter exuperantiam, incomedam nauigationem efficiet. Hæc Aristoteles. Potest etia idem proba-Omnium vi. ri his argumentis. Primò, quia ipsa augmentatio per quam acquimétium certa ritur quantitas viuentium, est determinata; tum quia est motus nadefinita turalis habens in rebus corruptibilibus determinatum terminum ad quem; tum etiam quia est operatio proficiscens à virtute augmentatiua, quam ficut aliam quamlibet virtutem naturalem, necesse est determinatam esse. Deinde, omnium instrumentorum est definita magnitudo & paruitas, vt ait Arist.in 1.& 7. lib. Politicorum, idque demonstrat experientia, non enim quantalibet secundum magnitudinem & paruitatem, aut serra, aut naui, vti possumus ad secandum vel nauigandum: idémque euenit in aliis instrumentis; sed corpora animata sunt instrumenta ipsius anima, sicut ait Arist. in 2. de Anima tex.37.& id fanè declarat definitio animæ. est enim anima actus co:poris organici: oportet igitur determinatam esse omnium corpogum animatorum magnitudinem atque paruitatem.

Quarta propositio. In elementis est determinata magnitudo extrinsecus; namque magnitudo eorum circunscribitur ac determinatur & à cœlo, à quo continentur omnia, & à mixtis, quorum funt pattes, & ratione materiæ primæ; cum enim materia totius vniuerfi finita lit & habeat determinatam molem, nequaquàm permittit magnitudinem elementorum indefinitam esse.

generationem potest fieri in infinitum.

ast magnitu-

do.

Quinta propositio. Elementa possent ex se nisialiud obstaret, indefinité augeri, vel per additionem, vel per generationem; hoc per se su per addi- clarum est, & docetur ab Arist.in 2.de Anima text. 41.etenim si aquæ tione, velper apponeretur aqua in infinitum, quis non videt fore, vt moles aqua cresceret in infinitum? aqua enim quæ adiungitur, quantauis fuerit, nihil planè officit præexistenti aquæ; quinetiam quo maior est aquæ moles.

moles, eo fortior & potétior existit ad agendum, & ad seipsam conser uandam : similiter tandiu ignis augeri potest, dum ei apponuntur ligna, nec ignis augeri definet nisi defuerit combustibile. Nam quod quid im dicunt, dari posse maximum aliquem ignem, cui si stuppa subiiceretur, aut cam no combustum iri, ne videlicet euaderet ignis maior maximo, aut si combureretur, necessarium fore vt quantus est ille ignis nouus qui è stuppa gignitur, tanta pars præcxistentis ignis alibi corrumpatur: hoc inquam adeò non dico falsum, sed etiam ridiculum & fatuum est, vt plane indignum sit refutatione.

Sexta propolitio. Variatio quantitatis secundum magnum & par- Per rarefanum, quæ fit per condensationem & rarefactionem in elementis, est clionem intrinsece determinata. Hoc manifestum est. Primò, exeo quia ranon possunt refactio & condensatio elementi non fit sine alteratione eius cor-elementa in zuptiua; sicut igitur alteratio & corruptio elementi determinata est, infinitam auita rarefactionem & densationem oportet esse determinatam. Turn, seri. experientia clarè demonstrat aërem seu vaporem, cùm nimiùm denfatur, verti in aquam, si autem nimiùm rarescat mutari in ignem, similiter aquam désatione terrescere ac lapidescere, rarefactione auté verti in vaporem & aërë. Posteà, si talis variatio quantitatis esset indererminata, nihil prohiberet igné effici tam densum quam est terra, & hac tam rara, quam est ignis, quod sane remotu est à vera ratione, ru ob alia, rum ob id quod raritaris comes est leuitas & calor, désitatis autem, gravitas & frigus; non potest autem in terra tanta esse leuitas & caliditas quanta est in igne, nisi terram appellemus ignem,

Septima propositio. Elementa intrinsecè determinant sibi certam An elementa paruitatem. Hoc ferè omnes communiter sentiunt, & dicunt & pro- ex se & in-bari ac persuaderi potest iildem planè rationibus, quibus suprà fuit gant certam confirmata secunda propositio. Verum ego non video, cur probati & desinitam non possir opinio Scotistarum affirmantium, elementum, licet ex- paruitatem. trinfecè, hoc est, propter ambientis, & aliorum corporum repugnantiam, subsistere nequeat sub quaeunque paruitate, tamen intrinsecè, & ex natura sua, non exigere determinatam paruitatem, sed posse sub quantumuis parua quantitate existere? Cur enim determinata: paruitas requiritur in elemento? an propter materiam? sed quanti-Batis determinatio est à formas & cùm materia sit incorruptibilis, no est timendum, ne ob quantamlibet paruitatem, aliquid mali ei accidat. An ob ipsam quantitatem? at quantitatis cum sit infinite diuisibilis, ex se non haber minimum. An propter formam substantialem elementi?Sed hæc cùm immediate sit in materia prima comes quansitatis,& primarum qualitatum, induit in hoc conditionem materiæ ac quantitatis. Et si calor ex se non habet minimum ratione inten-

sionis, vel remissionis, cùm enim generetur per motum, non potest assignari in eo prima vel minima pars, sicut nec in motu, cur intrinsece & ex se habere debet minimu ratione extensionis? quod si hoc verè concluditur de calore & qualibet prima qualitate, verè itidem concluditur ( nisi fallor ego) de forma substantiali elementi, præsertim si ea sit intensibilis & remissibilis (vt quidam putant) secundum intensionem, & remissionem primatum qualitatum. Deinde, cogitetur portio aliqua materia minor ea paruitate, quam elementum dicitur intrinsece sibi determinare, & applicetur ei ignis, aut producet in ea calorem & formam ignis, aut non; si producet, ergo ignis non determinat sibi certam paruitatem, ostensum enim est infrà paruitatem quæ ponebatur minimum ignis, reperiri posse forma ignis: si non producet, cur? namque cum tota materia prima sit vnius rationis, quælibet pars eius sicut per se est materia prima, ita per se est in potentia proxima ad qualitates & formas elementares, ex qualibet igitur particula materiæ primæ quantumuis parua, si applicetur ei agens, potest produci qualitas & natura elementi, non aliter quàm ex quauis alia parte materiæ. A dhæc, non datur (de quo sanè conucnit inter omnes) minimum aquæ inexistens. Homogenea enim (vt Aristor, innuit in lib, de Sensu & sensili cap. 3.) non dividuntur ad minimum. Etenim cum forma aquæ vnius rationis sit in omnibus sois partibus,& ipla lit extenla lecundum extensionem quantitatis, sicut non potest assignari minimum quantitatis inexistens, quia illud ent continuum dinisibile in partes, quarum quælibet erit minor illo minimo, ita non potest assignari minimum aquæ, quia quodcunque ponetur, erit continuum habens partes, quarum quælibet est aqua; natura igitur aquæ non requirit certam paruitatem, sed in qualibet potest esse, siue per se existendo siue inexistendo alij: nam quòd in qualibet paruitate non possit per se existere, hoc non accidit propter ipsius aquæ naturam, alioquin semper accideret, siue aqua per se, siue in alio existat; sed accidit ob repugnantiam ambientis, & aliorum quæ non permittunt aquam sub qualibet paruitate posse conseruari. Potest igitur satis probabiliter dici ac defendi, elementa intrinsece non habere vel exigere determinatam paruitatem, sed tantùm extrinsece, quia nimirum nisi sub certa quadam quantitate non possunt conservari, corrumpentibus ipsa externis contrariis. Et quoniam hæc sententia placet Scoto, perpendi etiam possunt rationes quas ad eam probandam ponit in 2. Sent. dist. 2. quæst. 9.

Octaua propositio, de mixtis inanimatis idem dicendum quod de elementis & viuentibus dictum est. Si enim mixtum inanimatum fuerit penitus homogeneum, vt aurum, eadem plane ratio erit eius

quz

quæ elementi. Sin autem fuerit hetereogeneum, vt magnes vel aliud

quidpiam, non erit in hoc absimile rerum viuentium.

Nona propositio. De partibus quæ inexistunt suis totis, ita dicen- Quibus viii dum est : si sunt dissimilares vt manus & pes, habent determinatum cognonerint maximum & minimum; alioquin nec ipla animalia haberent, quip-esse maximu pe quæ ex illis proximè constent; & cum eiusmodi partes sint instru- & minimum méta operationum animalis, oportet eas habere determinaram ma- in cunclu regnitudinem: sin autem fuerint partes similares vt caro, non potest bus naturaliin eis dari minimum inexistens, nec sic habent determinatam paruitatem, velut paulò antè ostensum est sub finé septimæ propositionis.

Decima propositio. Tribus viis cognouerunt Philosophi maximum & minimum in qualibet specie rerum naturalium. Primum experientia, nam in qualibet specie cernebant statui posse certam paruitatem & magnitudinem, ad quam nunquam pertingunt indiuidua illius speciei. Deinde, ex operatione, namque videbant operationem & esse cuiuslibet rei, insigniter admodum variari, variata eius quantitate. Postremò, exemplo & similitudine rerum artificialium. Etenim ars vtirur instrumentis determinatæ quantitatis, nec quantumuis aut magnum aut paruum instrumentum, potest opus suum perficere. Porrò, aut nunquam aut perquam rarò contingit, veres naturales attingant suum maximum & minimum. Sic enim, facta minima mutatione, ad interitum laberentur. Hoc igitur periculum deuitans natura, non permittit res naturales peruenire ad maximum & minimum, ne in certum discrimen adducantur. Verùm huius, & quæstionis, & libri, hic finis esto.

#### DECIMI LIBRI. FINIS





# DE LOCO,

### LIBER VNDECIMVS.

ATTO & ordo doctrinæ poscit, vt post quatitatem, agamus de loco. Etenim tes naturales, præsertim caducæ ac mortales, statim atque habent quantitatem, necessario locum aliquem occupant. Sicut enim esse diussibile, est passo quantitatis ei conteniens absolute, sic etiam occupare locum, & habere situm est passo

quantitatis condemens ei in ordine ad aliud. Licet autem corpus naturale propter quantitatem sit in loco, in hoc autem vel illo loco, est propter qualitates motiuas. Terra enim & ignis sunt in loco, quoniam habent quantitatem; est autem ignis in loco sursum, propter leuitatem, terra autem in loco deorsum, propter grauitatem. Verum, de loco hæctra@anda funt hoc libro. Primum enim, explicabimus proprietates loci, non quidem omnes quas tradit Aristoc. 4. lib. l'hys. text.30. Sed præcipuss tantum, quæ sunt quinque, continere locatum: trahere iplum ad se : conseruare ipsum: dare motui locali vnitatem, distinctionem & specificationem: denique esse immobilem. Deinde, inuestigamus quomodò locus sit immobilis. Postcà, resellemus sententiam Galeni & Philoponi, qui sequuti veteres Philosophos, existimarunt locum esse internallum quoddam longum, latum, & crassum. Adhæc, agemus de loco cœli. Ad extremum disputabimus, an si esset vacuu, posset per ipsum fien motus localis in tempore; nam fi posser sieri, vel locus non esser superficies corporis continétis, vel certe motus localis posset fieri fine loco. Illud autem lectorem præmonere volumus, quotiescunque viderit in hoc libro citari textus Aristotelis non citando librum vade illi deprompti sint, intelligendum esse, eiusmodi textus omnes esse ex quarto libro I hysicorum, in quo Aristoteles à principio libri víque ad textum quinquagefinnem egit de loco. Sed iam ad exponendas loci proprierates, aggrediamur.

Explicantor

Explicantur quinque proprietates loci, qua sunt continere locatum, trabere ad fe, confervare, dare unitatem or distinctionem motus locali, o esse immobilem. CAP. I.

RIMA proprietas loci est continere locatú. Quatuor ab caussa vnum té ob caussas potest vnum corpus indigere alio à quo co- corpus contitineatur. Primo, vt ab eo figuretur & formetur, sicut aqua neiur ab alio figuratur à vase. Tú, vt coleruetur ab co, sunt enim queda velati eleme.

loca falubria, alia verò infalubria. Deinde, ob dispositionem & ordinem secundum quem corpora minora & ignobiliora debent contineri à corporibus maioribus, superioribus, & perfectioribus. Postremò, ob dependentiam quæ est inter patiens & agens, motú & mouens; nam patiens & mobile continentur ab agente & mouente. Ob has omnes caussas elementa continentur à cœlo. Nam cum per se nullam habeant certam & definitam figuram, vt dicitur 3. de Cœlo 67.extrinsecus accipiunt figuram rotundam, nempe à cœlo, similiter cùm sint caduca & mortalia, reguntur & conseruantur à cœlo: prætereà quoniam sunt minora & dignitate inferiora, meritò subiiciunsur illi:postremò, quoniam cœlum habet se vt mouens & agens, elementa verò táquàm materia quæ mouetur & patitur, rectè le habet, vt cœlum contineat, & elementa contineantur. Quanquam autem Cw ræli alij in cœlis, alij continentur ab aliis, tamen id non accidit propter duas contineanter. priores caussas. Vnusquisque enim orbis per se habet propriam figuram,& cum sit incorruptibilis, non indiget alterius conservatione; sed id contingit ob duas posteriores caussas. Quoniam enim orbes alij sunt maiores, alij minores, & alij mouent, alij verò mouetur, hinc fit vt alij contineantur ab aliis. Primum autem cœlum à nullo continetur, quia nulla subest caussa earum quas commemoranimus, cur debeat contineri ab alio. Dicitur autem impropriè locus, vt lo- en lecus cicus est, continere; nam cum superficies locari, & superficies que est sineat, locus, simul(vt dicitur text.35.)& omninò pares inter se sint, non porest vna continere aliam; vnde Aristoteles quamuis recensens proprietates loci, dixit locum continere, tamen id posteà quasi corrigens, definiens locum, non dixit eum continere, sed esse terminum Triples conorporis continétis. Superficies enim potest considerari tripliciter; sideratio sorel per se seorsim à corpore, quomo dò pleruque consideratur à Ma-passini. hematico, & definitur magnitudo habés longitudiné & latitudiné ine profunditate; vel vt est extremitas corporis, & terminus ipsius; iam ficut linea punctis, & superficies lineis, ita corpus terminatur uperficie; vel vt est terminus corporis non cuiuslibet, neq; absolute

sed prout est terminus eius corporis, quod continet aliud corpus, ita vt per ipsam corpus cuius est, tangat & continear aliud; & siç dicitur superficies esse locus. Non ergo locus per se continet, sed prout est terminus corporis continentis, dicitur etiam ipse aliquo modo continere. Atque hinc foluitur dubitatio quædam. Videntur enim prima & secunda proprietas loci traditæ ab Aristotele pugnare inter se: si enim locus continet locatum, quomodò est æqualis illi? nam omne continens, maius est contento. Cui facile occurritur. Nam locus per se non continer, sed ratione eius corporis cuius est superficies, quod proculdubiò maius est quam corpus locatum. Nam licet concaua superficies orbis Lunæ, & conuexa superficies ignis, sintæquales inter se, nec vna possit dici continere aliam, tamen cœlum lunæ, & continet ignem, & maius est igne.

Secunda proprietas loci, est trahere locatum ad se. Hanc proprietatem nusquam expresse ponit Aristoteles, sed videtur innuere eam text. 4. scribens, quia corpora naturalia sua sponte ferútur ad locum, hinc ostendi non modò locum esse aliquid, sed eriam habere quandam potentiam, supple trahendi ad se corpora. Nam sicut quia videmus ferrum cum appropinquat magneti, ei adiungi & adhærescere, dicimus magnetem habere vim attrahendi ferrum: similiter hoc potest dici de loco, ad quem corpus naturale sua sponte tendit, eiadhærescit, in eoque conquiescit. Prætereà, omnes serè Philosophi hanc Triplex fpe- proprietatem affignant loco, & Auerr. tangit eam 7. Phys. comm. 10. eies attractio vbi pulchrè facit triplicem attractionem. Vnam qua attrahens tra-

Averreëm.

nis secunding hendo, etiam ipsum mouetur; vt si vnus homo trahat alium hominé: & talis attractio est motus violentus. Alterá, qua attrahens non mouetur, verum transmitrit vim & qualitatem quadam qua facit aliam rem ferri & moueri ad se: & sic vnumquodque membrum corporis trahit ad se alimentum; sic magnes trahit ferrum, & ambra paleas: communicari autem aliquam virtutem ab his quæ sic trahunt cum iis rebus quæ trahuntur, indicio est, quod si magnes illinatur allio, non trahet ferrum, quasi virtutem amiserir; & ambra vt trahat paleas debet anteà calcheri; neque potest trahere nisi certo quodam interuallo per quod possit virtus que emittitur, peruenire vsq; ad id quod attrahitur. Tertiam verò attractionis speciem, ponit Auerro es cam, qua dicitur vna res attrahere aliam ad se, non quia compellat ad se, neque quòd ei qualitatem aliquam largiatur, qua faciat cam moueri ad se, sed quia est finis & perfectio illius rei, & ideò ea res naturali appetitu tendir ad ipsam, vnde meraphorice dicitur trahi ad illam; fic finis dicitur trahere agens, & bonum trahit ad le appetitum, & (vr est in prouerbio) trahit sua quemque voluptas. Atque hoc postremo modo

Digitized by Google

modo locus dicitur trahere locatum. Non enim trahit primo modo, quia tunc locus deberet moueri; ponitur autem immobilis: deinde quia cùm talis tractio sit violenta, sequeretur motus corporum naturalium ad sua loca, esse violentos: neque secundo modo, quia non est verisimile locum diffundere virtutem vsque ad corpus quod mouetur ad iplum: si enim sic fieret motus corporum naturalium, oportet, vt si (verbi gratia) lapis ex orbe Lunæ moueretur ad centrum, vt centrum virtutem attrahendi illucusque transmitteret, & longiùs etiam, si à longiori loco posser moueri, quod est penirus incredibile. Restat ergo, vt locus dicatur trahete locatum tanquam finis, & perfectio eius. Notat autem Auerroës nomé attractionis æquiuocè dici de his tribus modis, nam primo modo conuenit propriè, secundo - minus propriè, tertio autem metaphoricè.

Tertia proprietas loci, est habere vim generandi, conseruandi,& perficiendi id cuius est locus. Primò, hoc docet experientia: videmus enim non omnia omnibus locis generari, conseruari & perfici; sed alia aliis. Tum, id testatum reliquerunt Philosophi. Hæc est illa potentia, quam Aristot ait inesse loco textu 4. &in text. 47. & 49. ait locus conferenim locum este similem locato, illum esse tanquam actum, & for- net & perfimam; hoc verò tanquam potentiam, & materiam, clarum autem est, & simile à simili, & partem à toto, & materiam à forma conseruari, atque perfici & 4.de Cœlo text.23. & 24. inquit non esse quærédum, cur leue moueatur sursum, aut graue deorsum, sicut non est quærendum cur sanabile, prout sanabile est, cùm mouetur, moueatur ad sanitatem, quia sanitas est actus & perfectio sanabilis, quatenus sanabile; sic leue mouerur sursum, quia ille locus est perfectio leuis inquantum leue. Sed nihil illustrius ad huius rei probationem adduci potest, quàm quod ait Aristoteles 8. lib. de Historia animalium cap. 28.&29.scribens pro varietate locorum, variari animantium generationes, operationes, magnitudinem, figuram & mores; quod iple multis exemplis illustrat. Porphyrius etiam in capite de genere, scribit patrem, & patriam, seu locum, esse principia generationis. Auerroës 4. Phyl.comm 36.& 4.de Cœlo, comm. 34. ait locum esse formam,& perfectionem locati, & alibi dicit ignem esse imperfectum, & quasi æquiuocè ignem extra suum locum. Hoc etiam demonstrat naturalis inclinatio, & propensio corporum; cur enim graue magis appeteret ferri deorsum, quam sursum, nisi in loco inferiori esset aliqua vis consonans, & perficiens ipsum? è cotrario autem, quia locus superior est alienus, & contrarius naturæ lapidis, ideò non fertur illuc, nisi violenter. Postremò, ratio ostendit ita esse, sicut enim in paruo mundo, hocest, in humano corpore, membra non conser-

nantur & perficiuntur, nisi vnumquodque suum locum obtineat, si enim membrum aliquod ex suo loco transmoueatur aliò; continuò peribit; sic in magno mundo, cuius partes sunt omnia corpora, præsertim sublunaria, nisi quodlibet corpus suum locum possideat,. nunquam benè habebit, quia conseruatio, & perfectio partis est ve cohærens toti locum suum sibi conuenientem obtineat. Deinde, si oportet hunc mundum inseriorem connexum esse divinis corporibus, vt ab illis regatur & conseruetur, sicut dicitur in 1.lib.Meteororum, talis autem connexio non fit nisi per loca, idcirco enim terra est coniuncta cœlo, quia terra proximè est sub aqua, hæc sub aëre, hic sub igni, hic sub cœlo: ergo generatio, & conservatio corporum, sit cùm sunt in suis locis. Adhæc, vnumquodque maxime conseruatur ibi, vbi longiùs abest à rebus sibi contrariis: sed cùm corpus existit in suo loco, longiùs abest à rebus sibi contrariis, vbicunque enim posueris aërem extra locum suum, pluribus contrariis infestabitur. Hinc autem intelligi potest quod Atistoteles text. 11. vertit in dubium, an locus sit caussa locati; potest enim appellari caussa dupliciter; quatenus enim trahit ad se locatum, vt supradiximus, & vt est terminus motus localis, in quo consistit perfectio corporum naturalium, dicitur caussa, vt finis; quatenus vero habet vim generandi, perficiendi & conseruandi locatum, potest referri ad caussam essicientem. Conservatur autem locatum à loco, duplici nomine; tum quia locus est multis modis locato similis, vt declarat Arist. text. 48. & 4.de Cœlo text. 23. tum etiam, quia virtus cœleftis, quæ transmittitur ad regenda, & conseruanda corpora sublunaria, per locú transfunditur ad locatum. Hæc autem conservatio non est intelligenda perpetuò, neque citra vllam transmutationem, sed tantùm aliquantulo tempore, nimirum secudum durationem eiusmodi corporum, & cum aliqua contrarietate, minori tamen, quam esser alibi. Quocirca licet aër in suo loco maxime conseruetur, non ita tamen quin etiá alteretur; nam sicut est per caloré similis igni, qui est eius locus, ita est ipsi dissimilis propter humiditatem, quæ aduersatur siccitati. ignis. Quanquam auté aër sit ignis similis per calorem verique communem, præcipuè tamen vtriusque elementi partes inuicem proximæ & finitimæ, sunt inter se similes. Nam infima pars ignis, quà tangitur aër, propter aëris vicinitatem est aërea; & contrà, suprema pars aëris est aliquo modo ignea, idémque contingit in aliis elementis.

Quarta proprietas loci est hæc: locus dat vnitatem & distinctionem motui locali. Hoc pater ex duobus; primò, quia vt dicitur 5. Phy. vnitas, & distinctio cuius libet motus ducitur à termino ad que; sed locus est terminus ad que motus localis, ergo, &c. deinde, quia in definitione

definitione, non solum morus localis, sed criam corporis grauis & leuis, ponitur locus, grave enim definitur, quod movetur deorfum, leue anté, quod furfum, vr videre est apud Arist. 1. & 4. lib. de Cœlo Sed hic attendendum est, motum localé dividi posse tribus modis; Primò, ratione sparij, per quod fit talis motus, & fic Aristotel...de Cœlo text. 5. diuidit motum localem in rectum, & circularem. Spa-Triples divitium enim per quod elementa mouentur, est rectum & continetur sio moins, rasemidiametro mundi, qua est linea à centro mundi, vsque ad conca-tione spati, unm luna: motus autem circularis coli, fit per sparium rotundum. ratione termi Deinde, diuditur ratione terminorum, ad quos fit motus localis, gy ratione ex quo dicitur alius este fursum, alius verò deorsum. Postremò divi-principiorem ditur ratione principii à quo proficifcitur motus; quo pacto dividi- officientium. tur in motum naturalem,& violentum; nam motus ignis sursum, & moras lapidis proiecti sursum, non different ratione termini ad quem, sed tatum racione principij, ex quo manat huiusmodi motus, nam ignis mouetur furfum à natura fua, lapis verò minime, sed tantum extrinsceps.

Quinra proprietas loci est, elle immobilem. Hanc proprietatem An immobiponit Arist. 43. text. & per earn distinguir locum naturalem ab aliis litat fit prolocis, et à vafe. Nam vas est veluti locus quidam mobilis, locus au printe loi, tem naturalis est tanqua vas quoddam immobile. Sed dicet aliquis, elle immobilem ponitur in definitione loci, ergo non est proprietas cius, sed est de essentia boci: & Anerro es ibidem dicir locum esse immobilem essentialiter. Respondeo, locum bisariam posse sumi, vel vniuerse & simpliciter, & sic accidit illi esse immobilem vel mobilem; vas enim est locus mobilis, centrum verò est locus immobilis: vel accipitur locus, vt est naturalis, & sie propria passio illius est, vt sit immobilis. Nam essentia loci naturalis in eo consistit, ve continear, conseruer, & perficiat locatum, & sit terminus motuum locahumex quo necessariò sequirue, ve debeat esse immobilis. Quòd autem immobilitas fir proprieras loci, probat Simplicius super rex. 30. & 41.lib. . Phyfrestimonio Theophrasti, & Eudemi; qui immobilitarem numeramme inter alias proprietates loci : quotum opinioni etiam ipfe assentitur. Dicitur auté immobilitas de essentia loci, quia est proprietas essentialis, sicur risibile hominis; & quia in definitione loci adhibetur immobilitas vice differentiæ essentialis, vt sic locus naturalis distingueretur ab aliis locis, quibus cætenæ proprietates videntur conuenire præter hanc vnam. Quòd autem locus debeat Probaur see esse immobilis, ostenditur his rationibus. Primò, quia si esse muta-cum debere bilis, motus corporum simplicium, ve inquit Auerroës, esset otiosus. esse immeli-

Nam finis huiusmodi motus est, ve perueniat ad suum locum, & ibi lem.

quiescat corpus, si auté locus mutaretur, interdum accideret, vt corpus quod mouetur ad locum, non reperirer locum suum; quare fru-Atraretur suo fine, & motus ipsius otiosus esset. Deinde, quia hæc tria. natura, quæ est principium motus, & motus localis, & ipse locus sibi inuicem respondent: si ergo natura, & motus localis corporum simplicium est certus, & determinatus, locus quoq; ipsorum erit certus, & immutabilis. Posteà, si locus est mutabilis, singe locu ignis transferri aliò, & moueatur aliqua pars ignis ad suum locum; vel mouebitur ad locum vbi erat priùs, at cum non reperiat ibi illum, quæro quid faciet illa particula ignis?aut quiescet ibi, at nihil quiescit extra fuum locum; aut mouebitur ad quærendum locum vbicunque fuerit, verum hoc potest dici de animalibus, que cognitione viuntur: de igne autem, qui secundum naturam vno modo tantum operatur, citra vllam cognitionem, ridiculum esset affirmare. Prætereà, locus, vt ante diximus, dat vnitatem, & distinctionem motui locali; ergo debet esse immobilis. Nam sicut essentia rei est immobilis, ita vnde sumitur vnitas & distinctio essentialis, id debet esse immobile. Adhæc, ordo vniuersi est immobilis, cim sit bonú & persectio eius, vt dicitur sub finem libri 12. Metaphysicæ: sed hic ordo consistir in eo, vt corpora, quæ sunt partes vniuers, teneant certum, & definitum locum, ergo locus debet esse immobilis. Postremò, locus naturalis habet vim generandi, conseruandi, & perficiendi; sed talis virrus non reperitur indifferenter in quibusliber locis, alioquin esset magna confusio, & locorú, & locatorum; ergo locus est immobilis.

# Quomodò locus sit immobilis secundum opiniones aliorum. CAP. 11.

E » quomodò locus sit immobilis, cognitu captúq; dissicile est; quare hoc etiá à nobis diligéter explicetur. Dissicultas auté hinc noscitur. Nam sit (verbi gratia) turris aliqua quæ manés immota contineatur ab aëre; turris quidé núquam mutatur ex vno loco in alium locum, aër autem, qui continea turrim, subinde variatur; vnde ergo petenda est immobilitas loci turris? si enim dicitur turris semper esse in eodem loco; non est autem semper sub eadem superficie aëris continentis; ergo immutabilitas loci illius non ex superficie aëris continentis, sed aliunde petenda est.

Nonnulli Auerroïstæ, moti quibusdam verbi Auerroïs comment, 20.lib.4. Physiaiunt locum appellari immobilem ab Aristot. tribus de caussis. Primò, quia cùm sit superficies & accidens, est immobilis

bilis per se, &, si quando mouetur, id sit per accidens. Deinde, est Opinio queimmobilis quia non necesse est ipsum moueri, quotiescunque mouetur locatum. Posteà, dicitur immobilis, quia non oporter ipsum moueri eodem motu, quo mouetur locatum. Sed hæc friuola sunt. Primum enim, non satisfaciunt difficultati propositæ, nempe cur turris dicatur manere in codem loco immobili, cum superficies continentis ipsam, subinde varietur. Deinde, hoc non est facere locum immobilem per se & simpliciter, sed tantum secundum quid. Præterea, non esse immobile per se, sed tantum peraccidens, non est aliquid proprium & peculiare loco, sed est commune omnibus accidentibus, nullum enim accidens est mobile per se; si autem hoc est commune, cur Aristor. esse immobile præcipuè posuit in definitione loci? Postremò, secundum expositionem istorum, etiam vas posser dici locus immobilis, nam superficies vasis non potest moueri per le, neque vas necesse est moueri ad motum eius quod est in vase, aut eodem genere motus affici; cùm tamen Aristot. text. 41. secernat locum verum à vase, dicens hoc esse mobile, illum autem debere esse immobilem.

Scotistæ excogitarunt alium modum immobilitatis. Aiunt enim locum esse immobilem non simpliciter, sed per æquiualétiam. Nam sistarum, quamuis superficies ambiens turrim varietur, tamen quoniam alia quæ succedit æquiualet priori, hoc est, ita continet turrim, ita coapratur, & est æqualis illi sicut prior, ideò propter hanc æquiualentiam, dicitur locus immobilis: vide Scotum 2. Sent. dift. 2. quæft. 6. Sed hæc opinio abhorret à veritate, & doctrina Aristot. Primò, cur Aristot.text. 41.negat nauim quæ est in aqua, quæ continenter labitur, esse in loco?quia videlicet locus debet esse immobilis, aqua verò mutatur. At si locus est immobilis ea duntaxat ratione, yt volunt Scotista, facile occurri posse Aristoteli, dicendo aquam fluminis in quo est nauis, mutari quidem per se, ramen manere eandem secundùm æquiualentiam, pars enim posterior æquiualet priori, hoc autem satis esse ad tuendam loci immobilitatem. Deinde, superficies diuersæ diuersorum numero corporum continentium aliquod locatum, non possunt æquiualere in idem numero, sed tantùm in idem specie; hîc autem quæritur immobilitas loci numeralis, illa enim turris dicitur esse in eodem loco numero, cum tamen superficies ambientis eam, non sit perpetuò eadé numero. Postremò, si quis transcat ex vna parte aëris ad aliam, lecundum Scotistas, diceretur esse in eodem loco, quia licet mutauerit varias Iuperficies aëris, tamen, cùm illæ sibi inuicem sint æquiualentes, & eadem penitus ratione contineant, deberet dici esse in eodem loco.

Opinio I Thoma.

D. Thomas lib. 4. Phyl super text. 41. & in opusculo 52. pauld subtiliùs exponens huiusinodi immobilitatem loci, vult nos duo considerare in loco. Vnum quasi materiale, quod est esse superficiem corporis continentis. Alterum formale, quod est, ordo & distátia, quam habet talis superficies à cœlo, vel à centro, & polis mundi; & quoniam vnitas & distinctio cuiusque rei sumitur non ex materiali, sed ex formali; immobilitas loci non deber attendi penes superficiem continentem, sed penes illum ordinem, & distantiam à cœlo. Vnde quamuis superficies aëris cotinens turrim, sæpe varietur, tamen quia & turris & quæcunque superficies ambiens ipsam, seruat eundem situm, ordinem & distantiam à cœlo & à centro atque polis mundi, dicitur tutris esse in eodem loco, non quia sit sub eadem numero superficie aëris, sed quia semper est in cadem distantia à cœlo. Hinc autem summendam esse immobilitatem loci, manifestum est. Tum, quia Aristoteles text. 41. volens probare locum esse immobilem, ait furfum, quod est in cocauo lunz, & deorfum, quod est centrum, esse penitus immobilia, significans immobilitatem loci sumendam esse ex ordine,& distantia quam habet locus ad cœlum,& centrum mundi. Tum etiam, quia cœlum cum sit primarius locus, non est alia ratione immobile, nisi quia polos, & centrum habet immobilia, & semper æquidistat ab illis; sicut ergo cætera corpora habér rationem loci propter cœlum, sic habebunt immobilitatem, propter immobilitatem eius. Quare immobilitas loci, simpliciter sumenda est ex ordine ad cœlum, & polos cœli. Adde, quod nisi ita dicamus, impossibile est explicare, & tueri immobilitatem loci.

Hzc D. Thomas & qui sequuntur illum. Cuius opinio, ob tanti viri auctoritatem probabilis est: videtur tamen his argumentis validissimè oppugnari posse. Primò, li formale loci consistir in sali distantia, cum hæc sit ens. privatiuum & respectioum, locus pertinebit formaliter ad relationem, cum tamen sit ens absolutum. Et ad relationem quidem & privationem non fit per se motus, ad locum autem fit. Deinde, secudum opinionem D. Thomæ, sequitur superficiem non esse de essentia loci, sed esse tantum accidens separabile; quod est absurdum, tum quia superficies ponitur in definitione loci tanquam genus eius: tum quia locus ponitur in aliquo genere, neque potest reduciad aliud quam ad quantitatem, & cum non possit esse, vel linea vel corpus, necessariò erit superficies. Adde, quod Arist. tex. 43.2d cognoscendu quæ corpora fint in loco; quæ verò non, dat hac regula; quæcung; haber extra se superficie corporis continentis, ea sunt in loco, quæ verò non habet, minime; perspicuum igitur est, superficiem esse de essentia locitat ex opinione D. I homæ sequitur,

eam esse accidens quoddam loci. Nam accidens est quod potest adesse & abesse rei præter corruptionem eius; sed potest manere idem locus numero secundúm D. Thomam, quamuis accedat & recedat superficies, vt patet in turri, quæ est in codem loco num ero propter eandem numero distantiam, quam semper habet ad cœlum; ergo superficies non est de essentia loci:impossibile enim est, ve co quod est ex essentia rei, secundum numerum variato, possit eadem res numero manere; siue enim-in Petrovarietur animalitas, siue rationalitas, necesse esser quoque variari Petrum. Præterea, locus est inseparabilis à motu locali, quia ponitur in definitione eius; sed auctore D. Thoma, posset sieri motus localis sine superficie vllius corporis continétis; nam secundum ipsum, si esser vacuum, posset in eo sieri morus localis, cum tamen in vacuo neque corpus, neque superficies vila sita ergo superficies non est de essentia loci. Postea, autiste ordo seu distantia à cœlo, subiectiué est in aëre continente turrim, aut est in cœlo, sed ex parte cœli non potest sumi vnitas & distinctio locorum, cũ cœlum idem numero sit respectu omnium locorum; nam respectu centri & polorum, eadem omninò est distantia Roma & Neapolis & quorumliber locorum; si autem vniras & distinctio loci sumatur ex distantia, prout subicctiue est in superficie continentis corporis, sic necesse est talem distătiam variari variata superficie:necesse enim est accidens moueri motu subiecti sui nisi velint dicere idem numeso accidens transire ex vno subjecto in aliud. Postremò, Aristoteles. nunquam meminit huius distantiæ; oportebat autem potiùs explicare hanc, quàm superficiem. Deinde, proprietates loci non conueniunt loco ratione istius distantia, sed potius ratione superficiei cotinentis; vt continere, esse æquale, conservare, perficere. Postremò, cum talis distantia accommodari possit omni loco, posset esse omnis locus immobilis ratione eiulmodi distantiæ, eùm talis distantia nonsolum reperiatur in loco naturali, sed etiam artificiali & quocunque alio. Quid enim obstat cur vas non dicatur locus immobilis eius. quod in se continet ratione eiusmodi distantiæ? cum tamen Aristoteles text. 41. distinguat locum naturalem à vase, quòd ille sir immobilis, hoc autem mobile, & vas inquit esse locum mobilem, eum auté qui propriè est locus, esse veluti vas quoddam immobile. In hoc igitur videntur labi omnes supradicti Philosophi, quòd voluerint quæ rere eam immobilitatem, quæ possit accommodari omni loco; cim tamen apertè clamet Aristoteles, aliquando esse locum immobilem, aliquando verò mobilem. Prætereà, immobilitas, quam inducit D. Thomas, non convenit loco simpliciter, sed secundum quid. Res enum dicitur esse in loço immobili dum seruat talem distantiam,

potest tamen gransire ad alium locum, & ad aliam distantiam; ergo locus no esset immobilis & definitus respectu locati simpliciter, sed tantum dum locatum est in ipso; & quilibet locus estet immobilis respectu cuiuslibet locati.

Exponitur & confirmatur alia sententia de immobilitate loci, qua videtur cateru probabilior. CAP. 411.

Es TA T núc vt aperiamus sententiam nostrá; quæ faci-lè percipietur, si quædá antè declaremus. Ac primùm qui-🕏 dem existimamus Aristotelé in 4. lib. Phys. non egisse de omni loco, sed de loco tantùm naturali. Etenim Philoso-

phus naturalis no debet tractare de alio loco, quàm de naturali. Tum, quia de loco agitur propter motú localé; locus auté qui est terminus motus localis, est locus naturalis. Deinde, locus qui habet potentiam illam, ve dicitur tex. 4. trahendi ad se corpora, qui expetitur à corporibus, qui conseruat & perficit, qui dat vnitatem & distinctioné motui locali, non est alius quam naturalis: ex quo planum est, non rectè facere eos, qui perinde atque Arist. ageret de omni loco, quæ hîc dicuntur de immobilitate loci, conantur accommodare omni loco. Ex quo fit, ve cum in eo vehementer torqueant se, frustráque desudent, non solum non aperiant naturam loci, sed etiam plurimis eam inuoluant & obscurent difficultatibus.

Posteà, sciendum est locum cognosci ex eo corpore quod est in loco; corpus autem triplex est, Mathematicum, artificiale, & naturale. Naturale rurfum duplex: aliud quod mouetur recto motu vel fursum vel deorsum, aliud verò motu circulari. Rursum quod mouetur motu recto, dividitur in corpus simplex, in mixtum inanimatum, & in animalia; qualis autem locus vnicuique horum corporum debçatur, paucis declarare necessarium est, ad id de quo agimus, planiùs intelligendum. Corpus Mathematicum propriè non est in loco, vt dicitur tex.s.quia licet rebus debeatur locus propter quantitatem, no tamen propter quantitatem separatam, sed prout inhæret materiæ An qualitat & existit in rebus: quo modo iam non est quantitas Mathematica, sed Physica. Quod si Arist. 1. de Gener. text. 44. air in Mathematicis reperiri tactum, & locum : vel id accipiendum est de tactu & loco tantùm secundum imaginationem; vel sic interpretandum est, vt quia locus debetur rei ob quantitatem, quantitas autem tractatur à Mathematico, ideirco dicat locum repetiri in rebus Mathematicis. Vide Simplicium 4. Phyl. Super tex. 4. Artificiale autem corpus, sicut nullo genere

Mathematica sit in loco.

genere motus, ea ratione vt tale est, per se mouetur, sic neque yllum habet locum nisi fortè etiam artificialem: veluti dicimus in domo -locum tecti esse vt sit supra, fundamenti autem vt sit infra 🗦 parietum vt medio in loco cossistant; sicut igitur corpus artificiale non habet motú vllú nisi quia etiam est corpus quoddam naturale, sic nec locú.

At corporibus quæ circulari motu cientur, licet per se conueniat genus quoddam loci; nam sicut habent motu localem pet se, ita ne- Arist. libr. 4. cessariò habere debent locum aliquem, propter quem fit localis mo- Phy, non agetus ipsorum; Arist. tamen in 4. Physicorum libro non loquitur, nisi re de loco corde motu corum corporum quæ habent motum rectú; vt ex his quæ por um caledicam, planum erit. Primò, tex. 3. dicit locum cognosci ex translatio-fium, qui per ne corporum, quæ fit circa eudem locum: sicut materia cognoscitur illis couenias. ex transmutatione formarum circa idem subiectum, constat autem eiulmodi trapflationem corporum no posse fieri, nisi in corporibus quæ motum rectum habent. Tum, text. 32, ait locum no quæri nisi propter motum qui fit secundum locum, qui duplex est; vnus latio, id eft,motus localis rectus:alter augmentatio & decrețio;neutrú autem genus motus localis reperitur in corpore circulari. Posteà, in tex.30.inquit omnem locum habere sursum & deorsum, & ad illum corpora ferri naturaliter,& in iplo manere; quæ nó conueniunt nisi in corpora recta. Deinde, in tex.39. cum dixisset locum esse terminum corporis continctis, subdit; Voce autem contentum corpus, qued est mobile secundum lationem, id est, vt omnes Græci exponant, secundum motu rectum, nam Aristoteles distinguit latione à circumlatione. Adhæc, si Arist. loqueretur de loco communi corporibus reciis & circularibus, quo modò dixisser tex. 45. cœlum esse in loco per accidens; nam fi cœlum habet motú localem per le, oportebat ei locum per le etiam assignare; tamen quoniam Arist. de loco rectorum corporum sermonem habet, qui est superficies corporis cotinentis, talem autem locu nó habet cœlum nisi per accidens, quatenùs nimitum mouetur circa centrum terræ, quæ est in loco per se, nimirum sub aquæ vel aëris superficie, hac igitur de caussa cœlum dicitur esse in loco per accidens. Prætereà, hoc indicare voluit Arist. tex. 46. cùm ait terră esse in aqua, aquam in aëre, aërem in æthere, id est, igne, æthera in cœlo, cœlú autem non amplius esse in loco, quia non habet locum qualem habent corpora recta, de quo ipse ibi agit. Postremò, indigere loco à quo res cotineatur, vbi generetur, conseruetur, perficiatur, qui sit terminus motus localis, quas supra docuimus esse proprietates loci, proprium est corporum quæ habent motum rectum.

Sed quæramus locum viuentium, stirpium, inquam, & animalium. Animalia, sicut nou habent vnum aliquem motum simplicem, ita

De low ani neque vno tantum loco circumscribuntur, sed in multis & variis locis versantur; nisi sorte, quamquam vnicuique individuo animaliu, torum inani. non sit deserminatus locus vnus aliquis numero, tamen vnicuique speciei, vel generi animalium, est definitus locus à natura, in quo vel generentur vel consequentur vel operentur. Alius enim est locus piscium, alius auium, alius aliorum animalium.

Verumtamen plantæ duplici nomine existimari possunt habere vaum locum definitum: tum quia imis defixæ radicibus immobiles hærent terræ, vnde trahunt alimentum: tum etiam quia habent locú conuenientem elemento quod dominatur in ipsis, nimirum terra; sicut etiam mixta inanimata; hæc enim quemadmodum mouentur moru locali, proprer elementum quod præcellit in illis, ita locum ei congruentem obtinent. Caterum planta, vt funt viventes & habent accretionem & decretionem, non moventur secundum vnum tantum locum, sed por omnes differencias locorum, quod Arist, in 2. de Anima tex.14. pulchre oftendit his verbis; Fegendilia augmentum & decrementum suscipiunt secundu contraria loca, non enim sur sum quidem augentur, deorsum autem non; sed similiter in viraque & in omnem partem alsotur & vivunt semper quousque possunt porcipere alimentu. Mixta vetò petfecta, sed inanima, vri sunt lapides & metalla, sicut in motu locali sequuntur vin cius elementi quod excedit alia elementa que in eiusmodi mixtis infunt, sic etiam in loco. Quare omnia sunt vel in terra vel intra terram. Quamquam secundum varias corum species, varia etiam fint corum loca naturalia, in quibus ipfa generantur & confernantur.

Lome gui exwenit.

Restat igitur, vt solis elementis propriè conveniat locus naturalis plicatur ab dequo agitur 4. libro Physicorum Itaque Aristot, loquitur de loco Ariforde 4. corporum simplicium. Nam illud, omnem locum habere suzsum & lib. Phys. per deorsium: ad ipsum ferri corpora & in eo conquiescere: terram esse se, primi ac in aqua, aquam in acre, acrem in æthere, hunc autem in colo: idcirco elementis co. locatum ferri ad locu quia locus est smilis & affinis locato, ve ignis aëri; locum esse tanquàm totum & sormam, locatum autem sicut partem & materiam: postremò, quæ scribuntur ab Aristot.tex. 48.& 49. propriè non conveniunt nisi locis corporum simplicium. Hoc eriam confirmat Simplicius super text. 4. dicens corpus artificiale esle in loco propter corpus naturale, naturale autem mixtum, proptet simplex, hoc verò per se primò esse in loco. Non omnis igitur locus est immobilis; neque tentandum est omni loco accommodere immobilitatem. Aristoteles enim text. 41. distinguens verum locum à vale, ait vas esse locum mobilem, at verum locum debere esse immobilem: significans his verbis, se non in omni loco ponere immobilitatem

Digitized by Google

tatem, sed tantum in eo loco de quo agit: is autem est, vt suprà ostendimus, locus naturalis corporum quæ mouentur motu recto, præcipuè autem simplicium. Quo modo autem talis locus sit immobilis facile est & intelligere & declarare. Nam, verbi gratia, concaua superficies lunæ, est immobilis locus ignis, duplici nomine: tum ex parte ignis, quoniam ignis nunquam fertur naturaliter ad alium locum: quam ad concanum lunæ, neque in alio loco quiescit naturaliter: tú ex parte ipsius orbis lunæ, qui rametsi perpetud mouetur:semper tamen eodem modo sese habet, neque propiùs accedens ad centrum. neque longiùs ab eo vel in alium locum recedés, vr Arist.air rex. 42... femper terminat motum localem ignis, semper conservat ipsum:denique semper largitur ei quietem & persectionem. In animalibus. autem non reperitur talis immobilitas, nisi fortè secundum species aut genera corum: non enim vnumquodque animal habet vnú tantùm locum numero, ad quem mouetur & in quo quiescit. Quoniam: igitur differentiz locorum in quibus versantur corpora naturalia, præcipue simplicia, sunt ita determinata à natura venunquam varientur, sicut dicitur tex.5. his verbis; Innatura autem determinatum est feorsim unumquodquernon enim quodrunque cotingit sur sum est, sed quò fertur ignes, & leue; fimiliter verò & deorsum non quodcung; contingit, sed quò habentia gravitate & terrea,tanquam non folium positione differentia, sed & posentia. Idcirco loca eiusmodi corporum rectè dicuntur immobilia.

Dubitationi igitur quæ proposita suit de turri & aliis similibus, Soluitur du-facilè occurri potest, si prænoscantur duo. Vnum est, vocabulum lo
bitatio deturci frequenter vsurpari, maximè in communi & vulgari vsu loquedi. ci frequenter vsurpari, maxime in communi & vulgari vsu loquedi, pro firu seu positione, & rem habere locum huc vel illu, pro eo quod est habere hunc vel illum sirum, crebrò dici. Alterum est, vnam rem posse mutare locum dupliciter; vel actiuè vel passiuè. Actiuè mutat locum, cùm ex vno loco ipla transit in alium locum, priorem deserens & alium nouum occupans:passiue autem mutat locu, eo quòd, licet ipsa maneat immobilis, tamen locus mutatur circa ipsam, ficut aër qui ambit turrim, subinde circa ipsam variatur. His positis, dicedum est, turrim circa quam subinde variatur superficies aeris continentis, propriè non esse in codem loco, cùm de essentia loci sit, vt diximus, superficies corporis continentis, que non manet eadem numero perperuò circa illam turrim: dicitur tamen turris manere in codem loco, vel vsurpando nomen loci pro situ, quia manet in eodem situ respectu cœli aut aliorum corporum:ita vt illa distantia D. Thomæ si quidquam valet, potius referri debeat ad constituendam immobilitatem situs, quam loci: vel dicitur turris manere in eodem loco actiue, quoniam ipla non transit ex vno loco ad alium; no autem

Digitized by Google

manet turris in eodem loco passiuè, quia superficies aëris ipsam ambientis, qui est eius locus, non maner eadem numero, sed subinde variatur circa ipsam. Quantum verò discrimen sit inter situm & locum, & inter mutare locum actiuè vel passiuè, cuiuis per se manifestú est. Ergo generalis ratio loci omni loco conueniens, erit esse superficié corporis continentis primi:ratio autem loci naturalis, erit esse superficiem corporis continentis, connaturalis locato, eiúsque conseruatiui & perfectiui:illa verò ratio loci, quæ præter vim continendi & conseruandi, adiunctam habet naturalem quadam immobilitatem, solis corporum simplicium & elementorum locis persecte (velut suprà ostendimus)accommodari potest. Non itaque omnis locus debet esse immobilis, sed satis est vt contineat locatum: locus autem naturalis corporum simplicium & elementorum, is demum est præfinitus, stabilis, fixus & immobilis. De qua ergo immobilitate loci Arist.loquatur, & quo pacto turris manés immobilis, dici possit partim mutare locum, partim verò non, satis, vt opinor, explicatum est. Veniendum nunc est ad secundam partem huius disputationis ; vt ostendamus & confirmemus, Aristotelicam definitionem loci bona esse, & ab eo verè perfectéque constitutam.

> Explicatur opinio eorum qui censent locum esse quoddam internallum.

## CAP. 1111.

📞 🤧 Os est Aristotelis ostendere definitiones à se traditas esse

🕽 bonas,eo,quòd quicunq; aliter eafdé res definire aggraffi funt, vehementer errarut: sicut fecit in 3. Phy. probado definitionem motus,& 4.Phyl.35.demonstrat locum esse superficié corporis cótinentis, refutado & remouedo eas res in quibus videbatur secundum antiquoru sententiam locus cossistere: sic argumentans, locus aut est materia, aut forma, aut internallum, aut terminus continentis; sed nihil est priorum trium; ergo est hoc vltimum. Nos igitur simili genere probationis vtentes, ostendamus rectè desiniri locum ab Aristotele, terminum corporu continentis, immobilem, primu; eo quòd quicunque aliam opinionem habuerunt de loco, longè aberrarunt à veritate. Et quoniam ea opinio quæ locum facit esse interuallum quoddam, non solum vulgo placet, sed etiam doctis viris, primo aspectu videtur probabilis; & vt refert Simplicius, habuit auctores & detenfores multos ex Philosophis, vt Stoicos, complures etiam Platonicos, Galenum, item Stratonem Lampsacenum, SyriaSyrianum & Philoponum, qui in commentariis quos scripsit in 4.

librum Physlongam digressionem facir hac de re.

Quoniam igitur hæc opinio quòd interuallum sit locus corporú naturalium, tam multis visa est probabilis, in ca declarada & confutanda nobis præcipuè elaborandum est. Philoponus in illa sua digreffione, quatuor tractar. Primò, docet nos venire in cognitionem istius internalli: tum, enarrat proprietates illius : posteà, probat locú esse eiusmodi internallum:ad extremum, opponit & obiicit multas rationes tontra locum Aristotelis. Primum igitur ita docet nos cogitare interuallu. Remoueamus, inquit, à vase in quo est aqua, ipsam aquam,& fingamus animo nullum aliud corpus ingredi in vas, tunc cernimus inter latera vasis, spatium quoddam longum, latum & profundum, & hoc vocatur à nobis interuallum, in quo dicimus pritis fuisse aquam tanquàm in loco. Atque hunc modum declaradi intervallum, tenuit Galenus, vt refert Themistius & Simplicius super tex. 36.lib.4.Phy.à quo deinde accepit Philoponus. Proprietates autem Sex proprieinterualli sunt sex. Primò, est longum, latum & profundum; quia lo- tates intercus debet esse æqualis locato, locatum autem cum sit corpus, habet \*\*alli. trinam dimensionem. Tum, est diuersum & separatum à corporibus quæ locantur in ipso. Posteà, caret materia & forma, alioquin esset corpus mobile, & egeret loco. Adhæc, est indivisibile, immobile & impatibile:nam hæc non conueniunt quantitati nisi ratione materiæ, interuallum autem ponitur expers materiæ. Prætereà, est vnum interuallum cotinuatum æquale ipsi vniuerso, quod in diuersis partibus suis recipit diuersa corpora vniuersi, neque cum mouetur corpus aliquod ex vno loco ad alium, trasportat secum interuallu suum, sed transmigrat ex vna parte interualli ad alteram, manente ipso interuallo immobili. Postremò, interuallum quamuis accipiat corpus penetrando per omnes partes eius, tamen non dividit aut dissecat ipfum; ficut dulcedo vel humor penetrat per omnes partes lactis,nó diuidendo ipsum corpus: corpus item locatur in interuallo, non diuidendo ipsum, sed implendo; nam penetratio dimensionum, quæ ducitur impossibilis, est tantum in dimensionibus materialibus, quales non habet internallum. Atque hæ quidem sunt proprietates huius interualli quas quoniam Aristoteles ignorauit, idcirco rres illæ rationes quibus in tex.37.0ppugnat interuallum, nihil valent nihilque conficiunt. Nam prima ratio procedit ex eo, quòd putat corpus recipi in interuallo per divisioné veriusque in suas partes; atqui ponitur interuallum indiuisibile: secunda, quòd locus mouebitur de loco ad locum,& tertia,quòd erunt multa loca simul,procedunt ex eo,quòd ponitur interuallum esse mobile, & ynà transferri cum corporibus,

teruallam.

Probatur le- quæ collocantur in ipso, quod ramen fassum est. Huiusmodi autem interuallum, esse verum locum corporú, quod terrio loco fuerat propositum, sic probant. Vacuú & locus re idem sunt; sed hoc differunt, quòd vacuum est locus, carens corpore, locus autem semper habet corpus; itaque si vacuum impleretur corpore, esset locus, & si locus destitueretur omni corpore, esset vacuum, sed vacuum nihil est aliud quàm spatium quoddam longum, latum & profundum; ergo hoc ipsum est locus. Nam, vt dixi, idem quod dicitur locus prout habet corpus, dicitur etiam vacuu, si careat corpore. Quòd autem vacuu no sit aliud quam interuallum, patet, primum ex communi existimatione omnium qui ita sentiunt de vacuo. Nam si in vase nullum esset corpus, diceremus ibi esse vacuu; nihil aliud intelligeres eo nomine, quam spatium illud longum, latum & profundum, quod inter latera valis comprehensum est. Deinde, si vacuum non est hoc interuallum; ergo erit superficies corporis quatenus non tangit, aut continet aliud corpus; sed non potest esse hoc; primò, quia vacuo opponitur plenum: superficies autem non dicitur plena, nec impleri, sed potius interuallum seu spatium: deinde, necesse est secundum Aristorelem non elle vacuum, & tamen non est necessarium vnum corpus semper tangi ab alio, vt docet Arist. 3. Phy. 74. Postremò si vacuum esset Superficies non tangens corpus; ergo extra cœlum esset vacuú, quod est cotra Arist. 1. de Colo tex. 100. nam vitima superficies primi coli non tangit aliquod corpus: ergo ibi est vacuum; relinquitur igitur vacuum nihil aliud esse quam interuallum: & quia vacuum re idem est arque locus, hinc fit vt interuallum sit locus corporú. Postremò, proponit Philoponus multa argumenta contra sententiam Arist.putat enim ex illius ruina & euersione, suam firmari & stabiliti opinionem, quæ argumenta nos deinde commemorabimus.

Refellitur opinio corum, qui existimarunt locum esse internallum.



E D hoc interuallum esse merum sigmétum, hinc planum erit. Et primum contra intentioné interualli sic argumentor. Sicut vis nos à vale, cogitatione remouere omnia corpora quæ sunt in ipso, ita vicissim volo ve ab codé vase re-

moueamus istud interuallu. Nam cum sit res diuersa à vase, neque sit substătia, neq; accides illius, cogitatione potest separari: remoto igitur interuallo, an non etiam nunc remanet spatium quoddam inter latera vasis? rogo, tale spatium, aut est internallum aut nihil; si est interuallum, primùm erunt multa interualla fimul, nam nó posfunt dicere

dicere remoto vno, alterum confluere ad locum alterius; volunt enim interuallum esse immobile: deinde remoueatur etiam hoc secundum, si semper remoto vno subit aliud, erunt infinita internalla simul; sin autem dicant remoto primo, spatium quod superest nihil esse, pari ratione nos dicemus, remotis corporibus, à vase, spatium quod videtur superesse in vase, nihil esse: quod si hoc volunt esse internallum, certe internallum nihil erit. Quod si forte assirment substracto internallo, nullum spatium remanere in vase, sanè iniquè faciunt. Nam aut ex remotione internalli vas destruitur, quod est cótra suppositionem, aut manet idem secundum omnes partes, atque erat priùs, cum ergo habeat superficiem concauam, & partes inter se distantes, alias quidem superiores, alias verò inferiores, necesse est in illis, contineri istud spatium; quare quocunque se vertant, non habent exitum

Deinde, argumentor contra proprietates internalli; & quidem co- Contra protra primam hoc modo. Tantum funt tres magnitudines, linea; fu- Prietates inperficies, corpus: linea tantum habet longitudinem, superficies lati-ternalli. tudinem & longitudinem, corpus autem præter has etiam profunditatem. Rurfum, corpus vel est Mathematicum, vel Physicum: cùm igitur internallum sit magnitudo, & habeat trinam dimensionem, non erit linea neque superficies, sed corpus; at vtrum; erit ne Mathematicum, an Phylicum a fa Mathematicum; ergo no existit secundum rem, sed tantum secundum imaginationem, & non pertinet ad Phy-Licum, & non erit naturalis locus corporum: fi Phylicum; ergo mobile & in loco: at ipsi volunt internallum nec esse mobile, nec esse in loco. Contra tertia proprietatem sic insto. Si hoc internallú caret materia & forma; ergo non habebit vim generandi, trahendi, conseruandi & perficiendi corpora quæ in iplo locantur: nec erit locus fimilis locato:nec erunt differentiæ locorum secundum naturam ? neque erit caussa cur graue potius moueatur deorsum qua aliò, cú omnes partes internalli sint einsdem rationis. Contra quartam propriezatem, hoc potek obiici. Si interuallum est quantum; ergo est diuisibile; falsum enim est divisionem convenire quantitati ratione matetiæ, cú contra materia fit dinisibilis propter quantitatem; & Mathematicus quantitati, quam abstrahit à materia frequenter tribuat diuisionem. Præterea, quantitati debetur per se locus, non enim res occupat locum ob materiam aut formam, sed ob quantitatem, vt declarat Arist.tex.76.exemplo cubi. Quare si interualis habet magnitudinem, necessariò erit in loco. Prætereà, cum vas plenum aqua, ex vno loco transfertur ad alium, aut internallum contentú intra vas in quo est aqua; mouetur simul, aut non: si mouetur, non erit internallă

immobile, vt ipsis placet: si non mouetur, sed aqua subinde variat interuallum; ergo nó solùm vas per se mouetur, sed etiam aqua, quæ est in vase, quod est absurdum. Quinta proprietas, ita potest consutari: Si est vnum interuallu respectu vniuersi, aut est vnius aut diuersæ naturæ: si est vnius naturæ, quomodò potest esse idé locus corporu cælesti & sublunariu; nam locus est similis locato; cælestia auté & sublunaria sunt valde dissimilia inter se. Nec minùs facile est sextam proprietatem resellere. Penetratio enim dimensionum, non est impossibilis propter substantiam, aut qualitates, sed propter quantitatem. Quare si interuallum habet quantitatem, non poterit penetrare ac permeare per omnes partes & dimensiones eoru corporum quæ in ipso locantur; quod tamé illi maximè volunt; deinde si interuallum penetrat per corpus, erunt simul interuallum & corpus locatum. Quomodò ergo interuallum continebit locatum, aut cur ma-

gis interuallum sit locus corporis, quàm corpus interualli?

Sed præstat ipsam per se opinionem quæ interuallum inducit aggredi, oppugnare, demoliri. Locus est nobilior locato; at quomodò istud internallum, si est mera quantitas omnis expers substantia, dicetur nobilius tam corporibus sublunaribus quam cœlestibus? Deinde, locus est prior locato; at quomodò interuallum cùm sit accidens, erit prior omnibus substantiis? Posteà, aut istud interuallu, est substantia, aut accidens: si substantia, aut incorporea, aut corporea; si incorporea, ergo non haberet magnitudiné, nec posset esse locus corporum, denique non esset internallum: si corporea, esset profectò naturalis,& mobilis, quod tamé rationé internalli à Philopono & aliis traditam funditus tollit. Si accidens, aut per se existens, aut inhærens alij corpori; non per se existens, quia nullum accidens est separabile: neque inhærens corpori, quia sic internalsum non esset dinersum à corpore locato, & moueretur ad motum illius corporis. Q iid ergo est illud internallum? Postremò, argumentum istorum ad confirmandum huiusmodi interuallum, nihil valet. Nam vacuum non est istud internallum: sed si esset, nihil aliud esset, quàm superficies corporis, quæ apta ellet tangere, & continere aliud corpus. Et cum instant, vacuum opponi pleno, superficies autem non dicitur impleri: respondendum est, superficiem per se non dici implesi, sed quatenus est superficies concaua alicuius corporis, quod aptum est continere aliud, sic dicitur impleri. Quod aurem subdunt, non esset necessarium, ve vnum corpus tangatur ab altero, verum est ea ratione vt funt corpora, sed non vt funt partes vniuersi, & corpora naturalia, inter quæ debet esse vnio, & connexio. Denique quod aiunt, si vacuum esset superficies non tangens corpus, fore, yr extra cœlum fit

fit vacuum, quia conuexa superficies vltimi cœli nullum corpus tangit; hoc, inquam, nihil est, nam vacuum dicitur superficies non tangens corpus, quod secundum naturam suam apta est tangere: conuexa autem superficies primi cœli neque tangit, neque apta est tangere aliquod corpusquare ibi nullum est vacuum. Sed de interuallo quæ hactenus dicta sunt, satis esse debent.

Ponuntur multa obiectiones, contra id quod dicit Aristoteles, nimirum locum effe superficiem. CAP. VI.

Estat nunc, vt dissoluamus quindecim arguméta, qui-bus oppugnatur sententia Arist. faciétis locum esse superficiem. Arguméta verò sunt hæc 1. In Predicamento quantitatis, locus, & superficies ponútur tanquam duæ species argumenta

distincte; ergo male hic dicitur locus esse superficies, quia vna species corra ed qued nó dicitur de alia specie eiusdem generis proximi. 2. Motus localis sit Aristotead locum, sed motus localis sit ad vbi, vt patet ex 5. Physi. ergo locus les locam esse & vbi sunt idem; sed vbi non est superficies, quia est Categoria diuersa à Categoria quantitatis; ergo neque locus erit superficies.3. Locus debet continere; sed superficies non continet locatum. Nam aut continet intrinsece, at hoc non potest facere superficies, aut extrinsece, tangendo locatum, at sic etiam vestis, quæ tangit, & tegit corpus, esset locus; & cum locatum solum tangatur per superficiem, erit tantum in loco ratione superficiei; non ergo erit in loco secundùm omnes partes suas, neque vt corpus est ratione profunditatis. 4. Locus debet esse æqualis locato; sed superficies habens tantùm duas dimensiones, non est æqualis locato, quod est corpus habens tres dimensiones; ergo superficies non est locus eius. 5. Locus est ad quem naturaliter fertur vnumquodque corpus; sed terra naturaliter fertur non ad aliquam superficiem, sed ad centrum; ergo locus non est superficies. 6. Locus quæritur propter motum localem, vt dicitur text.32. & illud corpus continetur in loco, quod est mobile secundum lationem, vt dicitur text. 39. & 45. sed totum elementum, vel terræ, vel aquæ non mouetur, sed tantum partes illius; ergo totum elementum non erit in loco, sed tantum partes eius. 7. Quando aliquid est in aliquo quod mouetur, non est in illo tanquàm in loco, vt dicitur 41.tex.& declaratur exemplo nauis; sed ignis est sub concauo lunæ, quod perpetuò mouetur; ergo non est in illo tanquam in loco. 8. Locus est in quo manet, & quiescit corpus; sed in concauo lunæ non quiescit ignis, quia mouetur vnà motu cœli vt declarat motus cometarum; ergo-ignis nome est sub concauo lunæ tanquam in loco. 9. Locus est is cuius disferentiæ sunt sursum, & deorsum; sed hæ sunt disserentiæ situs, vel positionis, non autem superficiei; ergo locus non ad superficiem, sed adsitum, vel positionem, referri debet. 10. Superficies, cùm sit quantitas, nullam, habet vim actiuam, vt dicit Auerr. 4. Phy. commento 84. at locus debet habere vim actiuam, nempe trahendi, generandi, conseruandi, & perficiendi; ergo locus non est superficies. 11. Locus debet esse immobilis; sed omnis superficies est mobilis, nam ista superficies, aut est Mathematica, & sic non erit locus naturalis, neque exister in natura, neque attinebit ad Physicum; aut est naturalis existens in corpore naturali, & cùm omne corpus naturale sit mobile; eius modi superficies mouebitur etiam cum corpore in

quo est.

12. Circa turrim subinde variatur superficies aëris continentis ipsam, ea tamen manente immobili in eodem loco; ergo locus non est superficies. 13. Si locus est superficies, idem corpus numero posset esse simul in duobus locis. Nam v. g. elementum terræ secundumvnam partem, continetur à superficie aquæ; secundum alteram, à superficie aëris: si aliquis baculus secundum medietatem demergatur in aquam, ita vt altera medietas extet contenta ab aere, is baculus continebitur à duabus superficiebus, aque & aëris. Quare silocus est superficies, idem simul erit in duobus locis.14. Primum cœlum habet locum; sed non continetur à superficie vlla; ergo locus noest superficies. Minor per se nota est, maior sic probatur. Locus debetur corpori, duplici nomine; tum ob dimensiones eius, vt significat Arist.tex.76. exemplo cubi; tum etiam ob morum localem, vt significatur text. 32. Sed primum cœlum & maximas habet dimensiones amplissimamque molem, & præstantissimo motu locali perpetuò mouetur; ergo maximè omnium corporum debet habere locum non habet autem superficiem vllam à qua extrinsecus contineatur; ergo locus non est superficies.15. Motus localis non potest fieri: sine loco; sed motus localis potest fieri fine superficie alicuius corporis continentis; ergo locus non est superficies Maior patet, quoniamin definitione motus localis ponitur locus; ergo non potest esse motus localis sine loco Minor autem sic probatur. Si vacuum esfet, in eo nulla posset esse superficies corporis continentis, vt clarum est, sed in eo posser fieri motus localis: nam si ponamus torum hoc spatium, quod est intra orbem lune, vacuum esse, & ex concauo lunz demirtatur aliquis lapis, proculdubiò moueretur deorsum. Impossibile enim est graue extra suum locum existens, nullo prohibente, non ferri ad: locum:

locum luum, quare in vacuo, vbi nulla est superficies, posser fieri mocus localis, ac proinde ibi esser locus; non igitur locus est superficies. Sed nihil negotijest huiusinodi obiectionibus occurrere. Ad eas igitur sigillation, codem quo positæ sunt ordine, respondebimus.

> Soluuntur supradicta obiectiones. CAP. VII.

D primam responder D. Thomas in opusculo 52, locum esse idem re seu materialiter cum superficie, & sie superficiem dici de loco; fed distingui ab eo ratione & formali-ter.Nam superficies, vt superficies, significat tantùm ma-

gnitudinem quæ habet longitudinem & latitudinem præcise; locus autem dicit huiusmodi magnitudinem prout includit habitudinem An loem fre ad locatum, tanquam mensura extrinseca illius, & sic ponuntur di- in Categoria uerlæ species quantitatis. Auerroës (cui magis assentior) in 5. Meta-quantitatis. physicæ comm.18. ait locu non esse quantitaté per se; nam prout est quatus, non differt à superficie; prout autem differt ab illa, quatenus nimirú dicit habitudine ad locatú, sic per se non pertinet ad Categoria quatitatis. Cur ergo in Logica posuit Arist locu inter species quatitatis?quia ibi intédit colligere (inquit Auer.) species famosas, &quia fuo tépore famolum erat locú, esse quoddam spariú longum, latú & profundum, diuerfum à linea, superficie & corpore; ideireo locú collocauit in Prædicamento quátitatis; nam tale spatiú proculdubió esset species quantitatis, diuersa ab aliis. V truque responsum probabile est, & difficultatem obiectionis tollit. Ad secudam. Motus localis, calis stat ad formaliter, & intrinsece fit ad vbi, no enim corpus monetur propter motum, an ad locum, sed propter esse in loco, quod nihil aliud est quàm ipsum ybi, vbi. extrinsece autem, & veluti caussaliter, fit ad locum: nam vbi caussatur ex loco, & corpore, quod est in loco. Hinc ergo patet quomodò locus non sit idem cum vbi,&cur motus localis dicatur fieri ad locum, &cur per omnem motum acquiratur aliquid, quod sit in mobili; pet motum enim localé acquiritur vhi, quod est in ipso mobili: sed quia hoc vbi non potest acquiri, nisi cùm attingitur locus, ideò motus localis dicitur fieriad locum. Ad tertiam. Locus continet tatum extrinsecè, nec proinde tamen vestis crit locus. Nam neque vestis continet omni ex parte corpus, neque continet naturaliter, neque conscruat ant perficit, neque ad ipsam fit motus naturalis, neque fit in ipsa nazuralis quies. Quamuis autem locatum tantum secundum superficié tangatur à loco, tamé dicitur totú contineri à loco; tú quia totú locarum est intra concauitatem locantis, rum quia per talem contactum,

virtus conseruatiua & perfectiua loci diffunditur ad omnes partes interiores locati & permeat per totum corpus locatum, propter hoc dicitur totum esse in loco. Ad quartá. Locus est æqualis locato, quia superficies conuexa locati, & concaua locantis sunt æquales : & quáuis corpus locans secundum dimensiones sit maius quam locatum, tamen secundum continentiam & capacitatem, vt ait Auerroës 4. Physicæ est æquale ipsi, locatum enim sic implet & occupat totam

continentiam, & capacitatem loci vt locus nullum aliud corpus si-An locus ter- mul continere possit. Ad quintam. Centrum est locus terminans rasit supersi- motum localem terræ: superficies autem aquæ vel aëris, est locus tersies aque vel minans & conservans magnitudinem terræ. Vtrumque ergo pertifum construm. net ad locum diuersa ratione; quod aptè significauit Arist. text. 42. his verbis; Qui versus medium continet terminus, deorsum est, & ipsum memedium; neque mirum hoc videri debet. Nam, vt inquit Albertus, virtus conseruatiua terræ, incipit in superficie cocaua aquæ vel aëris, & terminatur in centro mundi; si igitur cossideretur terra simpliciter fecundum quamlibet suam partem, vt est corpus grave quod suapte vi & pondere fertur deorsum, sic locus se primò terminans motum naturalem terræ, eíque largiens quietem, centrum est, non autem superficies aquæ: sin autem consideretur totum elementum terræ, vt est pars vniuersi, & secundum ordinem & dispositionem mundi, secundum quam, elementum ignobilius continetur à nobilioti, sic locus continens elementum terræ, est partim superficies aquæ partim aëris.Quomodò igitur tam superficies aquæ, quàm ipsum centrum dici possit locus terræ, ex his sit manisestum. Ad sextam. Quamuis totum elementum non moueatur, tamen satis est moueri partes eius. Nam in corporibus simplicibus, eadem est ratio totius, & partium. tam secundum locum, quam secundum motum localem. Deinde, quamuis totum elementum non moueatur, totum tamen naturaliter quiescit. Vnde quamuis non haberet locum ratione motus; tamé deberet habere ratione quietis naturalis. Ad septimam. Quamuis orbis Lunæ moueatur, tamen non mouetur mutando locum, neque fit vnquam aut propinquior aut remotior, sed eodem modo semper se habet, vt significat Arist. text. 42. Quare ignis semper æquali moru attingit suum locum, neque debet aliquando vel minus vel magis moueri vt offendat suum locum. Ad octauam. Corpus perueniens ad locum suum, desistit moueri eo motu quo prinis ferebatur ad fuum locum; & sic ignis sub concauo Lunæ, non mouetur sursum sicut mouebatur priùs cu tendebat ad suum locu, sed tatum mouetur motu circulari, raptus vel circuma dus à cœlo, hoc auté no est absurdam. Ad nonam. Sursum & deorsum conveniút loco active, positioni autem

ni autem & situi passiue, & illi priùs, huic autem posteriùs. Nam cùm Sursum & situs præsupponat locu, huiusmodi differentias accipit ab ipso, quia deorsim queenim locus est sursum vel deorsum, ideò corpus existens in tali loco, niant loco & dicitur esse positum sursum vel deorsum. Ad decimam. Licet supersi- fini. cies per se & Mathe. sumpta, non habeat vim actiua, tamen quatenùs est terminus corporis naturalis, per quem vnum corpus tangés alterum communicat ei virtutem conseruatiuam, & persectiuam eius, sic inquam superficies dicitur esse actiua. Ad vndecimam. Quamuis superficies, vt est accidens corporis, moueatur ad motum eius, tamen vt est locus naturalis, nunquàm mouetur respectu locati, sed codem modo semper se haber ad ipsum. Ad duodecimam. Hoc argumentum de turri, suprà fuit solutum. Ad decimamtertiam. Non est absurdum idem corpus esse simul in duobus locis partialibus secundum diuersas partes:& confirmatur testimonio Simplicij qui idem ait. Sequitur, vt ad 14.de loco cœli, respondeamus.

## Quis sit locus primi & supremi cali, varia Philosophorum opiniones ponuntur & refutantur. CAP. VIII.

D decimumquartum argumétum, quod magnam habet dubitationem, nec simpliciter nec breuiter responderi potest. De loco enim primi cœli multæ sunt opiniones. Primò enim Philoponi. qui volunt locum esse interuallum, aiunt primum cœlum habere suum locum, veluti cætera corpora, videlicet partem quandam illius internalli sibi congruentem: sed quia huiusmodi internallum nihil est, ve ante ostendimus, præter merum figmentum hominum magis delirantium quam Philosophantium, idcirco relegetur & extermi-

netur à Philosophia.

Alexander autem Aprodiseus ait primum cœlum nullo modo esse in loco; nam aut est per se, aut per accidens, aut actu, aut potentia; Alenandri. non per se, neque actu, vt Arist. ait tex. 45. nam quod sic est in loco continetur ab aliquo; non per accidens, illud enim dicitur esse in loco per accidés, quod est aut pars aut accidens alterius, quod per se est in loco; sed primú cœlum nullius corporis est vel pars, vel accidens; ergo,&c. Non potentia, nam quod sic est in loco, aliquando potest actu esse in loco; cœlum auté nunquam aliter se habebit, quam nunc 'est; non per aliud, nempe per suas partes, nam partes non sunt in loco nisi ratione totius : sed totum primum cœlum non est in loco; ergo neque partes eius; relinquitur igitur nullo modo esse id loco; sed Alexandro, Simplicius & Auerr. acriter resistunt. Primum, quia Ari-

2. Opinie

I. Opinio

Digitized by Google

stoteles tex. 45. aperte inquit cœlum esse in loco per accidés. Deinde, motus localis non potest fieri sine loco: sed motus cœli est localis; ergo non potest fieri sine loco. Maior pater, minor probatur, tum quia Arist.1. lib. de Cœlo dividit motum localem in rectú & circularem; tum etiam quia 8. Phy. ait motum localem esse primum omnium, & inter locales ipfum circularem. Adde, quod fi motus cœli non est localis, qualis ergo est? An erit alterationis, vel generationis vel augmétationis?Hæc contra Alexandrum; cuius opinionem non procul abesse à vero, posterius dicemus.

3. Opinio Themisty.

Themistius verò super tex. 45. ait primum cœlum esse in loco ratione proximi orbis quam secundum concauam superficiem sua rangit & ambit, ita enim scribit; Circulus vleimus, qui merrabilis dicitur vepote arcens & contines cateros, simpliciter in loco no est, sed penes interna qua ambit. Tangit enim orbem Saturni, & quodammodò continetur: penes externa autem omnino expers est loci. Sed Themistio ita occurrit Simplicius, nam locus. debet continere, sed orbis Saturni non continet vltimum orbem, sedi poriùs cotinetur ab illo. Deinde, orbis Saturni est in loco ratione vltimæ spheræ à qua continetur, sed Themistio vltima sphera est in loco ratione leptimæ; ergo vltima est in loco ratione sui ipsius. Postremò, primum cœlum ita debet habere locum, vt habet motum localem:non habet motum localem propter septimam sphæram, sed per fe; ergo, &c. His accedit, quod non oportet locum moueriad motum. locari; sed orbis Saturni necessario mouetur motu primi orbis; ergonon potest esse locus illius Quid igitur sentit Simplicius?

Simplicy.

Videtur Simplicius velle cœlum tribus modis capi posse; quod etia: docet Arift.1.de Colo tex.96.vel pro toto mundo, vel pro aggregato ex omnibus cœlis, vel pro vltimo cœlo: si capiatur pro toto mundo, sic est in loco ratione partium, quarum aliæ mouentur motu re-Lo aut sursum aut deorsum, vt elementa, aliæ circulari, vt cœli:si pro aggregato ex omnibus colis, sic est in loco ratione orbium quorum alij continentur ab aliis: si-pro vltimo cœlo, de hoc nihil Simplicius; aliquando enim viderur dicere nullo modo esse in loco, & sic relabitur in sententiam Alexadri; aliquando verò esse in loco quatenus orbes quos ambitu suo connnet sunt in loco, & sic recidit in opinionem Themistij: hæretque Simplicius in eadem disticultate, nempe quo pacto primuin cœlum, cum habeat per se morum localem, non habeat etiam per se locum.

5. Opinio Sed expendamus opinionem Auicennæ. Auicenna air primum colum non habere locum & morum ipsius non fieri ad locum, sed ad situm, non enim cœlum motu fuo variat locum, sed situm. Sed hic vit viderur aliquid dicere, cum nihil dicat. Nam cum triplex sit morus propriè

propriè dictus, augmentationis, alterationis, & lócalis; motus cœli non potest esse alius qu'am localis; ergo sir ratione loci: aut ergo dicendum est idem esse locum & situm, quod absurdum est, aut motum cœli non fieri ad situm, quod verum est. Deinde, situs præsupponit locum; nam definitur situs dispositio partium locati in ordine ad locum: quare si cœlum mouetur ad situm, necessariò etiam mouebitur ad locum. Adde, quod ratio situs consistit in indivisibili: etenim vel minima facta mutatione rei, continuo variatur situs eius: at id, ad quod fit motus, debet esse diuisibile & successiuè acquiri: erg0,&c.

Gilbertus Porreranus, ve refere Albertus, ait cœlum primum habese locum, nempe superficiem extimam & conuexam sui orbis à qua tegitur totum illud cœlum atque continetur. Sed huic opinioni adeò indignatur Albertus, vt dicat illum apertè mentiri; & quidemmeritò. Nam Arist multis locis clamat, locum esse diuersum ab co cuius est locus, & non esse mobilem; & in tex. 35. inquit aliud esse formam, aliud locum: nam quamuis ambo terminent, tamen illa terminat intrinsece subiectum in quo est; hic autem extrinsecus tangens

locatum.

Postremò, D: Thomas super tex. 43. ait primum cœlum esse in loco fecundum partes internas & continuas quas continet, & ex quibus D. Thomas componitur. Fundamentum illius est hoc, quia locus quæritur propter motum localem, vt est in tex.31. quod ergo secundum se totum mutat locum, etiam secundum se totum est in loco, ve corpora recta quæ transeunt ex vno loco adalium: quæ autem non mutant locum fecundum se tota sed tantum secundum partes, sunt in loco non secundum totum, sed tantum secundum partes suas: huiusmodi est cœlum. Quod si obiicias, partes cæli non esse in loco per se, sicut non habent elle per le. Responder, quamuis non sint in loco actu, tamen esse in potétia; quia si dividerétur & separarétur à cœlo, essent in loco per se. Vnde quia partes cœli non sunt in loco actu, sed potentia, ideò dicitur ab Aristotele cœlum esse in loco per accidens : neque hoc detrahit quicquam de dignitate cœli, quin etiam arguit præstantiam ilhius. Na per se indigere loco, & ex vno loco transire ad alium signumest imperfectionis Hac D. Thomas Nos quanquam D. Thome multum honorem debemus & libenter tribuimus, tamen quia veritas. nobis carior est quam cuiusquam viri auctoritas, sententiam eius tribus de caussis non valde probamus. Primum, quia referre videtur opiniones aliorum interprotum secus quam nunc in corum scriptis: . leguntur:nam sententiam suam assignat Themistio, quem multò seous sentire anteà ostendimus. Deinde, ait Auempace dixisse cœlum

6. Opinio

7. Opinie

esse in loco propter cœlú Saturni, circa quod voluitur, quæ fuit opinio Themistij non Auempace; is enim, vt refert Auerr, putauit cælú habere pro loco centrum circa quod voluitur. Prætereà cum hac D. Thomæ sententia, non videntur ea consentire quæ ipse scribit in opusculo 52. vbi opinionem quam defendit in 4. Phy. attribuit Themistio, camque damnat, & sequitur opinione Auerr. dicentis cœlum esse in loco per accidens propter cetrum circa quod mouetur. Quod autem hoc loco ait D. Thomas, cœlum esse in loco ratione partium integralium ex quibus componitur, mihi quidem non fit verisimile. Primum, quia cœlum per se mouerur motu circulari qui est localis, non autem propter partes, cum partibus conueniat motus ratione totius. Nam, vr ait Arist. tex. 32. & 34. partes & accidentia, neque mouentur neque funt in loco per se; moueri enim & esse in loco, est illius quod habet esse per se actu existens, cuiusmodi non sunt partes; si ergo motus localis non conuenit cœlo ratione partium, sed potius è contrario is conuenit partibus ratione totius, similiter etia cœlum non erit in loco ratione suarum partiu. Deinde, si partes non sunt in loco, nisi potétia; ergo cœlú non erit in loco nisi potétia; at mouetur actu motu locali;ergo est in loco actu. Quidiquod ista potentia non est Phy.neque secundú rem, quinimmò re vera impossibile est partes cœli ab eo separari, & per se existere in loco, sed tantum est potentia quedam secundum imaginationem; ergo cœlum non erit Physice & secundum rem in loco, sed tantum secundum imaginationem, quod & absurdum est & extra præsentem quæst.quinetiam,partes cæli,tametli fingamus eas seiunctas esse, quod tamen non possint cogitari per se esse in aliquo loco, hinc planum est. Nam pars cœli remota à toto, nullo genere motus localis moueri posset; aut enim moueretur sursum aut deorsum; atqui non est corpus graue vel leue; neque moueretur circulariter, nam motus circularis proprius est corporis circularis, & fit circa aliquod centrum æquidistans ab omni parte corporis quod mouetur, at pars cœli non est circularis, non enim sicut pars lineæ rectæ est recta, ita pars lineæ circularis est perfecte circularis; neque parti cœli posset assignari aliquod centrum circa quod æqualiter volueretur. Postremò, partes primi cœli integrales, licèt aliæ alias contineat, non sunt tamen in loco. Ná cùm vna pars sit cotinua alij parti, non potest vna dici locus alterius, vt enim ait Arist. tex. 34. quando aliquid continetur ab alio, ita vt non se diuisum ab illo, sed ei continuum, non est in eo tanquàm in loco, sed tanquàm pars in toto.

Exponitur

### Exponitur propria opinio de loco cæli. CAP. IX.



Estat, vt exponamus sententiam, quá nos cæteris pro-babiliorem existimamus: eam autem tradiderút nobis Alpharabius & Auempace, viri omnium Arabum, vno excepto Auerroë, longè doctissimi : qui aiunt cœlum non ha-

bere locum sicut corpora quæ mouentur motu recto, videlicet eum à quo cotineatur, led per le habere locum congruenté corpori lphærico & motui circulari, hic autem locus est centrum. Centrum enim & in definitione circuli, & motus circularis ponitur; sicut locus surfum& deorsum ponitur in definitione grauis& leuis &motuum qui fiunt ad ipsa. Quæ sententia, vt feciliùs intelligatur, latiùs explicanda est, declarando & probando aliquot propositiones.

Prima propositio. Arist. in hoc 4. lib. Phys. non agit de omni loco, sed tantum de loco naturali corporum quæ habent motum rectum: hæc propositio manifesta est ex his quæ suprà dicta sunt çap. 3. cum

ageremus de immobilitate loci.

2.Propolitio.Corpus, vt corpus, non indiget loco, à quo contineatur: alioquin omne corpus indigeret loco. Nam quod alicui conuenit per se & ea ratione vt tale est, omni quod est tale conuenit, at si omne corpus contineretur à loco, esset progressus in infinitum in locis & corporibus locatis.

3. Propolitio. Cœlum, vt cœlum, non indiget loco à quo contineatur, tum quia omne cœlum indigeret, primum autem cœlum non in- cælum no indiget cùm non habeat, nam si indigeret iam haberet; alioquin deesset diget loco in ei aliquid necessarium, & in æternis non esset secundum Aristotelem 3. Phylicæ textu. 32. idem posse, & esse. Tum, si omne cælum indigeret loco continente, aut hoc esset propter quantitatem suam aut propter substantiam, aut propter motum localem; sed quantitas cœli cùm sit rotunda, est perfecta, neque opus habet alio à quo figuretur & perficiatur: substantia eius est incorruptibilis, neque indiget alio à quo conseruetur: motus cœli non fit ad acquirendum aliquem locum, vel vt cœlum quiescat in eo, sed tantum fit circa aliquem locum nempe centrum; ergo cœlum, vt cœlum non indiget loco à quo contineatur.

4. Propositio. Rectè dictum suit ab Arist. tex. 32. locum quæri propter motum localem; ergo qualis est motus localis, talis quærendus eft locus. Cùm igitur, motus localis diuidatur in rectum & circularem, isque plurimum inter se differant necesse est loca propter quæ fiunt huiusmodi motus, cuis discrepare multu inter se; alius ergo lo-

cus debet assignari cœlo quod monetur motu circulari, quam ele-

, mentis quæ habent motum rectum.

5. Propositio. Ille putandus est locus alicuius corporis, qui conuenit motui locali ipsius, & à quo motus localis accipit denominationem, speciem & distinctionem, sicut motus: sursum distert à motu deorsum propter loca, ad quæ tendunt huiusmodi motus; sic motus circularis cœli distert à motu recto elementorum; quoniam elementa mouentur vel à medio vel ad medium, cœlum autem mouetur circa medium, vt ait Arist. 1. de Cœlo text. 6.

6. Propofitio. Per se locus cœli non est alius quam centrum, circa quod mouetur. Hoc patet ex iis quæ paulò suprà docuimus. Ná cœlo, quia mouetur motu locali, debetur aliquis locus respondens illimotui determinans, specificans & diftinguens ipsum ab aliis, circularis autem motus denominatur talis, & differt ab aliis, non quia fit ad locum, sed quia fit circa locum, hoc est, circa centrum. Pretereà locus naturalis est, ratione cuius corpus dicitur quiescere: sed cælum dicitur secundum se totum quiescere & nunquam mutare locum, propter centrum, à quo semper æquidistat. Atque hoc perspicuis disertisque verbis docet Aristoteles 8. lib. Physi.tex. 76. lege locum, quem nos, quò breuiores simus, taciti præterimus. Quoniam igitur dij quæsierunt cœlo locum aliquem continentem, similem locis corporum rectorem, ideò in tot difficultates, ac errores inciderunt. Hoc fortasse significare voluit Alexander, dicens cœlum nullo modo esse in loco, intelligens de eo loco, qui couenit corporibus rectis: quamuis illud desideretur in Alexandro, quod non declarauerit qualis locus per se conueniat cœlo. Nam nullum omninò locum ei affignare, plane absurdum est. Auerroës item, qui ait cœlum esse in loco per accidens ratione centri, sic intelligendus est, non quòd cœlum non per se habeat pro loco centrum, sed quod cœlum non habeat talé locum qualem habét corpora recta, nisi per accidens; quatenus cœlum mouetur circa centrum quod est terra, quæ per se est in loco continente, nimirum sub superficie aquæ & aëris.

Onstuor ob. Obiectiones quæ huic sententiæ videntur aduersari, paruo negosectiones quòd tio diluuntur. Prima est. Locus debet esse æqualis, debet cotinere, decentrum non bet contingere & esse proximus locato; centrú autem non est æquale
sectiones cæli.
cœlo, neque cotinet ipsum, immò cotinetur, & est extra ipsum; ergo,
&c. Secunda. Centrum est punctum indivisibile, quomodò igitur
erit locus cœli? Tertia. A rist, ait cœlum esse in loco per accidens; non
ergo est in loco per se ratione centri. Quarta. Si ita osse, non modò
primum cœlum esse in loco ratione centri, sed etiam alij orbes, par
enim ratio est omnium; arqui alij sunt in loco continente, inferior

Digitized by Google

cnim

enim continetur à superiore; ergo, &c.

Ad has objectiones sic est respondendum. Ad primam. Illæ proprie- Solutio objectiones tates sunt loci qui conuenit corporibus rectis, de quo tantum agit sionum. Arist.in hoc 4. lib. nihil igitur mirum est, si illæ non conueniant loco cœli. Ad secundam. Centrum potest cossiderari bifariàm, vel Mathematice, & sic est punctum indivisibile, vel Physice, & sic est elemensum terra, circa quam cœlum voluitur veluti circa suum centrum; qua etiam de caussa natura secit terra immobilem, ve Aristoteles ait 2.de Cœlo text. 17. quoniam centrum circuli est immobile. Ad tertiam. Aristoteles volés cœlo inuenire locum qualis reperitur in corporibus que mouétur motu reco, ideireo ait huiusmodi locum non conuenire cœlo nisi per accidens nimirum ratione terræ, circa quam. velut centrum suum voluitur : quæ terra per se est in loco, & sic ratione ipsius cœlum dicitur esse in loco per accidens. Ad vltimam. Etiam in reliquis orbibus vnus non est sub alio tanquam in loco, sed propter eotum ordinem & dispositionem; maior enim & perfectior debet continere; minor contrà contineri, quem ordinem perfectiomis, attendentes in Intelligentiis, dicimus in ipsis alias esse sub aliis. Ad extremum, illud perpetuò in memoria habendum est, quoniam cœlum est diuersi generis & ordinis ab his rebus sublunaribus ideò pauca esse illi cum huiusmodi rebus vniuocè communia: ex quo fit, vt quæcunque octo libris l'hysicis tractat Arist, ea præcipuè accommoder ad res sublunares, vt que de materia, natura, motu& loco scripta sunt. Nam quomodò vnum quodque horum reperiatur in cœlo, Reorsim in opere huic rei propriè dicato, diligenter ab eo explicandum est. Verum de loco cœli hactenus. Reliquum est vitimum argumentu de motu locali in vacuo, ad quod nunc respondere volumus.

## An si esset vacuum, in eo motus localis in tempore fieri posset. CAP. X.



Ecimo quinto argumento tangitur gravis quæstio de vacuo; an si esset, posset in eo sieri motus localis in tempore. De qua re non conuenit inter Philosophos. Nos primum aperiemus sententiam Aristotelis; tum corum qui ad-

uersantur Aristoteli rationes exponemus:postremò, sententiam Aristotelis defendere conabimur.

Antiqui putabant adeò necessarium esse vacuum motui locali, ve is fine illo non posser effici; quos redargués. Arist.in 4. Phy. vult ostédere vacuum non esse adiumento ad essiciendum motú localem, sed potius tanto impedimento, vt si vacuum esset, nullus plane motus in eo steri posser. Cuius rei pulcherrimam demonstrationem affert tex.

71. cámque latiùs explicat vsque ad text. 75. quæ potest syllogisticè confici ad hunc modum. Omnis motus debet fieri in tempore; sed in vacuo non posset sieri motus in tépore; ergo in vacuo non posset sieri vllus motus. Maior per se nota est, tum quia motus est continuus, vt Aristait 3. Physicx. 1. & multis verbis oftendit in 6. Physiquare est diuisibilis ac proinde successiuè fit & in tempore, tum etiam quia, si motus est actus entis in potentia, prout in potentia, necesse est quod mouerur, moueri successiuè at que in tempore.

Quinque firøiuntur.

In minoris autem explicationem & confirmationem præcipuè inmissima fun- cumbit Arist.cuius gratia iacit aliquot fundaméta.Primum est,inter ma motum quælibet duo tempora finita esse aliquam proportionem, nam vel temperale in erunt æqualia, vel si vnum sit maius altero, cum excessus ille sit fini-

wacue praia- tus, proportio etiam, secundum quam excedit, erit finita.

Alterum fundamentum est, temporis ad instás nullam esse proportionem. Nam tempus est divisibile, instans autem indivisibile. Vnde quamuis infinities iteretur, & repetatur instans, nunquam poterit æquari vlli tempori quantumuis exiguo: deinde, si esset aliqua certa proportio inter tempus & instans, sequeretur instans esse æquale tempori, immò maius tempore; nam cum tempus sit divisibile in infinitum, proportio quæ reperitur inter tempus & instans, cum sit sinita, reperietur etiam inter tempus & aliquam partem ipsius : illi ergo parti erit æquale ipsum instans, & cum illa pars rursus possir diuidi in duas alias, erit maior illis, quælibet autem pars temporis est tempus; quare, nunc vel instans, esset æquale & maius tempore.

Tertium fundamentum est hoc, inæqualitas motuum localium secundum velocitatem & tarditatem, accidit propter medium per quod fit motus localis: sint enim duo mobilia, A, & B: si A, celeriùs mouetur quam B, id continget ob medium. Nam vel A, mouetur per medium breuius & subtilius, vt per aërem; B, verò per medium aut longius aut crassius, vt per aquam; aut si ambo mouentur per idem prorsus medium, habebit A, vel maiorem virtutem motiuam; vt plus grauitatis, qua meliùs diuidit medium, vel si vtrumque habet parem virtutem motiuam, habebit A, figuram magis idoneam ad dillecandum medium, cuiusmodi est rotunda, aut pyramidalis potiùs quàm quadrata. Omnis igitur inæqualitas motus localis tandem reducitur ad medium; vel quia ipsum est diuersum, vel quia diuerso modo di**u**iditur à mobili.

Quartum fundamentum est hoc, qualis est differentia inter media, talis item est inter motus qui fiut per ea, & inter tempora in quibus fiunt tales motus : vt si medium sit duplò subtilius & minus resistens, & ad dividedum facilius; motus etiam qui fit per tale medium,

crit

erit duplòcelerior & tempus in quo fit talis motus erit duplò minus; hoc ex præcedenti tertio fundamento manifestum est.

Quintum fundamentum est hoc, vacui ad plenum nulla est proportio; quia vacuú est nó ens, & infinite exceditur à pleno, & quamuis infinities duplicetur vacuum, nunquam assimilabitur pleno, & quodliber plenum quantumuis fingatur tenue, tamen resistet aliquo modo; vacuum autem nihil prorsus potest resistere.

His positis, demonstratio Arist. sic conficitur. Si motus per vacuum Preclara defierer in aliquo tempore finito, & motus etiam per plenum fit tem-monstratio pore finito, & inter quelibet duo tempora finita est proportio, vt di- Aristot. quòd ximus in primo fundamento; erit etiam proportio inter hæc duo té-motus localis pora; sed qualis est proportio inter tépora, talis est inter motus &me- non possit siedia; si igitur est proportio inter tempus, quo mouetur aliquid in vacuo & quo mouetur aliquid in pleno, erit proportio inter vacuum & plenum; quod est contra vltimum fundamentum; non potest igitur motus in vacuo fieri in tepore; sed debet fieri in instanti: nam vacuum in infinitum est minus resistens & impediens quam plenum, atqui impossibile est motu fieri in non tempore, seu in instanti; ergo impossibile est motum fieri in vacuo. Hoc etiam ita confirmatur: si motus in vacuo fit in tempore, sit illud tempus vt vnum, tempus autem quo fit motus in pleno, sit vt decem; ponatur aliud plenum decuplò subtilius, & minus resistens quam illud prius: nam id posset Deus facere, tunc æquali tempore fieret motus in vacuo & in pleno quod si adhuc ponaturaliud plenum subtilius, in illo fieret motus minori tempore & velociùs quam in vacuo; at hæc absurda esse nemo est qui non intelligit. Demonstratio autem Aristot. non procedit ex opinione tantu antiquorum, vt videtur quibustam, sed procedit simpliciter ex sententia Arist. & habet vim demonstratiuam, cui non possit benè resisti. Hoc enim declarat apertè contextus verborum Arist.idémque sentiunt interpretes Græci.

Sed Philoponus, Auempace, Auicenna, D. Thomas, Scotus & alij, aduersantur huic demonstrationi,& censent in vacuo, si esset, factum iri motum in tempore & non in instanti, non enim admittunt illud tertium fundamentum, quinimmò negant totam moram & successionem quæ est in motu locali, prouenire tantum ex medio: faciunt enim duplicem caussam, cur motus sittardior aut velocior: vnam externam & accidentariam: & hanc dicunt sumi ex medio, secundum vel magnitudinem, vel subtilitatem, aut crassitiem eius: alteram verò internam & quasi essentialem, quæ prouenit ex maiori aut minori virtute motiua; virtus enim maior per se facit motum celeriorem, minor autem tardiorem. Quòd autem inæqualitas motus loca-

lis secudim velocitatem & tarditatem, non proveniat solum ex medio ; probat tum exéplo, tum ratione: exemplo quidé corporum cœlestium, que cum non moueentur per medium, tamen mouentur quædam celeriùs, & alia tardiùs : ratione verò, quoniam à quo prouenit motus naturalis, ab eodem prouenit continuatio & successio eius, continuatio enim per se conuenit motui, vt motus est: sed motus naturalis non prouenit extrinsecus à medio, sed intrinsece à natura quæ definitur principium & caussa vt moueatur id in quo est, ergo Quattor ar- continuatio motus per se non proueniet ex medio, sed ex maiori vel mmeta qui- minori virtute ipsius natura. Ad idem confirmandum has quoq; rationes adiungunt. Primò, quia licèt successio motus proueniret tantùm ex medio, non tamen ex medio, vt plenú est, sed prout dicit quáfactum iri in dam distantiam extremorum; sed talis distantia extremorum reperieso motum lo- tur etiam in medio vacuo, si enim spatium quod est inter terram & cœlum vacuum esset, non minus distatet cœlum à tetta, quam nunc distat: in vacuo igitur successiuè fieret motus ob talem distantia extremorum. Deinde, ponatur lapis in concauo Lunz, ita vt reliquum spatium vsque ad centrum sit vacuum; non dubium est, quin ille lapis mouebitur deorfum, nam est gravis, & extra suum locum, & nihil obstar:vel igitur mouebitur successiue, & sic habeo quod volo; vel in infanti, & sic simul crit in supremo, in medio & in infimo loco, quod est impossibile. Nam, vt Aristoteles demonstrat in 6. Phy. omne mobile quod mouetur per aliquod spatium, priùs pertransit parres priores, quam posteriores illius spatij, & prius pertransit me-

bus nonnulli probăt si vacours effet, pore.

> Exponuntur ofto hypotheses, qua ad defensionem & confirmationem sententia Aristotelis de vacuo plurimium conferunt.

dium quam veniat ad vltimum. Hæc ille.

ED quiahorum Philosophorum opinio non solùm nobis videtur contraria esse doctrinæ Arist. & Peripateticorum, sed etiam aduersari rationi; Albertus quidem certe ait huiusmodi sententiam esse intelligibilem; ideò enitendum est vt dilucidè

ostendamus & demonstrationem Arist. esse firmam atque robustam. & infirmam ac minime probabilé horum sententiam. Quod ve commodiùs fiat, præmittamus nonnullas hypotheses ex quibus penden & demonstrationes quas afferre volumus.

Prima hypothefis est. Omnem motum localem esse continuum & Successio & successiuum: & de hac convenit inter omnes.

Secunda. Successio & mora quæ cernitur in motu, non potest promora motus localu, non uenire ex mouente:hoc patet, quia mouens quantú in iplo est, velles provenit ex quamprimum mouere, & efficere quod intendit. Deinde, quia mora movente. in

in mouendo accidit ei ob aliquam resistentiam quam repetit, moués autem sibi non resistit. Adde, quòd videmus eadem virtutem actiuam nunc celeriùs, nunc tardiùs agere, ob variam resistentiam materiæ in quam agit. Postremò, si mora & successo contingeret ob virtutem motiuam, æquè celeriter deberet moueri exiguus lapis atque maximus, nam virtus motiua, quæ est grauitas, æqualis est in lapide paruo atque magno: quamuis sit magis extesa in magno quàm in paruo; secundum intensionem tamen par est. Agens etiam naturale principiò paulatim & successi agit ob qualitates sibi repugnantes, quas repetit in eo in quod agit, sed vbi eas expulit, agit in instanti, tunc enim puncto temporis producit formam substantialem. Non igitur exagente vel mouente proficiscitur mora & successio quæ est in motu.

Tertia. Resistentia ob quam sit mora & successio in motu locali, duplex est: vna intrinseca mobili; altera extrinseca. Rursum intrinseca duplex est. Vna enim oritur ex eo quòd motus habet inclinationem contrariam ei motui secundùm quem mouetur à mouente, sic corpus resistit animæ mouenti ipsum aut sursum aut in transuersum, quoniam tantùm habet propensionem ad motum qui sit deorsum. Altera nascitur non ex cotraria inclinatione mobilis; sed ex eo quòd Doplex causmobile habet naturalem potentiam vt moueatur tanta celeritate, & so so sono minori aut maiori; quod ei contingit ob determinatam persessi in motu stionem, aut magnitudinem, quam habet; sic mouetur cælum ab In-locali, telligentia. Resistentia verò extrinseca, prouenit ex eo quod est extra mouens & mobile, verbi gratia, ex medio, quod, quia est plenum & corpulentum, habens maiorem minorém ve crassitiem, sicut suprà diximus, resistit mobili, quod fertur per ipsum.

Quarta. Effectus realis, caussa debet esse realismeq; enim potestaut effectus imaginatius procedere à caussa reali, aut effectus realis à caussa imaginatia. Semper enim effectus assimilatur caussa, eiúsque naturam æmulatur.

Quinta. Neque motus localis potest esse sine loco, neq; locus sine superficie corporis cotinentissicut enim locus ponitur in definitione motus localis, ita superficies in definitione loci. Quòd auté moms localis sine loco esse non possit, patettú ex eo, quòd Arist. ait tex. 32. locă no quæri nisi propter motu locale; at si posset motus localis esse sine loco, non semper indigeret illo. Adde, quòd motus non potest separari à termino ad qué, qui in motu locali est locus, sicut in alteratione qualitas: & in 3. Phy. tex. 4. dicitur motu non esse præter ea in quibus sit motus. Denique, hoc, nomine suo pre se set motus localis, adeò enim vocatur localis, qui a sit in loco & ad locú, vel circa locum.

Sexta. Natura refugit vacuú tribus de caussis. Primò, ad coseruanda

Digitized by Google

R

propter quas natura refu-Lit vacuum.

simplici resi-

cessio motus

localis eius no

pronenit in-

.spfo corpore Simplici , sed

extrinfecus à

medio.

Tres cassa vnitatem mundi; mundus enim est vaus non ob cotinuationem, sed propter contiguitatem corporú, quæ tollitur inducto vacuo. Deinde, ob dependentiam & connexionem quæ debet esse inter corpora superiora & inferiora. Vnde Arist in principio Meteor. ait huc mundum inferiorem debere esse continuum, id est, contiguum supernis lationibus, vt inde omnis virtus eius regatur & conseruetur. Quia ergo causse particulares & secunda neque possunt agere, neque conseruari, sine virtute & concursu causse primæ, hæc auté virtus & concursus non potest ad illas peruenire si intercedat vacuum, ideò natura horret vacuum. Ad extremú, quia Deus & natura nihil frustrà faciunt. Quicquid enim est in mundo, & ab aliquo est & ad aliquid; vacuum autem si esser in mundo, neque ab aliquo esser: cum sit no ens, non ens autem non potest ab aliquo esse: neque esset ob aliquem sinem & vlum:præterquam quod deformitatem inlignem afferret vniuerfo interrumpens connexionem & ordinem corporum.

> Septima.Hæc quæstio, an si vacuú esser, in eo motus localis fieret in tépore, nec ne, potest accipi, túvniuerse de omni motu locali corporú simpliciu, mixtoru, animatoru, inanimatoru: tu speciatim & proprie de motu locali corporu simpliciu. A nobis tractabitur verog; modo.

Octaua. Corpus simplex in suo motu locali non potest habere instein & sur trinsecam resistentiam: nam aut illa proueniret à materia aut à forma; non à materia, nam cùm sir prima, indifferens est ad quenilibet motum; non à forma, nam cùm sit principium motus, non resistet trinsecuis ex ipsamet sibi in eo motu quem ipsa facir. Tota igitur resistentia extrinsecus perenda est, nempe à medio.

Probatur motum localem non posse fieri in Oacuo. Is positis, nullum motú localem, cuiuscunque corporis fue-

rit, posse fieri in vacuo, ostedo dupliciter. Primò, quia omnes alij motus dependent à motu cœli & concursu prime causse, vt docer Arist. 8. Phy. tex. 56. & 12. Metaphy. text. 38. quo sublato non possent fieri; tollitur autem per vacuum; ergo in vacuo nullus motus fieri potest. Idem confirmat D. Thomas in 1.2. quæst. 109. art. 1. & prima parte quest. 115. art. 3. Et patet ex iis que scribit Arist. 8. Phy. tex. 56. dicens fine motu circulari nullum aliorum motnum effe poffe; ergo tantum abest ve in vacuo-moueatur aliquid secundum locum, ve ne existere quidem possir. Deinde, motus localis non potest sieri sine loco, neque locus potest esse sine superficie corporis continentis, ve patet ex shypothesi; sed in vacuo nulla est superficies corporis continentis; ergo non posset in co steri motus localis,

Quod autem corpus simplex non possit moueri in tempore, si per vacuum moueretur, probo tripliciter. Primò, quia omnis successo

motus

motus prouenit ex relistétia, vel intrinseca ipsi mobili vel extrinseca; vt patet ex 2.& 3.hypothesi: sed in vacuo corpus simplex nullam haberet resistentiam, non intrinsecam vt dictum est in vltima hypothesi;neque extrinsecam, quia ponitur moueri in vacuo: vacuum autem, cùm nihil sit, non potest resistere. Si dicatur, vacuum resistere ob distantiam extremorum; contrà, quia talis distantia aut est in ipso medio vacuo, aut est tantum in extremis: si est tantum in extremis; ergo in illo medio, vacuo, mobile non reperiet aliquam resistentiam, quare non pertransibit illud successive; si autem illa distantia est subieciuè in medio vacuo, aut erit huiusmodi distantia realis, aut imaginaria:realis non potest esse, quia vacuu nihil est, & non potest accidens reale esse in non ente taquam in subiecco:si est imaginaria; ergo non potest facere relistentia realem, neq; poterit esse caussa successionis realis quæ est in motu locali, ve patet ex 4. hypothesi. Posteà, si corpus simplex no habet successione sui motus à medio sed à seipso, & medium tantum affert successionem quandam accidentariam, ve inquit Auépace; ergo si non esfet mediú plenum, corpus simplex moueretur magis naturaliter & magis velociter, & sine vllo impediméto, quia careret resistentia mediphoc auté absurdu est, quia Arist. 3. de. Cœlo tex. 28. ait natură vti medio tanquàm instruméto ad faciendu, motum naturalem & violentum; & motum naturalem iuuari atque promoueri à medio: at secundum istorum opinionem, medium tardaret & impediret motum localem. Prætereà, cùm vacuú lit impossibile; ergo nuquam corpus simplex moueretur pure naturaliter, neq; tanta velocitate quanta aptum est moueri, quia naturalis eius velocitas semper impediretur & tardaretur à medio. Postremò, demonstratio Arist.non soluitur ab ipsis, si enim corpus simplex posset moueri `in vacuo tempore aliquo finito, ficut per plenum mouetur tempore finito, sicut inter illa duo tempora finita esset proportio; sic etiam inter vacuum &plenum esset proportio, &posset singi aliquod corpus moueri per plenum æquali tempore, atque illud quod ponitur moueri per vacuum. Quæ demonstratio fuit à nobis suprà declarata. Restat, ve raciones aduersarias dissoluamus. Ad quas ita respodemus. Ad 1. Cœlú mouetur successiue & no propter mediú, cocedo, quia in cœlo est intriseca resistétia, & in motu cœlesti datur mobile distinctú à mouéte: in corpore auté simplici no inuenitur intrinseca resistétia, nec distinctio monéris à mobili; quage petéda est extrinsec' à medio. Atq; hæc manifesta sunt ex iis quæ suprà docuimus cú tertiá & octauá hypothesim explicaremus. Ad 2. Natura est principiú mot, distinguo, secudu specificatione, veru est, na quòd ignis calesaciat vel moueatur sursum, habet à natura sua, similiter quod aqua frigesaciat &

## 618 DE LOCO LIBER VNDECIMVS.

moueatur deorlum, secundú succession é auté, falsum est. Mora enime quæ est in moru, non prouenit à mouére, sed ex resistétia mobilis aut aliúde, non enim mora qué facit ignis calefaciendo aquá prouenit ex calore ignis, sed ob resistentia aqua, vt suprà ostédimus exponédo secundam hypothesim. Ad 3. Si in vacuo poneretur graue, no moueretur, quia deesset illi instrumentu per quod sieret motus, quod secundùm Arist.est mediù plenum; sicut si stuppa admoueretur igni, sic tame, vt inter stuppam & igne esset aliquod exiguu interuallu vacuu, túc ignis quamuis naturaliter agas, tamé propter vacuú nó ageret, sic dicendú est de graui. A rist igitur non ait corpus motú iri in vacuo in instanti, vt quidă putăt, sed dicit no motu iti vllo modo, quia inquit, si moueretur deberet moueri in instanti; sed hoc est impossibile; ergo non mouebitur. Quod auté adducitur ex 6. Phy. quòd omne mobile prius pertrasit priore partem spatij qua posteriore, veru est de spatio naturali & pleno, & Arist. ibi loquitur de magnitudine suprà qua sit motus. Illud auté in hac de vacuo disputatione, diligenter intelligi & memoria teneri volumus; nec Aristotelem, neque nos sentire si esset vacuum, in co factum iri morum in instati. Quis enim est tam hebes & tardus ingenio, qui non intelligat, in eo quod dicitur, motú localem fieri in instanti, manifestam repugnantiam & cotradictionem contineri? Nos igitur cum Arift dicimus, si vacuu esset in eo motumnullo modo fieri posse. Arque hoc probamus, cum aliis argumentis, tum ea ratione ducente ad impossibile, quia si-fieret motus, is fieri deberet in instanti, vt suprà documus; sed hoc est impossibile; ergo illud, motum fieri in vacuo, ex quo sequitur hoc, iudicandum est impossibile. Tantum igitur abest vt opinemur, in vacuo motum fore in nstanti, vr, quia hoc iudicamus perspicue falsum & impossibile, ex to tanquam certo & manifesto, id quod fortè obscurum & dubium. \* esse poterat, nempe, in vacuo nullum omninò motum fieri posse, coficiamus atque concludamus.

Denique, illud etiam hoc loco adijciam, velut libri huius clausulam; me pro certo habere, eam opinionem, quam de motu qui sit in vacuo, desendi, esse Aristotelis, contrariam verò, ab Aristotelis sententia & doctrina, discrepare; eandem quo que veram esse, mihi quidem ita videri, vt contrariam, nec absurdè nec improbabiliter desendi posse existimem. Eam nanque cum alij viri docti tuendam susceperunt, tum in primis Scotus in 2 Sent. dist. 2. quæst. 9 sub sinem eius, quæstionis, acutè probabilitérque desendit. Sed his de loco expositis, tempus est, vt ad eam, quæ de tempore traditur, doctrinam explicandam, veniamus.

FINIS VNDECIMI LIBRI

DE TEM-



# DE TEMPORE,

# ÆTERNITATE ET ÆVO.

### LIBER DVODECIMVS.

E OVITVR vtagamus de tempore, quod est mésura durationis motus, omniumque rerum que motu subijciuntur. Tres autem sunt durationis mensure, tempus, eternitas, euum, de quibus hoc libro sigillatim disseremus. Sed primum dicamus de tempore: de quo tractanda sunt hec. An tempus sit ens aliquod reale: an sit res diuersa à motu: an

fir essentiale tempori esse actiue numerum & mensuram omnium motuum, vel potius esse numerum passue, id est, motum numeratum & distinctum secundum prius & posterius; an propria &, ve vocant, formalis ratio temporis pendeat ab operatione anima; an tempus sit tantum subjectiue in motu coli: an sit tantum vuum numero tempus; an sit vuum nuuc m toto tempore. Hac igitur de tempore Physico, de quo agit Aristoteles in 4. libr. Phys. à text. 87. vsque ad sinem sibri, à nobis in priori parte huius libri explicabuntur. In posteriori autem parte libri, naturam ipsius durationis, qua valde obscura & occulta est aperiemus: post, de acternitate, auo, & tempore discreto, disputabimus. Sed primum omnium, an tempus sit eas reale, & è motu realiter distinctum perquiramus.

Disputatur tontra eos qui putant tempus non esse ens reale; & contra cos qui tensent esse ens reale realiter distinctium à motu.

VIDAM existimant tempus non esse aliquid reale, sed rantima habere esse propter imaginationem & cogitationem animi mostri, ducti illo communi argumento, quod Aristoteles exponit 4. Physic. text. 88. & 89. sed 1 depue sic habet. Illuid non videtur esse, cuius

#### DE TEMPORE, ÆTERNIT. ET ÆVO 630

in rebne.

Argundum pars nulla est: temporis autem nulla pars existit: præteritum enim Two probant non est sed fuit, futurum autem non est sed erit, præsens autem non quidam tem- est aliud quàm nunc indiuisibile, quod non potest esse pars temporis; nam cum sit indivisibile, & infinito intervallo superetur, à tempore, non potest, aut metiri, aut componere tempus, quod est propriu partis. Atque hoc illi argumento, putant se tempus è rebus sustussiffe. Sed hi contradicunt communi, & quasi naturali existimationi omnium hominum.Omnes enim de tempore, tanquam de re aliqua, & tionibus pro- sentiunt & loquuntur. Vsurpant enim & dies & annos, & alias diffebatur sempus rétias temporis, veluti aliquid, quod in ipsis rebus inueniatur. Deiness reale. de, subuertunt Philosophiam naturalem, quæ cum sit realis scientia, tamen agit de tempore, non solùm vniuersè & generatim, sed etiam speciatim de tempore, quod est mensura durationis in omnibus generibus, tam plantarum, quam animalium. Præterea, discrepant à sacris literis, in quibus legimus Deum fecisse luminaria in firmamento cœli, ve dividerent dies & noces, & essent in signa & tempora, & alibi; Tuus est dies & tua est nox: & item, non est vestrum scire tempora vel momenta, quæ Pater posuit in sua potestate. Postre-. stremò, aduersantur rationi. Nam tempus est mensura motus; sed motus est ens reale; ergo etiam tempus. Non enim conuenit, vt entis realis sit mensura imaginaria. Deinde, si nil aliud est tempus, quant motus numeratus secundum priùs & posterius; habet autem. motus in se priùs & posteriùs quæ possunt distingui; ergo est ens reale. Postremò, aut tempus est ens sictitium; quomodò igitur tra-Catur in scientia? aut ens rationis, quomodò ergo tractatur in Physica?aut ens reale, quod nos volumus. Adde, quòd sublata operatione animæ, vna res est diuturnior, & alia habet breuiorem durationem: vna est ante vel prior, altera est post vel posterior, que sunt differentiæ temporis.

Ratio autem quam afferunt, si quicquam valeret, debuisset etiam gumentii quo mouere eos, vt tollerent motum; nam in motu etiam nulla pars eius fempus è re- existit actu simul, sed alia præcessit, alia verò subsequitur. Soluitur buiellebasur. autem ratio hoc modo. Aliud est ens permanens, aliud successiuum: illud vt sit, habere debet aut omnes partes suas, aut aliquas actu existentes, vt patet in homine & statua; hoc autem vt sit, non debet habere aliquam partem permanentem actu, sic enim non esset iam ens successiuum, sed ens permanés. Sed ens successiuum dicitur esse, cum habet partes in continua quadam successione, ita ve prior copuletur cum posteriori per nunc præsens; sicut dicitur generatio perpetus, non quod aliquod generatum sit perperuum, sed quia successio generatorum vnius post alterum, est perpetua & nunquam interrupta. Dubi-

Dubitare igitur de tépore an sit, accidit his hominibus, qui aut ignotant, aut non animaduertunt tempus effe ens fucceffiuum, non autem permanens: & alio modo ponendam esse existentiam in successiuis

quàm in permanentibus,

Alij autem è contrario censent, non modò tempus esse aliquid in Opinio cors rebus, sed esse rem quadam diuersam à motu. Nam in motu duo sunt 9mi cesent teconsideranda. Vnum est forma illa impersecta siuens à potentia ad pur re distinactum, secudum quam definitur motus actus entis in potentia, prout in potentia. Alterum est duratio seu mora quam habet illa forma dú acquiritur, secundum quam distinctam per prius & posterius constituitur tempus. Quoniam igitur talis duratio seu mora, re distinguitur à forma que acquiritur, ideò necesse est tempus rem diuersam esse à motu. Prætereà, motus mensuratur tempore; ergo tempus re differt à motu: nam si non differret, tempus mensuraretur tempore, oportet autem mensuram esse quid diuersum ab his quæ menfurantur. Postremò, Aristoteles reprehendit eos qui aiebant motum cœli esse tempus, vel quemliber asium motum: & inquit, non esse motum, sed aliquid ipsius motus, hoc est, vt ipse planiùs dicit in duodecimo Metaphylicæ esse passionem motus. Quare tempus res diuerlaelt à motu.

Sed hac sententia nobis non probatur. Primò, quia tempus nihil Questior araliud est quam motus numeratus secundum prius & posterius; esse gumentu proautem numeratum, non adiúgit aliquam rem ipfi motui. Vnde Arist. re non difiis. 4. Phyl. text. 99. inquit, prius & posterius ipsius motus re esse idem guià motu. cum motu, distingui autem secudiam esse, hoc est, secudum rationem. Deinde, sumatur vlna qua metimur pannum, quæ vlna est lignum & mensura panni; sed esse mensuram, non est res diuersa à ligno. Vlna enim per se quidem est lignum, ve autem est signate divisa per palmos, est vlna seu mensura: sicut igitur se habet mensura ad lignum vlnæ, ita tempus ad motum. Denique, si tempus res est diuersa à moru, aut erit res permanens; aut successiua, non permanens, vt patet; si successiva, nullo modo eritaliud quàm motus. Conuenit enim ei definitio motus, quæ est esse actum entis in potentia, &c. Adde, quòd si est ens successiuum, habebit suam durationem, & partes priores & posteriores, quocirca mensurabitur à tempore; & sic tempus mensurabitut à tempore.

Argumenta autem illorum, ita soluuntur. Primum quidem hoc modo: motus non est forma impersecta sola, sed etiam fluxus illius, vel talis forma prout est fluens; intrinseca autem duratio illius fluzus non differt re à fluxu, sed tantum ratione. Ad secundum, ita respondemus. Aristoteles vult tempus distingui à motu, non re 632 DE TEMPORE, ÆTERNITATE ET ÆVO

fed ratione : addit enim tempus motui, elle numeratum secundum priùs & posterius. Ad terrium. Potest tempus comparari, vel cummotu cuius est accidens & passio, & sic non differt re ab illo, sed tantùm ratione; vel cum aliis motibus, quorum est externa mensura, & ab illis differt re: sicut vlna respectu signi in quo est, non differt ab eo re: respectu aurem panni vel aliorum que meritur, dissert reab illis.

Explicatur definitio illa temperis; Numerus moras secundum prius, & posterius, er primo loco exponiturilla prima pareicula, Numerus. CAP. 11.

Is igitur opinionibus refutatis, aggrediamur ad explican-Is igitur opinionibus refutatis, aggrediamur ad explican-dam definitionem temporis, que traditur 4. Phylicx. 101. his verbis; Numerus motus secundum prius, & posterius. Et primum docoamus qualis numerus fix; deinde cuiulmodi mo-

tus;ad extremum, quid fit illud prins, & pofferins.

Quidam Latini interpretes faciunt triplicem numerum. Vnumquo numeramus, vt ternarium, vel binarium; alterum, qui est res numerata vt duo oculi, vel quinque digiti; tertium, qui numerat, & huc aiunt esse intellectum. Sed hic postremus numerus olet nescio quid Platonicum potius, quam Aristotelicum. Nam Arist. r. lib. de Anima. reprehendit Xenocratem, qui definiebar animam esse numerum. In-Discrime in- ter duos autem priores numeros, multum differt. Prior est abstractus ter numerum à rebus, sola cogitatione cohærens : posterior autem est coniunctus. coniuncii cii cum rebus: ille percipitur tantum intelligentia, hic potest etiam subrebm, & ab sensum cadere: ille est Mathematicus, hic Physicus: ille pertinet ad Categoriam quantitatis, hic autem ad diuersas Categorias pro varietate rerum, que numerantur:ille est accidens, & vnum ens per se, hic autem non est ens per se, & nonnunquam est substátia: ille non multiplicatur secundum multitudinem corum, que numerantur, hic secundum varietatem rerum quæ mensurantur, multiplicatur. Tempus. igitur dicitur numerus, nó ille prior, sed hic pofterior. Tempus enim ch quidpiam continuum, coniunctum cum motu, & ens naturale; ex quo fit, vt tempus non debeat reponi in quantitate discreta, ybi est numerus, sed in quantitate continua. Tempus enim secundum rem est motus, qui est continuus; participat tamen aliqua ratione discreræ quantitatis, quaternis numeratur secundum prius & posterius. Caussa verò propter quam tempus dicitur numerus, est quia tempus. est mensura, ratio autem mésure primum connenit numero seu vnitati,&

iu abianttu.

eati, & propter hanc accommodatur etiam aliis rebus, vt ait Aristor.

10. Metaphylicæ text. 2.& ;.

Verum, quia cum dicitur tempus elle numerus motus, potest id Antempue bifariam intelligi; vel actiue, vt sensus sit, tempus esse numerum quo sit numerus numeramus motum; vel passiue, videlicet tempus esse motum nu-que numerameratum; ided dissensio est inter Auerroem quem sequuntur Latini, numeratur. & inter Alexandrum, quem sequuntur Themistius, & Simplicius. Opinio A. Auerro es enim Phyl.comm. 102. & 103. vult illud, Numerus motus, le- nerrois. gendum esse active, est enim tempori essentiale mensurare motum. Nam si debuisset legi passiuc, non fuisset positum, tempus est numesus motus, sed est motus numeratus. Prætereà, Arist. postquam tradidit definitionem temporis, probat tempus esse numerum motus, sic; id quo metimur plus & minus, est numerus; sed tempore metimur plurem, & minorem motum; ergo tempus est numerus. Hac probatio vim & robur habet, si numerus sumatur actiue.

Sed ego magis assentior Grecis: quoniam Aristoteles aperte ait Opinio Gretext.102. & 110 tempus esse numerum, non quo numeramus, sed qui bilier. numeratur. Præterea, tempus non cognoscitur ex co, quod numerat alia, sed percipitur ex eo, quod motus numeratur & distinguitur seandùm priùs & posteriùs. Ampliùs, esse mensuram, est quidpiam respectiuum; tempus autem est ens absolutum; ergo mensurare non est essentiale tempori. Adhæc, tempus est passio motus, vt docer Arist. 11. Metaphysica text. 19. etgo definiri debet per motum, tanquàm per subiectum in quo est; at mensura non est passio rerum quæ men-Aurantur, nec res mensuratæ sunt subiectum mésuræ. Postremò, cum omnis respectus funderur in aliquo absoluto, & esse mensuram sir quidam respectus, præsupponet vrique aliquid absolutum: mensurare igitur non primò, ac essentialiter conuenit tempori; & sicut vlna non habet quod sit vlna ex co, quod mensurar pannum; sed mensurare posterius est & consequitur rationem iam constitutam ipsius vlnæ, vlnæ enim esse constituitur ex eo quòd est lignum quoddam numeratum & distinctum in aliquot partes certæ & definitæ quantitatis; sic eriam mensurare non est essentiale tempori, sed passio confequens rationem temporis, ex co quod est motus numeratus secundum priùs & posteriùs.

Quòd autem aiunt quidam, tempus & esse numerum motus actine, & passine; nam si comparetur cum motu circulari, est numerus passiue, quoniam est passio illius intrinsece inhærens ipsi: si autem comparetur cum aliis motibus, est numerus actiue, quia mensurat Mos: vt verum sit, tamen neque satisfacit præsenti dubitationi; non enim quaritur, an tempus fit numerus motus actiue, id enim certum

# DE TEMPORE, ÆTERNIT. ET ÆVO

est, sed an hoc sit essentiale tempori, & an sic debeat intelligi definitio temporis, neque consentit cum Aristotelis doctrina, qui vbicunque declarat, quomo dò tempus sit numerus motus, semper exponit passiue, ve supra ostendimus: & isti faciunt definitionem temporis vitiosam, nam illud, numerus motus, cum sumi debeat secundum illos actiue & passiue respectu diversorum, ambiguum esset : motus item cùm debeat referri partim ad motus circulares, partim ad alios motus, esser nomen zquiuocum & perobscurum.

Argumentis autem Auerroïs, facile est occurrere. Nam cùm ait, si deberet intelligi passiuè, non debuisse dici(numerus motus)sed( motus numeratus) futile est; hoc enim vocabulum (numerus) seu mensura, tam pro eo, quo numeramus, quam pro re numerata vulgò víurpamus; dicimus enim quempiam comedisse modium tritici, aut libram carnis, aut bibisse dolium vini, hoc est, comedisse triticum numeratum modio, & vinum mensuratum dolio; sic tempus est numerus motus, id est, motus discretus & numeratus secundum prius & posteriùs. Probatio autem Aristot.non est à priori, sed à posteriori: quod indicat illud verbum (fignum) demonkratio enim à figno, est à posteriori; atque vis probationis Aristotelis est in hoc: si enim per tempus metimur alios motus, hoć est signú, ipsum tépus esse aliquid definitum & mensuratum; velut si per vlnam metimur pannum, signum est, vinam esse lignum aliquod divisum & distinctum in certas parces. Est igitur tempus numerus motus, nam mensura debet esse eiuldem generis cum his quæ meplurantur; li ergo motus menluratur tempore, oportet tépus esse quoque motum numeratum, vt est apud Arist. 4. Phys. tex. 113. & 10. Metaph. loco supradicto.

> Non esse addendum in definitione temporis, ipsum esse numerum motos & quietis. CAP. 111.

temporss.

Quies no de-bet adiungi dendu esse, numerus motus, er quietis, suit autem vetus hæc opinio, vrpotè quam Alexader (referète Simplicio) comemorat, atq; refellit, dupliciter fuisse deceptos. Primò, quia

illud, numerus motus, sumebant actiue, quasi tempori essentiale esset mensurare, & quia non solum motus, sed etiam quies mensuratur à tempore, ideò putabant nomen etiam quietis exprimendum esse in definitione temporis. Sed, vt Alexander inquit, & nos suptà ostendimus, mensurare accidit tempori, substantia autemeius consistir in eo quod est habere priùs & posteriùs mensuratum cum successione. quod quod propriè non conuenit quieti: alioquin quies esset motus; ideò tempus non est in quiete sicut est in motu. Deinde, quamuis esset tempori essentiale mensurare, tamen quia quies non per se primò, sed, ve inquit Aristoteles, tantum per accidés mensuratur à tempore, hoc etiam nomine non debuisser poni in definitione eius. Quod enim est per accidens, non ingreditur definitionem rei. Vnde, neque in definitione visus ponuntur tenebræ, sed definitur visus facultas percipiendi lumen, & colores.

Quomodò autem tempus mensurer quietem sic debet intelligi. Que patto 12-Primo, tempus mensurat quietem, vel quia sicut rectum per se qui- Pas per accidem est mensura recti, quod est illi congruens, per accidens autem des mensures obliqui, quatenus obliquum non est rectum, sed discrepas ab eo: sic tempus cum sit ens successiuum, per se quidem est mensura motus qui habet successionem; per accidens autem quieus quatenus est priuatio motus, dicitur enim aliquid tanto tempore quieuisse, quia tanto tempore non est motum, & quia tanto tempore moueri poterat : vel quia quies vnius corporis, semper est cu motu alterius qui per se mensuratur à tempore, per accidens autem quies coexistens illi. Vel quies dicitur mensurari per accidens, quia id quod per se mensuratur, debet habere has conditiones, vt sit eiusdem generis cum mensura, id est, qualem habet mensura quansitatem, talem habeat mensuratum: deinde, vt possit cotineri vel circunscribi à mensura, & sic motus per se mensuratur à tempore, nam omnis motus circuscribitur terminis iplius téporis; quocuque enim motu potest sumi tempus maius: deinde, motus habet quantitatem successiuam sicut tempus, quare est homogeneum illi, quies autem per se non mésuratur à tempore, quia deest illi secuda conditio; non enim habet quatitatem successivam sicut tempus, sed tantum per accidens, quoniam habet priorem conditionem, nimirum quia continetur finibus temporis.

Pari ratione existimandum est, esse substantiale rerum generabilium & corruptibiliú mensurari à tempore. Nam quamuis sit indi- An esse rerum uisibile, & totum simul carens omni successione, tamen quia incipit generabilium & desinit, & continetur à tempore, est que perpetud conjunct i cum mensoretur accidentariis mutationibus per quas & producitur & corrumpitur, mensurari debet à tempore. Non igitur assentior Scoto qui vult tale esse rerum corruptibilium mensurari zuo; neque Heruzo qui in 2. quodlibeto, quæst.12. inquit huiusmodi esse non mensurari tempore, quia est indivisibile carens successione, quam habet tempus, mensuratum autem debet esse homogeneum mensuræ suæ; nec mensurari zuo quia habet principium & finem; sed mensuratur, inquit, nunc temporis discreti quod est mensura operationum Angelorum,

636 DE TEMPORE, ÆTERNIT. ET ÆVO quid sit autem hoc tempus discretum infrà explicatur. Sed ratio Heruzi tantuin concludit hoo esse) non mensurari tempore per se primò sicut motum, quod nos etiam sponte concedimus. Rective igitut D. Thomas 1. part. q. 10. art. 4. in responsione ad 3. & Durandus 2. Sent dist 2.q. 6. volunt tempus esse mésuram communem motui, quieti & esse rerum generabilium; quod valde congruit cum his que scribit Aristoteles 4. Physicext. 120. dicens quæcunque terminantet à tempore, & aliquando sunt, & aliquando non sunt, mensurari ab co Itaque solim res æternas & impossibiles excludit à tempore : res autem omnes generabiles subiicit tempori. Verum his de rebus plura dicturi sumus infrà cum de zuo disputabimus.

anime.

Sed dicet quispiam, si tempus eft aumerus, numerus autem non Poru Pendeat existit sinc actione anima, quoniam numerare proprium munus est ex operatione animæ rationalis; tempus igitur existit in anima: quase vel erit res fi-Ditia, vel ens rationis. Respondeo, duo consideranda esse in tempore. Vnum materiale, quod est motus. Alterum formale quod est esse numeratum secundum prius & posterius. Motus quidem secundum partium successionem actu est extra animam; dupliciter autem dependet ab anima. Primum effectiue, quatenus omnes ali motus dependent à motu coli, hic autem ab Intelligentia que à Petipaceticis vocatur anima cœli. Platonici etiam animam mundi, aiunt elle fontem omnium moruum. Deinde, dependet etiam ab anima quatenùs de ipso motu nihil est actu prætet indiuisbile quoddam. Namalia pars præteriit, alia futura est, simul autem totus motus actu existere non potest nisi per actionem anime que totum motum fimul actu apprehendit, considerans priores pattes atque posteriores casque conferens inter le. Tempus igitut chen sit te idem arque morus, materialiter quidem, sumptum, eodem modo pendebit & non pendebit ab anima atque motus: & quemadmodum nemo dicer motum esse enstationis, propter aliquam cius dependentiam ab anima; ita neque de tempore id censeri & affirmati debet. Formale autem ipsius temporis, necessariò eget opera intellectus; nam siue quidicas cemporis sit esse numeratum secundum prius & posterius, cum nihil sit vel actu numeratum, vel potentia numerabile, nisi in ordine ad numerantem, qui est animus homissis, necessariò tempus includet respectum ad animam; siue etiam ratio temporis in co consistat ve sit mensura moroù, idem quoque eneniet. Nam ratio mensuræ, actu non convenir alicui nili ex operatione animæ; ergo quamuis extra animam vnaquæque res habeat suam durationem, alia quidem longiorem, alia breuiorem (quomodò potest dici etiam esse in tempore) samen eiusmodi duratio non potest esse numerata & distincta secundûm

cundum priùs & posteriùs, neque potest adhiberi tanquam mensura ad metiendos motus)in quo tamen propria temporis ratio formaliter confistit) sine operatione anima.

Atque hoc quidem, exemplo vel similitudine vlnæ ligneæ illu-Arari potest. Lignum enim vlnæ per se habet quantitatem (verbi gratia) quatuor palmorum; sed designatio & distinctio illorum palmorum, adhibitio item illius ligni ad metiedum pannum vel aliud quidpiam, fit opera, & industria hominis: similiter de tempore sentiendú est. Talis autem dependentia temporis ab anima, non arguit ipsumesse vel figmentum, vel ens rationis. Nam quod anima numerat in motu, non fingit ipsa sibi, sed in ipso motu reperit: quemadmodùm videre est in exemplo vlnæ. Similis autem dependentia ab anima reperitur in relatione, in numero, & in cunctis rebus vniuersalibus, in quibus scientiæ versantur. Hoc enim discrimen est, auctore Auerroë 8& comm. 4. Phyl inter ens incompletum, cuiusmodi est tempus, & ens completum, vri est homo & lapis, quod illud accipit suum complementum per operationem anime, hoc autem minime. Qu'àm sit vera & consentiens doctrinæ Aristotelis hæc solutio, videre licer tum apud Aristot. 4. Physicext. 131. tum apud Gracos interpretes in expositione illius text. vt Themistium, Simplicium & quos ibi refert Simplicius, & apud D. Thomam ibidem : apud Auerr. autem 4. Phys.88.comm & 109. & 131. Sed quomodò tempus sit numerus, saris explicatum sit : sequitur vt duas alias definitionis particulas, breniter exponamus.

Declarantur duæ aliæ particulæ definitionis, nimirum, Moum, er secundum prius er posterius. CAP. 1111.

EINCEPS videndum est, cuiusnam motus sit tempus nu- An topus sit merus. Tempus præcipuè est in motu cœli, quoniam is est """ soprimus, & caussa aliorum omnium; & minimus, id est, ve- lessis, an culocissimus, præsertim primi mobilis; & certissimus, & ma-insuis motus,

ximè vniformis, & notissimus omnibus, & vniuersalis apud omnes. In triplici auté motu cœlesti præcipuè consustit tépus. Primu in moen primi mobilis, per quem sol facit dies & noctes. Deinde, in motu proprio solis, per quem cossituit annos. Posteà in motu lunz, ex quo numeratur mensis: cæterorúautem planetarú motibus, quoniam no funt omnes manifesti vulgò, non assignatur ratio temporis. Atque hoc tépore, quod est in motu cœli, vtuntur omnes gentes, & contimentur durationes rerum sublunarium, & de eo præcipuè loquuntur:

# 638 DE TEMPORE ÆTERNIT. ET ÆVO

Philosophi; in aliis autem motibus, qualescunque fuerint, licet minus principaliter, tamen etiam repetitur ratio temporis. Nam tempus est motus numeratus secundum prius & posterius; omnis autem motus habet priùs & posteriùs; quare in omni motu inest ratio temporis. Deinde, Arist, inquit ctiam si fuerimus in tenebris, neque moucamur corpore extrinsecus vllo motu Physico, sed tantum animo agitemus aliquid, ex sola cogitationum duratione, & successione secundum prius & posterius, sentiri, & deprehendi à nobis tempus. Experientia item hoc docet. Adhibemus enim varia genera horologiorum, ve motibus corum veamur peo tempore ad metiendas actiones nostras. Prætereà, si fingamus tolli motum cœli, & remanere motus aliquorum corporum, nihilominus tunc motus vnius corporis comparatus aliis, erit aut velocior aut minus velox aut æquè velox.Omnis autem velocitas mensuratur tempore.Quare tunc etiá tempus esset. Tempus igitur definitur esse numerus motus, non modò cœlestis, sed cuiusuis motus.

omues.

Verum dicet aliquis, si tempus reperitur in quolibet motu; ergo erunt multa tempora simul, quod videtur Aristoreles habere pro ab-An sie vnum surdo, affirmans vnum tantummodò tempus esse apud omnes. Resempus apud spondeo, tempus materialiter quidem multiplicari, sicut multiplicatur motus, formaliter autem minime. Nam si simul siat augmetatio, & alteratio, quamuis isti motus per se disferant genere, tamen dicuntur esse in eodem tempore, quatenus non differunt secundum diffe-• rentias' temporis. Quod Aristoteles declasat exemplo numeri, de-, narius enim hominum & equorum, per se quidem formaliter idem est, non enim differut decem equi à dece hominibus, vt decem sunt; materialiter autem secundum res numeratas differunt: sie tempus dicitur ele vnum apud omnes, quia ratio & præteriti & futuri & præsentis, eadem est in motu, quanquam motus, qui subsunt his differentiis, non sint iidem, sicut ternarius per se quidem idem est vbique & apud omnes gentes, res autem, quæ numerantur, non sunt eædem. Ergo formales differentiæ remporis, sunt præteritum, præsens, futurum, & quæ his differentiis distinguuntur, ea differunt tempore formaliter: quæcunque autem sunt sub vna ratione temporis illarum trium, ea licet inter se plurimum differunt, non tamen distinguuntur tempore, nisi materialiter. Tempus igitur vnum est formaliter & specifice, at materialiter & numerice est multiplex.

> Quòd autem aiunt quidam Latini Philosophi, tempus vnum numero esse, quoniam aiunt tempus subiectiue tantum consistere in motu primi mobilis, qui est vnus apud omnes; multis de caussis falsam est. Primò, quia ratio temporis non tantum est in motu vnius

> > cœli

cæli, sed est in motu primi mobilis, & in motu proprio solis, & in motu lunz, quare tametsi demus tempus subiectiue non esse nisi in motu cœli, non tamen ex eo confici potest, esse tantummodò vnum numero tempus. Deinde, tempus subicctiue est in omni motu, et anteà diximus. Prætereå, ipsi volunt tempus esse vnum numero simpliciter, & omni modo. Aristoteles autem vult esse vnum tantum formaliter; variari autem materialiter, sicut patet in numero ternario, fic enim vult Arist. tempus esse vnum, sicut ternarius est vnus: neque Arift.ad ostendendam vnitatem temporis vnquam confugitad motum primi cœli, sed semper ait vnitatem temporis esse similem mitati numeri: constat autem ternarium formaliter esse vnum, materialiter autem multiplicari ratione rerum numeratarum; sic etiam ratio temporis vna est formaliter apud omnes: sunt auté multa tempora materialiter, quoniam funt multi motus, in quorú vnoquoque inest ratio temporis. Si auté tempus ponitur in motu cœli, hoc non est, quia in eo tantúm sit tempus; sed quia in eo principaliter, proptet caussas initio huius capitis expositas. Hæc indigent magna conside- Nota boc. ratione. Etenim, hoc quod diximus, à paucis Latinorum interpretum, animaduer sum fuit. Græci autem in hac quæstione declaranda vehementer laborant. Themistius quidem reliquit insolutam: Simplicius verò & Iamblichus ad eam dissoluédam vtuntur decretis Platonis de idea tempor Nobis ad eam dissoluendam facultatem & quasi lucem præbuit text. 132. & 134. quarti libri Phys. Agist. qui si considerentur attente, continent aperte hanc eandem solutionem.

Sed videamus, quid sit illud, prius & posterius, quod ponitur in de- Motue localie finitione temporis. Priùs & posteriùs, vel sumuntur abstracte pro dinersa ratioando respectu prioritatis, eposterioritatis, vel concrete pro partibus ne mesura motus habentibus talem respectum, & sic sumuntur hic. Habet au- dine 2014 tem motus priùs & posteriùs, & à magnitudine, & à tempore; à ma-tempere. gnitudine quidem, secundum ordinem & situm; à tempore autem secundùm durationem, motus enim menluratur & à magnitudine & à tépore, à magnitudine quidem secundu logitudinem & extésionem, à tempore verò secundu suam duratione. Quod auté, non possit omnis motus secundú durationem suam mensurari à magnitudine, sed à tépore; hinc patet. Primò, quia duratio alterationis, cum talis motus non fiat super magnitudinem, non potest mensurari ab ea. Deinde, fint duz magnitudines zquales, super quas fiant duo motus locales, vnus in duabus horis, alter in vna: inæqualis duratio istorum motuu, non potest attendi penes magnitudines super quas fiunt, cum sint æquales inter se, sed necessariò referri debet ad tempus. Similiter sint duz magnitudines inzquales; minoré transeat mobile in vna hora.

# DE TEMPORE ÆTERNIT. ET ÆVO

maiorem autem pari tempore transcat alterum mobile. Isti duo motus habent æqualem durationem, cum tamen fiant super inæquales magnitudines; mensura igitur durationis horum motuum, non est magnitudo, sed tempus:priùs igitur & posteriùs, quæ in motu constituunt rationem temporis, non attenduntur penes extensionem mobilis vel sparij, sed penes durationem successionis.

An sit vnum

Quod autem Aristoteles videtur dicere, & à multis assirmari solet, o ide, vunc, idem esse (nunc)in toto tempore, simpliciter quide falsum est; nam cum tempus sic successium, nihil illius potest diu esse permanens, & cùm ipsum nunc non sit nisi in partibus temporis vel terminando, vel continuando, vel dividendo ipías, sicut partes temporis, neque sunt cædem, neque permanentes, ita ipsum nunc. Si igitur acitur esse idem (nunc) dupliciter debet intelligi; vel quiz ratio ipsius (nunc) quæ est esse præsens, semper est eadem, quanquam varietur prout est in diuersis parcibus temporis. Nam aliud est nunc in præsenti, aliud in futuro. Atque hæc viderur esse Arist. sententia, vt patet confideranti text. 103. & 104. & quæ scribunt Græci explanates illos textus: vel sicut Mathematici imaginantur lineam sieri ex suxu pun-&i, in qua generatione lineæ, idem pun&um manet continenter fluens, sic imaginamur, nunc fluens facere tempus; secundum quam imaginationem, videtur manere idem nunc; id quod Aristoteles declarat exemplo mobilis; nam sicut se habempus ad motum, sic nunc ad mobile; ergo à comutata proportione, sicut mobile ad motum, ita nucad tempus; quare sicut manet ide mobile in toto motu, tamen aliter, arq; aliter sese habens, ita cogitandum est manere idem nunc in toto tempore aliter & aliter se habens: hoc etiam modo prefentem difficultatem foluit Diuus Thomas prima parte quæst. 10.artic.4.in responsione ad secundum.

Atque hæc ferè sunt quæ de tempore à Physico doceri & cognosci debent. Verum, libet hoc loco, angustos Physiologiz fines transire, & in amplissimis Metaphysica ac Theologia spatiis aliquantulùm excurrere, trésque tractare quæstiones in primis nobiles & graues. Vnam, de duratione. Alteram, de æternitate. Tertiam, de æuo; quarum est difficilis quidem explicatio, sed vtilis & iucunda cognitio. Etenim tres sunt mensuræ durationis, tempus, æternitas, æuum. Vel enim dutatio habet principium & finem, qualem dutationem cernimus in rebus sublunaribus : eius auté durationis mensura tempus est:nam licèt tempus dicatur esse mensura motus,intelligendum tamen est, id quod in moru metitur tempus, non esse aliud, quam moram & durationem motus. Vel duratio caret principio & fine, quam durationem metitur æternitas. Vel denique habet initium, sed

Carct

caret fine, quod genus durationis, Deus tribuit Angelis, cœlis, animis nostris, & materiæ primæ, arque huiusmodi durationis mensuram Theologi appellat zuum. Cum igitur de tempore iam dictum · sir, deinceps de æternitate & æuo dicendum est. Sed ante hæc agendum est de duratione, sine cuius cognitione, reliqua duo, nec commodè tractari, nec plenè plané que possent intelligi.

> Quid fit duratio. CAP

E duratione explicandum est, quid, & quotuplex sit: vt & na tuta durationis, & varietas eius cognoscatur. Quid autem sit duratio, præmissis ac declaratis nonnullis propositioni-

bus, faciliùs intelligetur.

Prima propositio. Duratio habet in se certam aliquam rationem quantitatis:hoc ita probatur. Duratio est mensurabilis vel tempore, vel zuo, vel zternitate; sed esse mensuram & mensurabile, est afsectio quantitatis, ipsi quidem per se conueniens, propter ipsam auté aliis omnibus in quibus illa affectio reperitur; ergo in duratione necesse est reperiri rationem aliquam quantitatis. De minori non est dubitandum, cum Arist.in 10. lib. Metaphys, text. 2. scribat rationem mensura propriè conuenire quantitati, camque à quantitate transferri ad alia, quibuscunque accommodatur; mensuram enim id esse, quo quantum quidque sit, cognoscitur. Sed quantitas quintu- Quintuples plex est; vna magnitudinis, altera multitudinis, tertia poderis, quarta vel septuples perfectionis, quinta durationis; quibus lextam addunt aliqui, nimi- Inaniha. rum quantitatem intélionis, quam cernimus in qualitate suscipiente magis & minus; quæritur enim quatus sit calor vel candor, & responderi soler, esse ve quatuor, vel ve sex, vel ve octo; & quamuis ad exponédam intentionem qualitatis; consueuerint Philosophi vsurpare vocabula magnitudinis & numeri, cuiusmodi sunt magna vol parua intensio, & dicitur qualitas intensa vt duo, vel vt quatuor:nemo tamenest, qui non videat longe diuersam esse rationem quantitatis in qualitatis intensione, quam vel in extésione magnitudinis, vel in multiplicatione numeri. Alij reducunt quantitatem intensio, mis(nec medio iudicio ineptè)ad quantitatem perfectionis, facientes duplicem perfectionem rei, vnam secundum essentiam, quæ in eadem specie non augetur aut minuitur: alteram secundum esse & fecundum vim agendi, quæ in nonnullis rebus suscipit magis & mianus: ergo ad quantitasem perfeccionis huius posterioris modi, reducatur nunc quantitas intensionis & quantitas (vt ita loquar) actiuieatis. Si quis autem contendat hæc inuicom dissungere ac separare, cum hoc ego non magnopere pugnabo.

# TEMPORE, ÆTERNIT. ET ÆVO

Secunda propolitio. Duratio rei est diuersum aliquid ab essentia re i. Tria sunt, quæ in qualibet re, magna inter se cognatione atque connexione iuncta inuenintur; essentia rei, existétia eius, & duratio: prima secundum rationem & ordinem naturæ, est essentia; secudum hanc proximum locum tenet existentia; vltimum duratio; nam sicut essentiam præsupponit existentia, sichanc præsupponit duratio; ex cuius cum aliis duabus comparatione, quid ipla duratio sit, clariùs dispici poterit. Ac id quidem quod in hac secunda propositione dicitur, duration é rei distingui ab eius essentia, facile est ostédere veram esse. Etenim, duratio non potest intelligi sine existentia, sine qua tamen essentia potest animo concipi & definiri: ipsum namque quod essensiam res. quid est, abstractu est ab esse & non esse, cum ipsum per se sit necessarium atq,immutabile,qualis nó est existentia. Deinde, essentia non fulcipit magis & minùs, non enim est in eadem specie maior aut minor: duratio autem suscipit magis & minus, & non mutata essentia potest res maioré vel minoré accipere durationem. Ad hæc, possunt esse dux res eiusdem essentix, diuersx tamen durationis, vt homines qui sunt eiusdé essentiæ, propter varietatem tamen climatum, temperamentorum, aliarumq; rerum, variam habent durationem; nonnunquam eriam contrà accidit, quæ diuersam essentiam babent, ea simili duratione teneri, vt omnes Angeli pari duratione sunt præditi, qui tamen aut omnes, aut certe multi, diuersam habent naturam.

Probatur durationem ese alind quidpiam quàm

Duratio re tur ab existentia rei.

Terria propolitio. Duratio re non differt ab existentia. Hoc prono distingui- batur. Primò, quia idem est quærere quandiu dutet res aliqua, quod quærere quandiu res illa existat; & idem est dicere rem aliquam esse breuis aut longæ durationis, quod esse longæ aut breuis existentiæ. Posteà, quemadmodum se habet extensio quantitatis ad quantitaté, & intensio qualitatis ad qualitatem, ita se habet duratio existentiz rei ad ipsam existentia; cum duratio sit quasi extesio quædam ( quod paulò infrà docebimus) ipsius existentiæ; sed nec extensio quantitatis re differt à quantitate, nec intélio qualitatis à qualitate ; ergo pari ratione duratio re non differt ab existetia. Prætereà, si duratio (verbi gratia) equi res diuersa est ab existentia equi; ergo duratio & existentia sunt duz res: vocetur igitur existétia A,& duratio vocetur B, quero cùm B, sit res quædam ; ergo existit & durat, neque enim hæc duo: ab vlla te separari possunt; vel igitur duratio ipsius B, est res diuersa ab eius existentia, vel non est diuersa; si non est res diuersa; ergo similiter à principio dicere oportuit ipsum B, quæ erat duratio equi, re non distingui ab ipso A,quæ erat existentia equi, & ita obtinebimus quod volumus: sin autem est res diversa, quod de ipso B, quæsirum eft,

No est alia duratio cœli quam Angeli, essentia verò loge diuersa est.

est, & ide quæri potest duratione ipsius B,& de aliis deinceps, quare necesse esset nusquam consistere, sed procedere in infinitum. Postremò, si existentia & duratio sunt duæ res inter se diuersæ; ergo nullam video caussam cur non posset Deus si vellet, eas inuicem dissunctas & separatas seorsim vel producere, vel iam simul productas separatim conservare; ponamus igitur hoc factum esse à Deo, ex qua positione nullum sequi debet impossibile, quia possibili posito in actu nullum sequi debet impossibile; sed huiusmodi positio manifestam inuoluit contradictionem, hinc enim efficeretur, rem aliquam durare in mundo,& tamen eam non existere: & contra rem aliquam existere, carentem omni duratione, quod fieri non potest: quamob. rem illud perspicuè falsum est, nimirum durationem re distingui ab existentia, ex quo tanquam fonte, hæc manant incommoda.

Quarta propositio. Duratio secundum rationem distinguitur ab duratio diexistentia. Etenim ratio existentiæ in co rantum est ve res sie extra finguatur ab caussas suas, & ve actu sie in mundo?hoc enim significat existere, ex- existentia. tra caussas esse, & actu esse; quanto autem tempore sit res, hoc est, vel longo, vel breui tempore, non includitur in ratione existentiæ. Duratio autem fignificat quantitatem seu extensionem ipsius existétia, ac velut quandam eius moram; vt sicut se habet extensio ad quantitatem & intensio ad qualitaté, ita se habere videatur duratio ad existentiam. Videtur enim duratio habere in se ordinem ad tempus vel alias mensuras durationis; ex quo sit vt propriè in duratione dicatur logum & breue, finitu vel infinitum. Deinde, cum existere idem sit quod actu esse in rebus; hoc autem æqualiter sit in omnibus quæ actu sunt, non potest existétia suscipere magis & minus, neque enim existentia substătialis vnius hominis magis est vel maior est existentia, quam alius cuiusuis hominis existentia. Duratio verò suscipit magis & minus, augetur & minuitur; non enim si quilibet homo zqualiter actu est atq; alius quiuis hominum, etiam omnes homines æqualiter perdutant, sed est aliorum longior & aliorum breuior duratio. Postremò, caussa existentiz sola est forma; Aristoteles enim ta in 2 .lib.de Anima tex.36.qua in 5.lib.Metaph.tex.15. docet formam esse caussam eius existétiæ ac eius esse quod habet res quælibet, quòd enim res actu sir soli formæ taquam principio intrinseco acceptum ferri debet, vt ostendit Arist.lib. Phys.tex.11. Duratio autem rei, vel non prouenit ex forma, vel multò magis ex bona dispositione materiæ, ex remotione item contrariorum, & ex adiunctione rerum conenientium que rem tuentur atque conseruant. Perspicuum igitut. est durationem, saltem ratione, distingui ab existentia. Posset igitur duratio (vt ex iis que dica funt aliqua eius definitione conficiamus)

# DE TEMPORE, ÆTERNIT. ET ÆVO

durations.

Descripcio ad hunc modum describi; Duratio est quantitas seu extensio sou mora quadamipsim existentia. Sed quid, si res aliqua vno tantum instanti exi-Reret?nunquid eiulmodi res non haberet durationem? haberet land aliquo modo durationem; sed non propriè, quippe cùm duratio videatur esse productio quædam & continuatio & permanentia eius. esse quod per productionem acceptum est, in esse autem, quod vno tantum mometo maner, nec potest intelligi productio siue prolongatio eius, nec continuatio; nec etiam conferuatio. Ex hacautem descriptione vel potiùs notione durationis, duo licet colligere. Vnum est, etsi quiditati rei, vt est quiditas, conueniat mensura perfectionis, siquidem vnaquæque quiditas habet definitam perfectionem essentialem, alia quidem maiorem & alia minorem; duz enim quiditates quæ parem perfectionem essentialem habeat, esse non possunt; sicut nec dux species numeri habentes xquales vnitates. Mensura tamen durationis non potest convenire quiditati, vt quiditas est: non enim duratio vlla couenit quiditati, nisi propter eius existentiam; si igitur à quiditate separes existentiam, nulla prorsus durationis ratio conueniet quiditati. Quare inconsiderate faciunt nonnulli: qui etiam iplis quiditatibus accommodant nescio quas mensuras durationis, nempe vel ærernimtem, vel æuum, vel tempus discretum, vel aliud quidpiam. Alterum est, durationem non distingui secundum rem ab essentia rei; nam si duratio re non differt ab existentia (ve paulò ante ostendimus) existentiam autem re non distingui ab essentia demonstratum est à nobis in sexto libro huius operis, relinquitur durationem etiam re non distingui ab essentia. Verum Thomistæ qui: realiter distingunt existentiam ab essentia, realiter etiam distinguerent durationem ab essentia. Sed quid est duratio, hactenus dictu sit.

De varietate durationis, qua nascitur ex varietate ipsim existentia;

atiozis.



Vοτνριεχ sit duratio, paucis nunc exponendú est. Ac. cum duratio sit quátitas, seu extensio ipsius existentiz, varictas durationis spectari potest, tum ex parte existérie, tú ex parte quatitatis & extensionis, quæ est in existentia. Ex.

parte existérie, multiplex oritur varietas. Primum enim, existéria alia est per se, ve substátia, alia in alio, ve accidentis absoluti, alia in alio & ad aliud, ve accidentis relativi: addunt nonnulli existentia cum alio, Ve materia & forma, nam materia non existit nisi cum forma, nec forma nisi cu materia; neutra enim, aut existit per se, quia nó est subfantia copleta, aut in alio táquàm in subiecto, quia non est accidés. adiungi

adiungi posset alius modus existendi, nimiru per se existere simul & in alio, fiue cu alio existere, qui soli animæ rationali couenit, quippe quæ per se dicitur existere quatenus est immaterialis & secunau elle independés à corpore, poténiq; corrupto corpore per le existere; dicitur eria existere in alio siue cu alio, quatenus est actus corporis & pars hominis; animus enith vnà cum corpore, hominis naturam có-Rituit & complet. Deinde existentia alia est à se extrinsece, & intrinfecc, quæ est propria Dei; qui quoniam est simplex, non habet intrinfecè elle à partibus, quoniam autem est primum ens, non habet esse ab alio extrinseccialia est à se intrinsece, sed extrinsece ab alio, vt esse Angeli; alia est tam excrinsece, quam incrinsece ab alio, vi hominis & cuiuluis substantiæ compositæ. Harum autem, prima est indefe-Ctibilisomnind; secunda est indefectibilis intrinsece, sed est defectibilis extrinsece; tertia est desectibilis cam intrinsece quam extrinsecè. l'ratereà, existentia alia est permanens, & alia successiua; quadam enim res habent esse permanens vt homo & lapis; aliæ verò habent effe successium, & in fuxu vt motus & tempus.

Si fuerunt nonnulli ( quorum opinionem refert, atque confutat Opinio que-Héricus quodli. 5.quæft.11.)qui arbitrabantur nullam creaturam ha- gătium vill bere elle permonens, & toum simul; id enim elle propriu Dei, com- rem prater mune autem esse omnis creature, habere suam existentiam quali in Deum, habeperpetuo quodane fieri, &cin continuo fluxu Hoc autem confirma-re effe permabant testimonio D. Augustini, qui declarare volens quomodo crea- simul. rura in esse pendeat à Deo, ponit exemplum aeris illuminari lib. 8. Super Genefun cap. 12. aër ( inquit ) prasente lumine non est factus lucidus, fed fit lucidus, se enim non fienet, sed factus esset lucidus, etiam absente lumine bueidus manterer; ex quo licer colligore, creaturam (lecudum Augustini sementiam) semper sieri, nunquam factam esse à Deoisi enim facta esse, etiam si Deus cam non conservaret, nihilominus tamen esse funm tuerijac retinere posset; at u creatura haberet esse permanés & sorum fimul, no pollet rite dici cam fieri, sed potius iam factam esse: nam in quibus fieri diftinguitur à facto elle, ea cu fiunt, partim lunt, partim non funt, quire que funt ciusmodi, ca non queunt habere fimul sorum summ esse. Huc crism pertinet, id quod lob de homine ait, quod nuquam in codem statu permanet. Deinde, esse cuiuslibet cremuta conservatur à Deo, sed conservatio non videtur aliud esse, quam continuata productio ipsius esse; & conservare rem, dicitur elle cotinuare productioné eius, quo circa D. Th. 1. par. q. 9. art. 2. aic Deú non aliter coleruare omnes res in esse, quàm semper dando illis effe; relinquitur igisus effe kuiuslibet creature semper dum creatura maner, fierr ac finerea Deo, ac proinde non effe totu fimul. Hæc illi

# DE TEMPORE, ÆTERNIT. ET ÆVO

Refutatur II-

Horum sententia, non est dissimilis opinioni Heracliti, & aliorum la sestentia. quorundam Philosophorum aientium res omnes continenter labi & fluere, nihílque vel puncto temporis, in codem flatu manere; contra quos disputat Arist.in 4. lib. Metaphys. Sed illos redarguere, non est difficile: nullam enim rem esse permanentem, est contra euidentiam rerum sensibus per se notam, secundum quos percipimus qualdam res esse permanentes, & alias fluentes: est cotra iudicium & sententiam omnium fere Philosophorum, qui probant, & tradunt diuisionem rerum in permanentes & successiuas, Verum, vt etiam ratione aliqua opinionem illam labefactemus, eam falfam esse ad húc modum argumentari possumus. Si esse equi, non est perminens & torum fimul, sed fluens, & per partes accedens, vel igitur priores partes istiusmodi esse, abeunt aduentu posteriorum partium, vel manét: si abeunt ac percunt, ergo equus similiter etiam perpetuò interit & gignitur; variata enim existentia, necesse est vnà variari naturam rei lecudum generationem & corruptionem; tum quia res, non est nisi propter existentiam; tum quia existentia re non differt ab essentia; atque hinc efficeretur nullius creaturæ esse consernari à Deo; si quidem id coleruari dicitur, quod idem manet aliquadiu; sed nulla pars iplius elle manerer eadem aliquandiu propter perpetuum fluxum iplius esfe; ergo nulla pars conseruaretur. Sin autem omnes partes ipfius, effe, licet acquirantur successiue, simul ramen manét, sicut contingir in calore qui per partes, & gradus produciturin aqua, hinc primum fierer, ipsum esse, augeri & suscipere magis & minus, & cum esse sit effectus formæ substantialis, nec sit res diuersa ab essentia. omnis etiam forma substátialis omnísque substantia susciperet magis & minus. Deinde, si priores parces manent; ergo iam illæ habent esse permanens; & cùm'illæ sint iam productæ, nec ampliùs producantur, conseruentur tamen à Deo, necesse est fateri consernationem rei non esse (si verè ac propriè loqui volumus) perpetuam & continuatam productionem rei, vel continuatum influxum ipsius esse à Deo in rem quæ conseruatur. Quod si accessionem illam & adiun-&ionem posteriorum partium ipsius esse ad priores partes, appellare volunt conferuationem, id sanè est abuti vocabulis; id enim non est conservare ipsum esse rei, sed id porius augere & ampliare; sicut in productione caloris, adiunctio posteriorum graduum cius ad priores (ponamus enim nunc, exempli gratia, intensionem caloris fieri per additionem gradus ad gradum) non vocatur, nec verò est, conseruatio caloris, sed eius accretio, vel intensio.

Diuus autem Augustinus, illis verbis illoq; exemplo, quod paulo. superius adduximus, nihil aliud, (quod plane manifestum sit locutu

illum

illum consideranti)significare voluit, quàm creaturas non solum indigere virtute & ope Dei dum producuntur, sed tandiu etiam quandiu sunt. Verum, quia que apud nos fiunt, ea videmus pendere ab agente & artifice dum fiunt, postquâm autem sacta sunt, non ampliùs opificis opera indigere; arca dum fit, adesse oportet fabrum lignarium, opus est eius arte & opera, vbi perfecta est, non ampliùs ab eo pendet: ne nos simile quidpiam cogitaremus de creaturis respe-&u Dei,ideò dixit creaturas non factas, sed perpetuò fieri à Deo, nec minus dum sunt, quam cum fiunt pendere à Deo: his verbis perpetuam creaturarum à Deo dependétiam significare volens. Iam verò, quod ait Iob, hominem nunqu'am in codem statu permanere intelligendum est, non de essentia vel esse hominis, sed de adiunctis eius, hoc est de accidentibus, affectionibus & operationibus, præsertim autem de iis, quæ attingunt hominis intellectum & affectum. Porrò conservatio, non est aliud, quam permanentia ipsius esse rei dependenter à Deo; dicitur autem continuata productio rei, vt significetur rem non minus pendere à Deo, dum conservatur, quam cum producebatur; sicut enim creatura, non potest accipere esse nisi Deo producente ac ei largiente, ita non poteft elle acceptum tueri ac tenere, nisi Deo conseruante. Porrò D. Thomas sententiam suam breuiter quidem, sed diserte exposuit 1.part.quæst.104.art.1.ad quartum, scribens conservationem, non esse nouam actionem, sed cotinuationem illius primæ qua dedit esse, quæ continuatio fit sine motu & tempore. Hactenus D. Thomas. si igitur illa continuatio fit sine motu & tempore, non erit in ea priùs ac posteriùs, nec habebit partes succesfiue fluentes. Sed reuertamur ad ostendendam varietatem durationis. Que dicta sunt de varietate existentie, quoniam ab ipsa non differt secundum rem duratio, ea possunt ad ipsam durationem transferri & accommodari. Verùm aperiamus nunc varietatem durationis propriam, nimirum cam quæ ducitur ex quantitate, vel extenfione ipsius existentiæ.

De varietate durationis que oritur ex quantitate ipsisse existentie. CAP. VII.

VANTITAS tribus modis confiderari potest, vel vt om-ninò infinita carens principio & fine; vel vt omninò finita, habens principium & finem ; vel vt partim finita, & partim infinita, Triples fohabens principium & carens fine. Sic etiam duratio, alia est omni- cies durationò infinita, qualis est Dei; alia omninò finita, qualis est rerum cadu- »». carum & mortalium:alia partim finita, & partim infinita, nimitum habés initiú & carens fine, qualis est Angeli, & animi nostri duratio.

Posset prætered singi quarta spects durationis, ea videlicet, quæ careret principio, & haberet finem, vt fi Deus equum ab æterno creasset, quem exacta æternitate tandem interire sinerer. Verum huiusmodi duratio, nec est in rebus, nec iam nunc esse posset; an verò esse potuerit, in dubio est; quæ res tractabitur à nobis in extremo libro huius operis, cum disputabitur an creatura aliqua corruptibilis po-An Peripa- tuerit esse ab aterno. Hac igitur specie durationis omissa, de illa trisensi admit- plici est agédum: cuius vleimam speciem, eam dico durationem, quæ berent dura- habet initium & caret fine, fortalle Peripatetici non admitterent: sitione aliqua quidem verissimum existimatur ab ipsis illud axioma; Quicquid insim, fed ca cipit esse, necessario desinet esse; & quicquid æternum est in posterum, id criam antè, æternum fuisse necesse est; adiunxi, fortasse, propter animum nostrum, quem an de nouo creari, an ab æterno esse sicut cœlos & Intelligentias, Aristoteles senserit, olim inter ipsos Aristorelicos controuersum suit, & adhuc sub iudice lis est. Certe Arik. 1. lib. de Cœlo text. 100. & 12. lib. Metaph. text. 39. non distinguit zuum ab zternitate, & in 1. lib. de Colo acerrime oppugnat eiusmodi durationem, quæ carens principio, finem habeat, aut fine careat, initium habens. Verum de Aristotelis sententia nihil in præsentia decernimus, secundum veritatem autem quam nos sides & Theologia docet, certum & indubitatum esse deber, supradictas tres durationis species in rebus inueniri, quibus accommodatur triplex. ratio mensuræ. Etenim durationis omninò infinitæ, mensura est. æternitas: durationis omninò finitæ, mésura est tempus: eius autem

reutem fine.

quæ partim eft finita, & partim infinita, mensura eft ænum. Verùm illud hoc loco admonere, operæpretium fuerit; cùm duo ratione dura fpectari possint in duratione, quantitas nimitum & modus durations, vi est rionis, secundum quem modum alia duratio est permanens & total mensurabilu, simul, & alia est fluens; quantitatem per se conuenire durationi ea raextersso eius, tione, vt est mensurabilis, modum autem, per accidens attinere ad quam perma durationem quà talis est. Cui rei fidé facit, quòd in definitione dumetia vel sue rationis ponitur quantitas, non autem modus: & duratio, non est mensurabilis ea ratione, vt est fluens vel permanens, sed ea rantum ratione, vt est quanta: & affectiones durationis sunt finitum & infinitum, longu & breue, quæ manant ex quantitate. His accedit, quòd si duz res habeant eundem modum durationis; vt si ambz vel sint permanentes vel successione, habeant autem diversam quantitatem durationis, ve si vna sit diuturnior quam altera, omnes dicent eiusmodi res esse diversa durationis, & habere diversas mésuras; sin auté duarum retum, quarum vna est permanens & altera fluens, sit par & æqualis durațio, cas res oes appellat eiulde durationis este, eademq; menfura

mensura contineri; vt vel hac re planum fiat, ad efficiendam varietatem vel similitudinem durationis, plus valere quantitatem, quàm modum durationis.

Sed quærer aliquis, an maior vel minor duratio, arguat maiorem & minorem rei perfectionem. Respondeo; cum tres ordines dura- an maior vel tionis à nobis fuerint constituti, vnus æternitatis, alter æui, tertius minor duratemporis; si excessus durationis pertineat ad superiorem ordinem, iore of mine. quemadmodum duratio æternitatis maior est, quam duratio æui, & rem rei perfehæc, quam duratio temporis, proculdubiò ex maiori duratione ferè clienem. colligitur maior perfectio reiscostat enim rem æternam perfectiore esse rebus æuiternis; & has, rebus temporalibus. Atq, huius rei caus-Lim esse reor, quòd talis varietas durationis nascitur ex varietate naturæ, ac perfectionis essentialis; addidi illud (ferè) propter materiam primam, cœlos, & animum nostrum, quæ res mensurantur æuo: materia tamen imperfectior est composito naturali; & animus noster imperfectior est homine, vrpotè cuius est pars; & cœlos multi putat ( quod per se non sint animati) ignobiliores esse rebus animatis temporalibus & morralibus, nisi forte, quod supradictum est, contendaraliquis verissimum esse, adiunctis duabus coditionibus, vt nimirum sint substantiæ completæ,& sint cætera paria, & vt in eodem, & seandùm idem comparatio fiat. Maior autem & minor duratio, in ijs, quæ sunt eiusdem ordinis, non variant perfectionem rei secundiim magis & minus; alioquin metalla quæ diuturnioris funt durationis, nobiliora ellent homine; & cùm omnes Angeli fint pares duratione, pares itidem essent perfectione.

De aternitate, or primum de variis fignificationibus buino vocis (aternum.) CAP. VIII

Von 1 A m de duratione diximus, cosequés est, vt de mésuris durationis agamus. Voco auté mensuras durationis, æternitaté, æuum, & tépus: in quibus quia æternitas principé locum tenet, de ca primo loco disserendu est. Ac pri-

mű quidem videamus quam varia, & multiplex sit huius vocis, (atermitat) vel aternum) signification de inde, quid sit aternitas: ad extremu, an ratio mensura conveniat aternitati.

Septem reperio apud scriptores præsertim sacros, huius vocis, Septe signifiaternum, fignificationes. Primo enim, aternum, fignificat, id quod cationes or ac initio & fine durationis caret, & habet elle omnino immutabile, & im voci (eser have est princeps, propria, & germana hujus vocabuli acceptio seli num.)

Deo conueniens. Secundo. Eternum significat, id quod est inseparabile ab aliqua re, siue ea res sit æterna, siue non, ei necessariò ac semper conueniens; sic hominem esse participem rationis, capacem disciplinæ, aptum ad ridendum, dicitur æternum esse: & huiusmodi propositiones, Philosophi vocant propositiones æternæ veritatis; sic Horatius dixit: Serutet aternum, qui parue nescuet vti; his verbis significare volens, ab eo qui nescit vti mediocritate vel paruitate suz fortunæ, inseparabilem fore seruitutem. Tertio. Eternum dicitur in sacris literis, non solùm id quod semper duraturú est, sed etiam id cuius certus aliquis finis non constituitur, aut non ita fit, vt deinceps non sit faciendum, quantum pertinet ad curam vel potestatem facietis. Sic D. Augustinus libro quæstionum in Genesim, cap. 31. exponit promissum Dei datum Abrahæ Gen. 17. de terra Chanaan possidenda à semine ac posteris Abrahæ in æternum. Quartò. Eternum dicitur, aliquid non in se, sed ratione eius rei quam significat, & præsigurat, atque hoc modo secundum expositionem multorum Doctoru, in facra scriptura legimus fœdus circuncisionis fore æternum, & legalia veteris fore sempiterna; non in se, quippe quæ (non secus atque nubes accessu solis dissipantur) aduentu nouz legis abroganda & abolenda erant, sed ea ratione, vt erant vmbræ, & figuræ terum cælestium, & æternarum. Quinto. Eternum dicitur, quod licet initium habeat, fine tamen durationis caret, sic ait scriptura, terram state in æternum, & ignem inferni æternum esse. Sextò. Æternum etiam dicitur, quod licet no in perpetuum duret, ita vt sit incorruptibile, habet tamen valde longam & diuturnam durationem, nec eius interitus à nobis percipi, & notari potest, quippe cum non totum simul vno interitu pereat, sed per partes paulatim, ac lentissimè desinat esse; qua significatione diuinæ literæ montes & colles appellant æternos; eadémque & mare & omnia elementa vocari possent æterna. Septimo. , Eternum dicitur, aliquid propter singularem, eximiam, & supernaturalem participationem æternitatis Dei, atque hac ratione visio essentiæ diuinæ, quæ vna continet vniuersam sanctorum gloriam & beatitudinem, in scriptura dicitur vita æterna.

An vifto Dei habet sancti aletnitale.

Verum de hac vleima significatione æternitatis magna lis est inter beatifica qua Thomistas & Scotistas. Etenim D. Thomas tú in 1. par. q. 10. art. 5. in in calis men-responsione ad primum, tum latius contra Gentes lib.3.cap.61. & 4. surari debeat Sent. dist. 49. asserit visionem beatificam diuinæ essentiæ, in qua omnis sanctorum gloria consistit, nec tempore, nec zuo, sed zternitate mensurari, quod ipse probat dupliciter. Primò testimoniis scriptura in qua legitur, Gratia Dei vita aterna; &; hat est vita aterna, ve cognoscat te verum Deum, Crc. &, qui bon a egerunt ibunt in vitam aternam, appellatur igitur

igitur visio gloriæ in sacris literisæterna. Deinde, hoc etiam ex eo manisestum est, quoniam actiones determinatur per obiecta; sed obiectum visionis beatissicæ est æternitas, & infinitas diuinæ essentiæ; ergo ipsa quoq; visio est æterna: adde quòd per huiusmodi visione, intellectus creatus eleuatur sicut ad consortium diuinæ naturæ, ita ad singulatem quandam diuinæ æternitatis participationem: sicut e nim quodammodò deisicatur; ita etiam quodammodò diuinitùs (vt ita loquar)æternisicatur.

Verùm neutra probatio magnam vim affert ad persuadendum; no prior, siquidem reperimus in sacris literis vocari æternum, & supplicium damnatorum, & ignem inferni: sumitur enim æternum pro perpetuo, & quod nunquam esse desinet. Non posterior, etenim actiones determinantur per obiecta quantum ad earum specificationem, non autem quantum ad durationem, alioquin visio vel intellectio cœli, posset dici euiterna, quia cœlum quod est eius obiectum,

est zuiternum.

Scotus autem in 4. Sent. dist. 49. q.6. in responsione ad secundum dubium, opinatur visionem beatificam Angeli messurari zuo, perinde atque ipsum esse Angeli; neque enim vlla operatio Angeli potest esse vel diuturnior vel immutabilior quam esse Angeli, quare nulla subest caussa cur visioni beatifice altior mensura tribui debeat quàm ipsi esse Angeli. Potest idem confirmari hac rarione. Visio beatifica non est mensurabilis nisi ratione suæ durationis, cætera enim quæ ei sunt adiúcta, ve esse supernaturalem, & divinam, per accidens se habent ad ipsam, vt est mensurabilis, alioquin ambulatio, locutio, manducatio & aliz actiones corporales Christi, quas ipse exercebat cum in terris vitam mortalem ageret cum hominibus, mensurari debuissent æternitate; nam cùm essent actiones suppositi diuini, magis proculdubiò diuinæ erant, quàm visio beatifica Angelorum; atqui clarum est illas actiones non aliter quam similes actiones cæterorú hominum, tempore fuisse mensurabiles; at que hæc est maior huius nostri syllogismi. Minor autem sit hæc, sed duratio visionis beatificæ & duratio, quam habet esse Angeli, sunt omninò similes tam secundùm quantitatem, cum veraque habeat initiu, sed careat fine, quam secundum modum, cùm vtraque per le lit permanens, inuariabilis, & tota simul; ergo vtraque habere debet similem mensuram, quare si æuum mensurat esse Angeli, etiam mensurabit visionem eius beatifică: hæc pro Scoto; cuius opinionem non dubito probatú iri quamplurimis.

Mihi quidem opinio Scoti ita probatur, vt D. Thomæ sententia non videatur esse improbabilis; nam licet duratio visionis beatiscæ, si per se considerentur indesectibilitas & simultas eius, non

exigat aliam menluram quam zuum: tamen si consideretur caussa ex qua illa duo manant ac pendent, quæ non est alia quàm æternitas & infinitas divinæ essentiæ, atque bonitatis, qua beatus fruitur, & circa quam versatur visio beatifica; ea prosecto videtur exigere altiorem mensuram quam est æuum; eam autem Thomistæ vocant æcerpiratem participatam. Etenim quòd beatus contemplando diuinam essentiam nunquam satietur, fatigetur, atque deficiat, quòd nuquam possit variare illam visionem beatificam, nunc augendo, nunc minuendo eius vim, sicut facere potest in aliis suis actionibus; id non prouenit ex natura ipsius beati, vel ex aliqua naturali proprietate intellectionis creata, sed totum procedit ex illo obiecto beatifico, cuius bonitas, æternitas, & infinitas, eiulmodi est, vt beatum perpetud teneat, ad actum illum videndi & fruendi beatificum, summè intentum. Itaque poterit co discrimine distingui zuum ab zternitate participata, quod zuum mensurat esse indefectibile, & inuariabile, quod naturaliter couenit rei æternitas autem participata mensurat esse inuariabile & indefectibile, quod no potest naturaliter convenire vlli creatura, sed tantum ei conuenit supernaturaliter, nimitum ob eximiam quandam divinæ ærernitatis participationem. Verum tam de hac quæstione, quam de varia significatione huius vocis, eterni, satis dicum sit: deinceps quid sit æternitas exponamus.

# Declaratur quid fit aternitas.

Defin**itio a**ternitatio. O ë τ 1 v s lib. 5. de cósolatione, prosa 6. definit æternitaté
hoc modo; Æternitas est interminabilis vita tota simul σ perfesta possessio, quá definition é explanat D. Thomas 1. per. q.
10. att. 1. Dicitur, interminabilu, quia quod est verè æternú.

caret terminis durationis, qui duo sunt, vnus initiu durationis, alter finis; vtroq; auté caret æternu; qua ré vel ipsu nomé pre se fette videtur, dicitur enim æternum, quasi extra terminos existens: in quo licet intelligere discrimen æternitatis ab æuo, & tempote; tempus enim habet vtrumque terminum durationis, ést que ante ac post terminabile: æuum autem habet tantummodò alterum terminum durationis, nam vt careat fine, habuit tamen initium; quare ante quidem terminabile est, quamuis pòst sit interminabile; æternum verò est vtrinque interminabile Vitæ quia quod est verè ac propriè æternum, est etiam viuens. Deinde, quia viuere, tam significat ipsum esse viuentiu, cùm viuere viuentibus sit esse, à ipsam durationem, dicitur enim aliquid vitæ breusoris aut longioris, quàm ipsas operationes viuentis,

Digitized by Google

cas

eas, inquam, quas vocant immanentes, intelligere namque & velle, Philosophi appellant viuere; cum igitur nomen vitæ simul significet ipsum esse durationémque viuentis, & ipsius actiones, vt significaretur quod est verè zternum, id non modò secundum esse, sed etiam secundum actiones eius immanentes, æternum esse; ideò in definitione æternitatis politum est, vita, potius quam esse aut durationis. Teta fimul; tempus, nulla in parte quantumuis parua, est totum simul; instans solum est totum simul cum sit indivisibile, verum hoc nec est tempus, aut pars temporis, nec manet nisi vno momento: æternitas autem est tota simul, qua in re distinguitur à tempore; & semper eadem maner, qua ratione differt ab instati temporis. Quamobrem re-Aè solet vocari zternitas, vnum nunc stans; núc, quia indiuisibile ac totum simul; stans, quia manens, & durans; tribuinsus autem æternitati, dies, & annos, præteritum, præsens & futurum, propter modum nostrum intelligendi: sos enim non apprehendimus simplicia, nist per composita, nec intelligibilia & spiritualia, nisi per sensibilia, & corporalia, nec denique æterna, nisi per temporalia. Sicut autem intelligimus, ita nominamus. Non igitur mirum est, si æternitaté exprimamus vocabulis sumptis ex tempore, cíque assignemus differétias temporis. Aternitas enim eminenter continet omnem durationem temporis, & coexistit omnibus disserentiis temporum. Sed quid est (nam & hoc quæret aliquis) eminenter continere duration é temporisinempe durationem, quam habet tempus imporfecto modo. hoc est, sine vila permanentia, & cum perpetua surcessione præteriti, præsentis & futuri, eam durationem habet æternitas persectissimo modo, hoc est, totă simul sine vlla innouatione cius aut variatione: Perfella; hoc additur, vel ad differétiam ipsius nunc, temporis, quod quidem est totum simul, sed cum puncto tantum temporis maneat, habet imperfectam admodum durationem; vel'ad differentiam eorum quæ sunt in zuo; cuiusinodi sunt Angeli, qui habent imperfecta. immutabilitatem & permanentiam, nimirum tantummodò secundú. esse, non autem secundum naturales operationes; vel ad differentiam participatæ æternitatis, quæ potest dici impersecta, tum quoniam creatura non habet illam ex se, sed ab alio perpetuò pendentem, tum quia non conuenit ei naturalitet ex virtute sua natura, sed supernaturaliter ex gratuito Dei dono: Possessio; ad significandam immutabilitatem & indeficientiam æternitatis, politum est vocabulum possessionis; quia quod possidetur, sirmiter ac quietè tenetur. Quid igitur fit zternitas, ad hunc modum breuiter dictum fit. Ex quo facile coniici potest, quæ sit radix & fundamentum æternitatis: Si enim perfe-Az æternitas duas potissimum habet proprietates, oportet enim eam

esse ante ac post interminabilem, & esse toram simul, atque omnino inuariabilem, quis non videt huiusmodi æternitatis fundamentum & quasi radicem, nullam aliam esse posse quam absolutam & perfe-Cam immutabilitate; quòd enim aliquid est immutabile, proptereà nec potest incipere esse nec desinere esse; quicquid enim incipit esse, mutatur de non esse ad esse; quicquid item desinit esse, id mutatur ex esse ad non esse. Prætereà, esse aliquid totum simul, & inuariabile, nascitur ex ipsius immutabilitate. Quare qui vellet demostrare à priori Deum esse æternum, posser id argumentari hoc modo; omne quod est omninò immutabile, est æternum; Deus est omninò immutabilis (hoc autem rursum demostrari posser ex co quod Deus sit actus purus (ergo Deus est æternus. Quanquam (vt benè ait Boëtius 5. libr. de Consol.prosa 6.) Deum æternum esse, cunctorum ratione degentiu, commune iudicium est. Omnes enim appellatione Dei, naturaliter intelligunt id quod est primum omnium, & a quo cætera omnia pédent, quod autem huinsmodi est, non potest non esse æternum. Quoniam autem in Deo non differt esse & scire, sed sunt penitus idem; sicut esse Dei zternum est, ita scire Dei oportet esse zternum; si autem scire Dei æternum est; ergo est penitus inuariabile; nulla igitur scientiæ Diuinæ accessio, nulla decessio, nulla innouatio, nulla denique variatio potest accidere. Et quia æternitas est vaum nunc stans semper sibi præsens, scire etiam Dei est semper præsens, non habens præteritum & futurum, cognoscentis omnia illo intuitu æternitatis, tanquam sibi præsentia, & talia qualia futura sunt in se ipsis, cùm actu existent in rebus. Ex quo fit, vt scientia Dei sit infallibilis, nec ob eam caussam tamen, vllam necessitatem rebus futuris contingentibus imponat. Verùm hoc alio loco est vbetiùs, atque subtiliùs disserendum.

#### An aternitati conueniat ratio mensura. CAP.

Es T A T nunc vt doceamus, quentadmodùm ratio menfuræ accommodari queat æternitati; ponamus ad hoc explicandú tres propositiones.

Acternitate Surabilem.

Prima propositio. In æternitate Dei per se non est aliquid proproprie as per prie mensurabile. Etenim omne quod est proprie mensurabile, de-Jeno esse men bet habere duas códitiones. Vnam, vt sit quantum habens partes, & sit dinisibile; ratio enim mensuræ(vt suprà ostendimus) non potek accommodari rei no quanta & indiuisibili, ideò enim vnum quodq; mensuratur, vt id, quantum sit, per mensuram cognoscatur; æternitas

autem est veluti vnum nunc stans, impartibile, ac indiuisibile. Alterá verò proprietatem habere debet id quod est mensurabile vt sit finitum:nam quodinfinitum est, ea ratione vt est infinitum, non potest menfurari: siquidem menfurari, est per menfuram determinari, & definitè manifestari, præciséque cognosci quantum sit; id autem repugnat infinito, qua infinitum est: sed æternitas Dei est omninò interminabilis & infinita; ergo non cst mensurabilis.

Secunda propositio. Non potest esse per se aliqua mensura aternitatio. Primum, quia mensura debet esse quid diversum à re que mensuratur, non enim potest idem se ipsum mensurare; nam cum mensura adhibeatur ad declarandam quantitatem rei mensurabilis, oportet mensuram esse notam, & rem mensurabilem esse ignotam: si igitur idem mensuraret seipsum, esset idem notum, & ignorum; notum vt mensurans, ignotum, vt mensuratum. Quare necesse est mensuram esse quidpiam diuersum à re mensurabili: sed nulla potest esse men- aternitatio fura æternitatis ab ea diuerla; vel enim talis mensura esser in Deo, at perfe mensaquæ sunt in Deo, ea sunt omnino idem cum æternitate & aliis attributis divinis : vel esset extra Deum in creaturis; at quicquid est in creaturis vnà cum ipsis creatum, initium habet durationis ab æternitate Dei infinite deficiens: quamobrem non potest esse mensura zternitatis. Przterquam, quòd mensura debet esse (auctore Arist.10. Metaph.tex. 4.) eiusdem ordinis, atque rationis cuius est res mensurabilis. Relinquitur ergo, nullam esse posse secundum se mensuram æternitatis. Deinde, mensura est, quæ ignorantes quantitatem rei mensurabilis, facit eam determinate ac præcise scire: sed nihil est, quod intellectui creato nescienti ziernitatem Dei, eam persecte manifestare possit, quippe cum æternitas sit infinitas durationis, infinitum autem, quà infinitum est, ab intellectu creato comprehendi no potest: ergo nulla potest esse mensura æternitatis.

Tertia propositio. Secundum nos, er secundum modum nostrum intelligends, potest designare in aternitate aliquid tanquam mensurabile, aliquid tanquam mensurans. lpsa enim duratio Dei præcise sumpta, est mensurabilis, ipsamet vt induit rationem interminabilis & vniformis, est nobis mensura ipsiusmer: quærenti enim quanta sit duratio Dei? respondemus eam esse æternam; rursum percontanti cur sit æternarrespondemus proptereà, quòd est interminabilis & vniformis. Itaque nos propter rationem interminabilitatis & uniformitatis, durationi Dei non assignamus tempus aut zuum, sed zternitatem. Duratio autem Dei, & ipsius interminabilitas, atque vniformitas, in Deo no differunt, differunt tamen secundum modum nostrum intelligendi, ac proinde, ynú potest à nobis assumi & adhiberi pro mésura alteri":

prasertim cum duratio Dei per se nobis ignota sit, ratio autem interminabilitatis & vniformitatis facillime innotescat nobis ex negatione terminationis & successionis, quæ manifesta est omnibus in tempore. Ac licet duratio Deilit indivisibilis, tamen eminenter, hoceft Line successione, continet vniuersam extésionem temporis, esque secudum omnes differétias temporis coexistit, & à nobis apprehenditur & concipitur vt coextensa nostro tempori & omnibus eius differentiis: qua etiam de caussa attribuimus ei præteritum, præsens ac futurum. Porròlicet ratio interminabilitatis & vniformitatis, non propriè determinet nobis quanta sit duratio Dei in se, declarat tamé nobis quanta sit ca ratione, ve distinguisur à duratione zui, & temporis; per eam namque cognoscimus durationem Dei longè diverlam elle à duratione omnium creaturarum. Maneat igitur, æternitatis per se, & (vt Philosophi dicere solent) ex parte rei, nullam esse méfuram; secundim nos autem, & secundum modum nostrum intelligendi, nihil prohibere, quin aliqua eius mensura esse possir, rudis tamen, & imperfecta. Sed non faciam longiùs, cùm enim de æternitate satis explicatum sit, ratio doctrinæ poscit, vt nos ad tractationem zui maioribus inuolutam difficultatibus, conferamus.

#### CAP. De em.

Paria signifi. Rus reperio significationes qui apud scriptores satis vistaras & tritas. Vnam, pro quacunq; duratione cuiusuis rei(vt Arist. docet 1. libr. de Cœlo text. 100.) siue ea res sit æterna, seu æuiterna, sine téporalis. Vnde manarút illa vocabu-

la, zquzuus, cozuus, longzuus. Alteram, pro ipla zterpitate, fic vlurpar nomen zui Arist. 1. libr. de Cœlo rex. 100. & 11. libr. Metaphys. tex.39. & Beatus Dionysius in lib. de diuinis nominibus cap. 10. & certe id iplum præ le fert nomen æui, dicitur enim Græce To alde, άπο του αεί ων quali semper existens. Quamobrem D. Thomas quodlibeto 5.art. 7. ait ob ignorantiam linguæ Græcæ factum effe, wt zuum apud multos distinguatur ab zternitate, similiter, vt si ce-Seamos distinguererur ab homine, quod enim Græcis est æuum, hoc idem Latinis est æternitas. Tertiam inuenio, significationem æui pro duratione, cuius est initium, sed nullus finis; qualem durationem habent Angeli, vt zuum sit species quzdam durationis media inter zternitatem; & tempus; quz significatio, vt frequens est apud Theologos, ita est apud veteres Peripateticos inusitata, & ignora. Secundùm hanc tertiam significationem, in præsentia nobis agendum est de zuo. De quo duo que magnam obscuritatem, & difficultatem habent habent, explicare volumus ; vnum est , quæ sit propria ratio æui, qua proprie differt ab æternitate, & tépore: alterum est, æuum sit vnum, an multa: & an ratio mensuræ conueniar æuo.

Diuus Bonauentura 2. Sent. dift. 2. quæst. 3. asserit propriam ratio- Opinio D. nem æui, qua distinguitur à tempore, & æternitate, in co verè posi- Ronauentura cam este, quod æuum est duratio habens priùs & posteriùs sine in- de ratione nouatione, aut inucreratione rei, hoc est, sine vlla variatione rei. Pu-aui. tat enim, esse (verbi gratia) Angeli, quod mensuratur zuo in se quidem totum fimul effe, nec vnquam minui, vel augeri, vel alio quouis modo variari: at quoniam Angelus, non habet esse à se, verum habet esse à Deo pendens, à quo perpetuò conseruatur, indiget Angelus continuatione huius conservationis? si enim hodie conseruetur à Deo, & cras definat conservari, erit hodie Angelus, sed cras esse non poterit. Quare viuit in singulos dies, horas, & momenta, pendens ex continuatione diuinæ conservationis: & hodie expe-Etat continuationem sui esse in crastinum, & ita deinceps in futurum. Quamuis igitur esse Angeli sit totum simul, nullam in se admittens variationem, nullamque habens extensionem, tamen concimuatio istiusmodi esse accturationis, habet extensionem, ac proinde priùs & posteriùs; ex quo perspicuum fir, zuum distingui, tum ab æternitate, in qua nec est vlla variatio, nec priùs ac posteriùs, cùm ærernitas Dei sua vi constet atque cohæreat, nec suæ durationis continuationem extrinsecus pendens ab alio accipiat : tum à tempore, cùm duratio earum rerum, que subiiciuntur tempori, non modò habeat priùs & posterius, sed eriam vnà cum tempore variè commutetur, & sicut suuius manar à sonte, semper cum innouatione aquæ, hoc est, cum perpetua scaturigine, ac effluxu variæ aquæ, radius autem prodit à sole, & ab eo conservatur, sine emissione noui luminis, sed per continuationem eiusdem, sic res temporalis non solum habet continuationem, sed etiam variationem sui esse; res autem zuiterna habet continuationem sui esse, citra omnem variatio-

Esse autem in duratione æuiterna priùs & posteriùs, (ná non esse in ea variationem secundum innouationem vel inucrerationem, ponitur quali concessu omnium manisestum) probat dupliciter. Primuni testimoniis D. Hieronymi ad Marcellam, & D. Anselmi in suo Profologio, qui affirmant hoc esse proprium Dei, & hac reæternitatem Dei præcellere æternikatem cuiuslibet creaturæ, quod Deus haber totum starum suz persectionis simul, omnind expertem præteziti & futuri, prioris atque posterioris. Quare in qualibet duratione creaturz, reperitur przeeritum, & futurum, prais, ac posterius, Deia-

( Z

de, hoc ipsum confirmat hac ratione. Si in duratione, Angeli non est præteritum & suturum; ergo in Angelo idem sunt esse, suisse, ac so-re: ex quo essiceretur, vt quia impossibile nunc est, Angelum, qui suit initio mundi creatus, & adhuc durauit, non suisse, nec potest sieri à Deo quin suerit, pari ratione impossibile esset Angelum deinceps non fore, nec Deus sacere posset, quin Angelus in posterum haberet esse: siquidem idem est in Angelo suisse ac fore; quod non modò absurdum est dicere, sed etiam impium. Hactenùs ex D. Bonauentura pro eius opinione dictum est.

## Refelitur opinio D. Bonauentura. CAP. XII.

AN c opinionem D.Bonauenture refellit Henricus quodlib.5.q.13. A Egidius in tractatu de mensura Angelorum, & omnes penè Scholastici in 2. Sent. dist. 2. adeò vt omnes Doctores ad huius sententiæ resutationem atque euersio-

nem conspirasse videantur.

D. Thomas Quodlib.10.art.4. negat cam esse intelligibilem:idem in 1.par.q.10.art.s. affirmat eam implicare cotradictionem; tum quia vbi est priùs & posteriùs, ibi necesse est esse aliquam variationem & innouationem rei: non enim prior pars æui simul esse potest cum posteriori parte, repugnat enim priùs & posteriùs simulesse; quare aduentu posterioris partis zui, aliquid de nouo accedit zuo; fit igitur innouatio in æuo: tum etiam quia si esse Angeli, quod mensuratur zuo,est totum simul non habens priùs & posteriùs; ergo ipsum æuum erit quoque totum simul non habés priùs & posteriùs; oportet enim mensuram esse similem rei mensurabili, nec post æuum esse aliquid re diverfum ab ipla duratione æutterna: durationem enim luperiùs demonstratum est, re non distingui ab esse existentia. Nobis etiam non probatur hæc sententia. Nam quod ait D Bonauentura; in esse Angeli non inueniri priùs ac posteriùs, quippe cum sit totum simul & penitus invariabile, reperiri autem prius & posterius in continuatione ipsius esse, durationis Angelicæ, ne in speciem quidem est probabile. Tria enim confiderari possunt in continuatione ipsius esse Angelici:vnum,iplum esse quod continuatur:alterum actio Dei,qua is continuat else Angeli: tertium, relatio continuationis, cuius extrema sunt actio Dei continuantis, & ipsum esse quod continuatur; sed in nullo horum trium potest esse priùs ac posteriùs; ergo in continuatione ipsius esse Angelici, non est priùs ac posteriùs. Minor probatur. Esse Angeli in se (quod etiam concedit D. Bonauentura) non haber

habet priùs & posteriùs, cùm sit totum simul & inuariabile: similiter etiam ipla continuatio ea ratione, vt est actio Dei cofernantis, & cotinuantis elle, non habet priùs & posteriùs, quippe cùm nihil aliud sit qua volutas Dei efficaciter volentis permanentia ac perpetuttaté esse Angelici, que volitio est tota simul. Iam verò relatio continuationis, non potest habere variationem secundum priùs & posteriùs: non enim relatio per se variatur, sed tatum ob variatione vel v triusque vel alterius extremi; hîc auté extrema huius relationis, quæ sunt esse Angeli & actio Dei, no variatur secudu priùs atq; posteriùs ; ergo neque ipsa relatio cotinuationis habere potest priùs & posteriùs.

Confirmatio etiam opinionis D. Bonauenturæ infirma eft, na quod Solutio argu-· aiunt Sancti propriú esse Dei, quòd æternitas eius est tota simul, ne- menterum D. sciens præteritum & futurum, intelligi debet id soli Deo conuenire tripliciter:primum, quia solus Deus id habet ex se, alia verò si habet, non habent nisi per participationem, deinde, quia solus Deus id haber necessariò & omninò indefectibiliter, alia verò minimè; postremò, quia solus Deus est totus simul secundú omnia quæ in ipso sunt, hoc est, tam secundum esse, & durationem, quam secundum attributa, & actiones, omnémque perfectionem. Angelus autem licèt sit totus simul secudum esse, & durationem, attamen secudum affectiones & operationes, habet successionem, & variationem secundum priùs ac posteriùs; quocirca D. Augustinus dicere solet, corpora moueri in loco & per tempus; spiritus moueri per tempus, sed non per loca; Deum autem & corporum & spirituum Creatorem, neque per locum neque per tempus moueri.

Ratio autem, qua D. Bonauentura idem probare vult, paruo negotio soluitur. Nam esse Angeli in se non habet priùs ac posteriùs, præteritum & futurum; cum enim ex quo creatum fuit à Deo, totum simul inuariabiliter perseuerer, nihil ipsius in præterito præteriens, nihil eins in futuro de nono accedens, hinc fit vt in co idem fit præteritum, & futurum; vel vt veriùs loquar, nullum sit in co præteritum, nullumque futurum; sed quia non possumus nos apprehendere durationem Angeli eo modo vt per se est, nimirú totá simul & indiuisibilem, apprehendimus eam cum quadam extensione, prout videlicet coexistit tempori, vel reali, vel imaginario. Itaque esse Angeli quod coextitit tempori præterito, apprehendimus vt præteritum, & vocamus præteritum; quod coexistit præsenti tempori, dicimus præsens, quod autem coexistit suturo tempori, appellamus suturu: quoniam autem Deus non potest facere vt præteritum non fuerit, potest autem facere vt quod futuru est nunquam sit actu, ideò non potest nuc facere quin Angelus fuerit, hoc est, coextiterit tempori præterito,

potest autem nunc facere vt esse Angeli non sit futurum, hoc est, vt non coexistat tempori futuro. Variatio igitur præteriti ac futuri, que attribuitur esse Angelico, non prouenit ex natura ipsius esse, sed ex coexistentia & relatione eius ad varias disferentias temporis vel realis, vel imaginarij. Alioquin illa ratione D. Bonauenturæ, possemus etiam concludere actionem Dei qua conseruat esse Angeli, habere in se priùs & posteriùs; nimirum dicet aliquis, non idem est Deum conseruasse adhuc Angelum, & conseruaturu esse illum in posterum, cu. non possit nunc facere quin conservauerit, possit autem facere vt futuro tempore no conseruet; ergo in actione Dei erit priùs & posteziùs, præteritum & futurum. Atque hæc quidem contra opinionem D.Bonauenturz.

In que sit ratio aui secundim D. Thomam, & secundim Scotum. CAP. XIII.



I v vs Thomas 1.par.q. 10. art.s.inuestigat.propriam zui-rationem hoc modo; zternitas est mensura rei omninò & secundum omnia immutabilis; rempus est mensura rerum. omninò mutabilium; quare necesse est rationé zui quod

est medium inter æternitatem & tempus, etiam consistere in medio; ita ve ratio æni se esse mésuram rei partim immutabilis, nimitum secundum esse, & partim mutabilis nimirum secundum affectiones & operationes. Res igitur æuiternæ sunt infrà æternitatem, quia immutabilitari secundum esse adiunctam habent mutabilitatem secundùm affectiones. Sunt autem suprà tempus in quo nulla est immutabilitas. Sub zuo autem sunt Intelligentiz cœli, animz rationales, & materia prima. Hæc D Thomas.

Resellium son Verùm non ineptè (nisi ego fallor) posser aliquis dicere contrà D. perior opinio. Thomam, Cum æuum sit mensura durationis, duratio autem non sit mélurabilis, en ratione ve est permanés aut flués; nec ve est mutabilis. aut immutabilis, sed tantú ea ratione vt est quanta & quodammodò extela; iam enim superiùs ostesum est, esse permanens vel successiuu, mutabile vel immutabile non nisi per accidens, esse autem quantum, finitum vel infinitum, per se conuenire durationi qua ratione mésurabilis est. Cùm hæc igitur ita se habeant, oportet rationem zui att Edere non penes immutabilitatem atque permanentiam rei, led penes quantitatem; vt quoniam duratio æuiterna pattim est finita, partim verò infinita, incœpit enim aliquando, sed nunquá desinet esse, nó sit alia ratio zui quàm esse mensuram durationis habentis initium, sed carentis fine. Deinde, esse & duratio Angeli prior est secundum natu-

ram affectionibus & operationibus Angeli; queratur an isaillo priori, duratio precise sumpte sine ordine & habitudine ad affectiones.
Angeli, sir mensurabilis, nec ne; non potest negari quin sir mensurabilis, durationi enim per se couenit esse mensurabile; cum igitur dutatio Angeli precise sumpta non sir mensurabilis externitate aut tépore, sed tantum euo, conficitur rationem eui non respicere per se mutabilitatem que est inassectionibus, & operationibus Angeli, sed tantum durationem Angeli. Pretereà, cum operationes Angeli sabeant aliam mésuram quim esse Angeli, hoc enim mensuratur euo, illæ autem secundum D. Thomam mensuratur tempore discreto, non est rationi consentaneum, rationem eui quo mensuratur esse Angeli, fami ex ordine ad assectiones Angeli, quarum est dimersa mensura.

Sed D. Thomas loco superius citato duo contra cos obiicit, qui definiunt zuum mensuram durationis habentis initimm, sed carentis fine. Vnum ek, potuisse Angelum creari à Deo ab æterno, & tunc duratio Angeli non haberet initium, nihilominus tamen menfuraretur zuo. Alterum est; posse Deum facere ve duratio Angeli habeat finem, annihilando eum, neque tamen ob eam caussam desinerer mensurari euo; ex quibus argumétatur D. Thomas, per accidens else ve duratio que mensuratur euo, habeat inium vel careat fine : & aliunde spectandam & petenda esse rationem zui. V erum ad hze tripliciter respondere possumus. Primum enim, in constituendis durationum menfuris, non est considerandum quid in rebus possit Deus facere secundum potériam suam absolutam, sed quid ab eo factú sit; neque curandú est qualis & quanta fieri potuerità Deo duratio Angeli, sed qualis & quanta facta sir alioquin cum possit Deus per suam omnipotétem atque infinitam potestatem remaliquam corruptibilem, & ab grerno creasse, & in grernum coleruare (secundú D. Thomæ doctrinam)non recte Philosophi dicerent, tempus esse mensuram omnium retum corruptibiliú, proptereà quòd aliquando funt, & aliquando mon funcinec recté facerent flatuendo definitam durazionem cainflibet sei corruptibilis:non igitut in re aliqua spectandú est qualis à Deo potuerit vel possit sieri, sed qualis facta sit, qualisque secundita ordinem naturalem, & rationem sua natura esse debeat. Deinde, si, quia duratio Angeli posset esse infinita ex parte anteriori, & finita ex parte posteriori, non est spoctanda ratio æui ex quantitate durationis; cum possit etiam Deus per absolutam potentiam fuam facere vt Angelus nec lecundum elle, nec lecundum affectiones & operationes luas variationem vllam accipiat; ergo eandem ob caus-Tam ratio zui non erit sumenda ex immutabilitate durationis habé-

tis sibi adiunctam mutabilitatem affectionum. Postremò, si Angelus esset cozternus Deo, duratio eius non mensuraretur zuo, sed zternitate participata, sin autem duratio Angeli, sicut habet initium ita ponatur habere finem, dicerem eam non mensurari zuo, sed eadem planè mensura, qua eius operationes secundum D. Thomam mensurantur, nimirum tempore discreto.

Opinio Scoti.

Scotus 2. Sent. 2. dist. 2. docet rationé zui non colistere in eo quod sit mensura durationis ex altera parte infinitæ; quia finitum, & infinitum variant quantitatem secundum magis& minus; vel secundum maiùs & minùs: variatio autem secundum magis & minùs, sicut non variat speciem, ita neque rationem mensuræ variare debet. Quare ratio zui à Scoto constituiturin eo ve set mensura durationis permanentis,& quæ sit tota simul. Ex quo sit, septem esse genera rerú quæ mensurantur (secundum Scotum) zuo. Primum visio diuinz essentiæ, quam habent Beati. Secundum. Operationes immanentes Angelo naturales vt velle, & intelligere. Tertium. Existentia Angeli, Quartum. Esse cœli. Quintum. Esse animi nostri. Sextum esse materia primæ. Septimum. Esse substantiæ corruptibilis, nam etiam hoc est permanens & totum fimul.

Verum Scorus dupliciter refellirur. Primò, quia superius ostendiopinio Scoti. mus cap. 7. durationem per se non esse mensurabilem, quatenus est permanens & tota simul, vel fluens & successiona, sed quatenùs induit rationem aliquam quantitatis & extensionis; alioquin cum omnis duratio sit permanens aut successiua, non essent nifi duz mensurz durationis, vna rei permanentis, & altera successiuz: & sic in rationc mensuræ & mensurabilis, zuum non differret ab zternitate. Deinde quod ait Scotus, esse rerum corruptibilium mensurari zuo, qu'am sit à vera ratione & doctrina Arist.remotum, & abhorrens, ex iis quæ suprà disputauimus cap.3. huius libri cum ageremus de tempore, perspicuum esse potest. Sed de ratione zui satis disputatum sit.

Que sit pro-

Illud autem constituatur tanquam vero propius, & rationi con-Priaratio ani. gruentius; propriam æui rationem in eo per le consistere, vt sit æuum mensura durationis habentis initium, sed carentis fine. Duratio enim zuiterna est per se mensurabilis propter quantitatem & extensionem existentiæ quam habet: extensio autem eius ea est, vt retro quidem sit finita habens initium, in posterum autem sit infinita, carens fine. Deinceps videamus, an sit vnum aliquod zuum mensura omnium rerum æuiternarum.

AN FE

An fit voum anum empium auternorum, an multa, recenfetur opinio D. Thoma.

#### CAP. XIIII.



Ivvs Thomas 1. par.quest. 10. art. 6.& quodlibeto 5. art. 7. cenlet vnú esse zuum quod sit mensura omniú zuiternorum:hoc autem æuum vult esse in primo & supremo omnium Angelorú. Id autem probat dupliciter. Primum qui-

de, quia si est vnum tempus omnium temporaliu mensura, multò verisimilius est vnum esse æuum omnium quiternorum:cu enim æuum fit simplicius tempore, & propinquius æternitati, oportet ipsum esse magis vnum quam tempus. Quod autem tempus sit vnum, consistens in motu cœli, diserte Arist docet tum 4. Phy. tex.133. & 8. Phy. tex.76.tum lib.10.Metaphy.tex.4.Deinde, quod est primum, & simplicissmum in aliquo genere, id sumitur pro mensura cæterorum quæ sunt in eo genere; sic albedo est mensura omnium colorum, & homo omnium animalium; cum igitur primum & supremum zuiternum sit perfectius & simplicius cæteris, quò enim Angelus est superior, eò simpliciùs operatur; relinquitur æuum locandum esse in

primo & supremo zuiterno.

Sed quodnam sit hoc supremum zuiternum, subiectum zui, non satis conuenit inter Thomistas; quidam enim aiunt esse animam Christi, ve quæ sit omnium creaturarum perfectissima; sed hoc non dicitur convenienter doctrina D. Thoma. Aut enim anima Christi est subjectum zui, propter existentiam eius, aut propter visionem beatificam, aut propter alias operationes eius; non primum, quia secundim D. Thomam 3. par. quæst. 17. art. 2. & quodl. 9. art. 3. humanitas Christi non habet aliam existentiam nec aliud esse, quàm esse Verbi Diuini; Christus namque licet habeat duannaturas, non habet tamen duo esse, sed tantum vnum, esse autem Verbi Diuini non pertinet ad ænum, sed ad æternitatem; non secundum, visio enim bestifica cuiuslibet beati ne dum Christi, transcédit zuu, attingens zternitate. quocirca D. Thomas putat eam mensurari non xuo, sed xternitate participata; non tertium, na sicut natura animæ Christi per se est minus simplex, quam natura cuiuslibet Angeli, hæc enim essentialiter, nec est composita, nec componens, illa autem, vt non sit coposita, est tamen componés & pars copoliti; ita intellectio animæ Christi tam quæ procedit ex scientia eius acquisita, quam quæ ex scientia infusa, est minus simplex & vnita, & in plures habitus distincta & multiplicara, quàm scientia & intellectio cuiusliber Angeli: qua rem disertis T iiij

& perspicuis verbis tradit D. Thom. z.p.q. 11. att. 6. Non igitur potest anima Christi esse (secundum D. Thomam) subjectum zui. Alij Thomistæ fecerunt Luciferum subicctum æui; ea ratione adducti, quod Lucifer secundum B. Gregorium fait supremus omnium Angelorum, ac proinde simplicissimus omnium, neque ob peccatum (Dionyfio auctore) perdidit dona naturalia, cilm igitur fimplicitas acui non fit attendenda in Angelis, penes operationem beatificam, quippe cim fecundum. D. The menfurctur exernitare participata, fed pe nes simplicitarem que est in operatione naturali Angelorú, alioquin enum non in vilo Angelorum, sed in anima Christi, vel B. Virginis Mariz ponendum effet, vepote in quibus visio beatifica sit multò perfectior quam in Angelis, necellarid conficient Luciferum, cuius naturalia lunt omnium limplicissima arque perfectissima, costituendum esse subioctum zui. Verum opinionem horum, conceptis verbis explodit D. Thomas quodlibero 5. art. 7. non dubitums affirmare Luciferú auerfum à Deo, decidisse à simplicitate, & concersum ad multitudinem rerum quatum primatum appetiit, vimeius varie diftracham fuille: quamobrem B. Dionysium in libris de Dininis nominibus cap. 4. dixisse, Dæmones infirmaci circa operaciones suas naturales. Verùm, quid attinet longius facere, inquirendo fententiam D. Thome de subjecto auizcum co in loco quem proxime ante memotauimus, explicatissimis verbis ipse demonstret, primum emiternum quod est fabicoum zui; & mensura aliorum omnium zuiternorum. effe supremum Angelum beatum.

Carerum, rationes, quibus D. Th. opinionem suam de vnicate aui probate constar poffet quis ad hunc modum refellere. Quod enim ait, fi rempus est vnum numero, eriam zuum vnum esse debere, dupliciter viciola est argumentatio; rum, quod voum este tempus, in: motucali policam, quo vno menfurentur omnes restemporales, & à veriture & doctrina Aristotelis abhorrere; superius oftendimus in hoclibro, cim agerennis de vnitate temporis: tum etiam, quia vt demus mum numero esse tempus, non ideò tamen confequens est, vnum eriam zuum elle debere Erenim, cum morus cœli, v fque adeò preceller reliquos motus, vt fit primus, antiquiffimus, perpetuus, miminuts, aguiliffimus, certiffimus, communifimus, apud omnes noeiffimes,& causs omnium aliorum motuum, vepote sine quo nullus. aliorum offe queat, ve docer Arift. 8. Phylinex. 36. no temere, nec ablque ratione facere videntur, qui faciunt vnam tempus, idque collocant in moto coli, quo vno mensurentur careri motus, qui ab copendent. At non ita fe habet res in zuo, duratio enim terum zuiterments, venus recionis est in omnibus autremis, nequenim your Angelus

gehrs ferundibu durationem est vel antiquier, vel simplicior, vel perfection, vel nobis notion, quam alius quiliber Angelus; nec duratio vaius est caussa durationis aliorum. Deinde, quod ad ciuldem sestetiz confirmationem addit, in vnoquoq; genere id esse mésuram eqrum que funt eiuldem generis, quod in eo genere est primum, simplicillimum & persectissimum: si intelligatur de mensura persectionis, concedi pocefi; sin autem de mésura durationis, negati debet: albedimem enim alionum colorum, & hominem aliorum animalium menfuram effe conflat, non fecundum durationem, fed tantum fecundum. perfectionem.

Emplicantur cadam de re opinionas Menrici, Scoti, Ochami, Durandi. CAP. XV.

LTERA opinio est Henrici quodlibero g.quest.13.& AEgi+ OpinioHendij in tractatu de Menlura Angelorum; qui opinantur quot mi vannfunt miterna, totidem mus effe constituenda: vnumquodque quodque ternum habe enim zuiternum habet funm zuum', à quo intrinsece mensuratur. pe fuum and Huius opinionis duplex est fundamentum quo en nicitur & fulcitur. à que menfa-Vnivo, quòd cùm omnia zuiterna fint paria secundùm durationem; retar. quæ sola per se est mensurabilis æao, aut in nullo æuiterno est ponédum zuum, quod nihil aliud effet quam destruere zuum : aut cum. nulla caussa sit cur magis locandú sit in vno, quàm in alio quolibet,. to wique zuiterno affignandum est zuum. Alterum fundamentum eft, vel primum, quod D. Tho. facit subjectum zui, mensuratur zuo, vel non menfuraror; non menfurari seuo, prater rationem est, quippe cum habeat durationem soquè menfurabilom, acque cetera suitesma:frn autem menfuratur zuo: vel menfuratur zuo, quod eft extra ipfum in aliquo alio zuiverno, at neque est vilum zuum superius supremo, at primo primo, neque conuenit primum æniternum menfuraci per miterna, que funt illo inferiora : vel mensuratur intrinsecè ano, quod in ipfomet haret, at pariantione vnumquodque aliorum muiternorum luo zuo menfurari potelt. Quare tot lunt zua, quot zuiterna. Sod hanc opinionem-quidam refutant ca ratione, quòdmentura deber elle extrinfeca rei menturabili, & ab ca diuerta, caque: notior, quod non haberet locum in zuiternis, si corum vnumquodque effet his iphus menlura.

Terria opinio, est Soori 2. Sent dist. 2. q.3. cui non placet, vel voum quedubes farentummodò esse zuum, vel tot esse aua, quot guiterna. Sed illud perim anterenagis probati videtur, quolibet faperius zuiteraum esse mensuram num esse më-zius zunterni, quod est illo inferius:ita vt primum sumensura secun-

Opinio Scoti,

di; & secundum, tertij; & ita deinceps in aliis. Verum, illud Scoto maxime aduersatur, quod necosse est secundum ipsum, primum zuiternum, aut nullam habere mensuram, cum tamen habeat durationem non minus, quam reliqua zuiterna, mensurabilem; aut seipso mensurari, quod & panlò ante resutatu est, & Scoto videtur improbabile.

Opinio Ochami et Du rädi, nullum afcauum.

Quarta opinio est Guilielmi Ochami, Durandi, & Gabrielis Biel 2. Sent dist. 2 qui aiunt nullum esse auum: quod, argumento ducto ex resutatione superiorum opinionm, ad hunc modum ostendi potest; si est auum; aut est suum omnium autternorum; aut est suum cuique auiterno, aut quodlibet superius auiternum est auum inferioris; sed nihil horum dici posse, satis perspicue demonstratum est, resutando opiniones D. Thoma, Hentici, & Scoti; ergo nullum est auum. Hác sententiam, assertores ac desensores aui, oppugnant ea ratione, quòd omnis durario est per se mensurabilis, & opontet mensura congruentem esse rie mensurabili; cum igitur auiterna habeanti durationem mensurabilem, & non tempore nostro; nec auiternitate Dei:neutra enim mensura propriè congruit auiternis, necessario essicitur prater tempus & aternitatem, aliam quandam mensuram constituendam esse propriam rerum auiternatum, qua vocatur auum.

# Euponitur sententia Auctoris. C A p. XV1.

Ac disputatur ab aliis de vnitate zui. Nobis auté, quid in tanta opinionum varietate propius, atque similius vero esse videatur, explicatis duabus propositionibus aperiemus: illud præmonendo, nomen zui dupliciter posse accipi. Vno modo pro ipsamet duratione zuiterna, que habet initiu, & caret sine; quomodò nemo potest negare zuu esse in rebus, nisi quis negare audeat Angelos, cœlos, animos nostros & materia prima, habere esse incorruptibile vel habuisse durationis initiu. Altero modo pro re aliqua que extra animam existens, verè sit mensura huiusmodi durationis zuiterne: atque hac significatione sumitur zuum; cùm de co disceptatur sitne in rebus, & au sit vnum; an multa. Mac distinctione zui declarata, subisciamus duas illas propositiones, que nostrava de zuo sententiam continent, paucis comprehensam.

Prima propositio. Non est in rebus aliquid distinctum à tempore, nuncupatum æuum, quod sit verè ac propriè mensura duration is æuiternæ. Hæc propositio probati potest eadem ratione, qua superiùs probata suit quarta opinio, nimitum resutando sententias corú qui introducentes æuum, variè ipsum constituunt. Verùm, prætereà construa-

confirmatur etiam hoc firmissimo argumento. Non debet poni æuu Probatur and propter durationem æuiternam, hæcenim, cum non sit quanta, & propriè non extensa, & habes partes, vtpote quæ est tota simul & indiuisibilis, & durationis acùm sit infinita, per se non est mensurabilis; non enim esse potest per miterne. se mensurabile, nisi quod est quantum, & finitum, id quod suprà in hoc libro, & perspicue ostensum est, & sæpe inculcatum. Non est etiam opus zuo, propter intellectum Angelicu, is enim cum intrinsecè, ac per se cognoscat perfecte suam durationem, sicut perfecte cognoscit suam substantiam, esse potentias, operationes, & omnia quæ naturaliter de ipso Angelo sunt cognoscibilia, ita non eget mésura aliqua extrinseca ad cognoscendam suam durationem. Etenim eùm quantitas alicuius rei per se est ignota, tunc ad eam cognoscendam adhibetur extrinsecus alia quantitas notior, quæ illi tanquam mensura applicata, eam manifestat; quod si prior illa quantitas, per se notissima esset, frustrà quæreretur mensura aliqua ad eam manifestandam. Cum igitur sua cuilibet Angelo duratio sit notissima, & tam nota quam duratio alius cuiuslibet Angeli, nihil attinet ex parte Angeli, quærere mensuram aliquam ad metiendam atque declarandam eius durationem. Denique, non est necessarium æuum, propter intellectum nostrum; tum quia ipsum zuum qualecunque fingatur, aut magis aut æquè ignotum nobis est atque ipsa duratio Angeli; quocirca non potest illud esse nobis huius mensura; tum quia nos durationem Angeli, non metimur per zuum, sed per coëxistentiam & relationem eius ad tempus nostrum, quare cum zuum non debeat poni vel propter ipsam durationem æuiternam, vel propter intellectum Angeli, vel propter intellectum nostrum, relinquitur ipsum frustrà poni. Verùm igitur est quod probandum suscepimus, per se & ex parte rei, nullum esse zuum quod vere ac proprie mensura. sit durationis zuiterna.

Secunda propositio. Est aliqua secundum nos, mensura durationis Observa diliæuiternæ. Dupliciter nos metiri folemus res æuiternas; vno modo genter dollrigeneraliter & confuse; altero modo particulariter, & distincte; priomensora durem modum conficit mens nostra essingendo quandam generalem rationis auirationem dignoscendi quanta sit duratio rerum æuiternarum ex ne- tema. garione temporis, & zternitatis: cum enim res zuiterna nec sit temporanea, quippe cum sit incorruptibilis, nec ynqua desinat esfe, neg; fit zterna, proptereà quòd habet initium durationis; més noftra (qua est solertia) animaduertit huiusmodi res æuiternas habere tertia quadam durationis speciem, interiectam & mediam inter tempus: & æternitatem, inferiorem quidem æternitate, quia initium habens aliquando esse corpit, superiorem autem tempore, quia fine carens nú-

quam effe definer: quam durationem appellamus anum, nomine viu Theologorum, iampridem recepso & triso: & que habent enimodi durationem, eas res zuiternas appellacione inde ducta, nominamus. Quare nomen zui, si quis attendar animum ad rei naturam & vsum loquentium, comperiet significare porius ipsammet durarionem zuiternam quàm aliquam eius mensusam. Porrò, ratio illa qua declaramus quanta fir durztio zuiterna, dicentes cam habere inicia, fed carere fine, vel else ante quidem finitarn, post autem infinitam; est generalis & rudis atque crash, nec tam estamensura auiternitaris, quam explicata eius notio & quan descriptio. Posterior autem modus dimetiendi durationem zuiternam particulariter, & distinat, qui est nobis manifestissimus arque familiarissimus, se per coëxistenriam, & relationem durationis æniterne ad tempus nostrum. Etenim nos durationem guiternam Angolorum apprehendimus quali coextensam tempori nostro, einfque differentiis omnibus coexistente quo fit, vt illi nos & prins & posterius, & fuisse, else & fores quamnis ipla indinifibilis existens tota fimul fit) tribuamus: illamque diftinguamus in dies ôcannos, non fecus quam durationem rerum temporatium : dicimus enim Angelos nondum vixiste & duratte lex mille annos, non enim tantum spatium temporis interfluxit, postquam ipli vnà cum mundo, & iplo tempore cresti funt. His igitur duobus modis metiri confuenimus durationem rerum auitemanum; illud auté zenum; quod ab aliis inducitur tanquam propria mensura ciusmodi rerum, & vacat, & verò nullum esse viderur in rebus, nec id ci do illarum retum agitur menfura, per fe venit acque cadit in fermenem, atque apprehensionem seu cogitationem hominum.

Verum de zuo hactenus: sequitur, vt de tempore discreto, quad à quibusdam ponitur quatta mensura ab aliis tribus supradictis discretos, verba faciamus, de quo cum pauca dixerimus, sinem huie disputationi, que est de mensuris durationum, imposeemus.

De tempere discrete, opinis Thomistanum. C A R. XVII.

R.1 A sunt genera operation Angeli. Est enim operatio eius beatissica, qua est visio dinina essentia, qua D. Thomas ait mensurari aternitate participata: est etia operatio eius trassens in res corporeas, ve cu Angelus mouet secun-

dú locú corpora, vel ipfe etiá fecundùm locú mouetur; quod genus operationis, cùm sit res quadá mutabilis, successiua & temporalis est enim motus localis, non videtur requirere aliam mensuram, quien

Icm-

tempus nostrum. Nam quòd talis motus efficiatur ab Angelo, qui est suprà tempus, & qui operando non pender à tempore, id non obstat, quominus is mensuretur à nostro tempore; alioquin pari ratione concludi posser motum primi mobilis, quoniam is efficitur ab Intelligentia, nec pendet ab alio motu, non mensurari tempore no-Aro. Quanquam non me latet D. Thomam 1. part. quæst. 53. artic.3. affirmate motum localem Angeli, qui fit propter aliquam operationem Angeli transcuntem in res corporeas, si continuus sit, mensurari tempore continuo; non hoc nostro quo mensurantur res sublunares, sed quodam alio diuerso, & superiori; ita ve secundum D. Tho. ant tria tempora inter se diuersa; vnum, hoc nostrum, quo metimur fublunares motus Physicos pendentes à motu eceli; alterum tempusquoddam continuum superius priori, non pédens à motu cœli, quo mensuratur motus localis Angeli; tertium est tempus discretum, dequo tunc disputationem instituimus. Sed hæc quam vera sint, & rationi consentanea, alij iudicent, neque enim omnia sunt huius disputationis ac loci. Mihi certè tempus illud continuum ab hoc no-Aro diuerlum, nec videtur vllá ob caussam necessariú, cum ad omné durationem cotinue successiuam, metiendam, hoc nostrum tempussatis sit, nec facile expediti possit in quo, quemadmodum, & quorsum sit illud alterum tempus. Etenim vna est ratio temporis, quæ est esse numerum motus secundum prius & posterius, qualiscunque & suiuscunque & in quocunque sit ille motus. Non enim propter motus varietatem que oritur vel ex subiedo, vel ex termino ad quem, vel ex mouente, variatur tempus, nisi tantum per accidens & materialiter.

Sed ad varietatem operationum Angeli reuertamur. Præter illa superiora duo operationum genera, tertium est continens naturales
operationes Angeli immanentes, & spirituales; cuiusmodi sunt intelligere & velle, loquor de intellectione & volitione naturali, ve
hinc excludamus beatissicam. Huiusmodi auté operationu, quatuor
secundu Thomistas sunt proprietates. Prima, quod habét duratione
verinque sinitam, incipiut enim & desinunt elle, potest namque Angelus de nouo suscipere intellectionem alicuius rei, & paulò pòst es
deponere. Secunda. Potest intellectio Angeli esse instantanea, ira ve
Angelus vno tantùm instanti remaliquam intelligat, & consideret;
potest etis diuturnior esse, si Angelus intellectionem diu continuot;
ex quo sit, ve possint huiusmodi operationes secundu suam durationé proportione quada respondere vel tempori nostro, vel vnitatum
eius instanti. Tertia in naturalibus intellectionibus Angeli est sucsessionon continua: nam vna intellection non est continua alijintel-

lectioni, non enim sibi inuicem continenter cohzrent, sed est successio discreta, vna enim intellectio succedit postaliam; potest enim Angelus intelligens hominem, deponere intellectionem eius & suscipere intellectionem cœli, vel immediate, vel mediate. 4. Huiusmodi operationes, non sunt ens aliquod fluens & successiuum, sed permanens, & totu simul; non quod volițio Angeli sit indivisibilis, non suscipiens magis, & minus: potest enim intendi & remitti; neque enim necesse est voluntatem Angeli quamcunque rem velit, in eam ferri omni sua vi, & conatu, sed quia volitio Angeli; non est sicut motus, cuius esse consistit in fluxu, & successione; & cui repugnat, vt is habeat partes aliquas simul permanentes.

Nota sentenfirete.

Harum igitur operationum Angeli mensuram, Thomistæ appellát tiam & do- tempus discretum: tempus quidem, proptereà quòd videtur esse pro-Efrinam The prium temporis metiri durationem finitam in qua est successio sesempore di cundum prius ac posterius; tempus enim definitur numerus motus secundum prius ac posterius; supradicta autem operationes Angeli, habent durationem finitam, ést que in illis successio secundú priùs & posterius, ea ratione vt paulò ante declaratum est à nobis. Discretum verò tempus appellant, quia illæ operationes Angelicæ non succedunt sibi inuicem continue sed discrete ac distincte voa consequitur aliam, siue mediate siue immediate; at hoc notirum tempus cum sit mensura motus qui est continuus habens continuam suarum partiu successionem, rité nominatur tempus continuum. Porto quælibet operatio Angeli vocatur instans, sive duratio eius sit instantanea sive non,& ex huiusmodi instatibus componitur tempus discretum: itaque vnaquæque illarum operationum mensuratur vno instanti temporis discreti, ipsa verò huiusmodi operationum successio & variatio secundum prius & posterius, mensuratur ipto tempore discreto; quemadmodum in mensura multitudinis, quælibet res siue magna sit siue parua mensuratur vnitate, multitudo autem rerum mensuratur numero.

Atque hinc licet colligere quadruplex discrimen inter nostrum tédiscrimen in- pus & hoc tempus discretum. Primò, illud est mensura successionis ter tempus co- continuæ, hoc successionis discretæ. Deinde, illud non componitur tinum El di- con suici in sancibus hoc ex suici in sancibus componitur non secus scretam secu. ex suis instantibus, hoc ex suis instantibus componitur non secus dum Thomi- quam numerus ex vnitatibus. Postea, instans illius temporis, semper est indiuisibile, nec potest vlli parti temporis coexistere: instas huius discreti temporis, licet in se sit indiussibile aliquando tamen secundú durationem suam coexistit tantum instanti nostri temporis, aliquando etia alicui parti nostri teporis. Postremò, in illo no possunt instatia esse sibi inuice immediata neque cotinue, neque contigue, neque deinceps

deinceps; vt probat Arist. 6. Phy. in hoc autem possunt instantia esse sibi inuicem immediata, ceu vnitates in numero.

Hæc est opinio Thomistarum de tempore discreto:quam innuit D. Thomas 1.par.quæst.10.art.5.ad primú & quæst.53.art.3.& quodl.10. art. 4. D.Bonauetura 1. Sent. dist. 37. eandem sequitur Héricus quodlib. 1. quæst. 13. & AEgidius in tractatu de mensura Angelorum, & Durandus 2. Sent. distinct. 2. quæ sententia probatur primum hac ratione. Duratio huiusmodi operationum Angeli, est mensurabilis: sed non æternitate, nec æuo, nec tempore nostro, ergo hoc tempore discreto: illa enim duratio non est mensurabilis æternitate, nec æuo, tum quia est verinque finita habens initium & finem, tum quia recipit successionem secundum priùs & posteriùs, quæ duo sunt contra rationem æternitatis, & æui. Nec est mensurabilis hoc nostro tempore, partim quoniam illiusmodi operationes cum sint spirituales & non pendétes ab vllo motu corporeo, sunt suprà tempus nostrum, & altiorem mensuram requirunt: partim quia potest Angelus habere duas intellectiones instantaneas sibi immediate succedentes, quæ non possunt mensurari tempore nostro, cùm sint totæ simul, & indivisibiles, nec instantibus nostri temporis, cùm sint inter se immediatè coniunctæ, quod repugnat instantibus nostri temporis.

Deinde, conantur idem persuadere multis testimoniis D. Augustini: is enim tum in 8. lib. super Genesim cap. 21. & lib. 12. de Ciuit. Dei cap. 15. cum aliis quamplurimis locis, ait in operationibus Angelorú esse implicatum tempus; & creaturam spiritualem tametsi non per loca, per tempora tamen moueri à Deo. Sed quidam vehementer vrgent Thomistas illo argumento. Si Angelus potest habere duas intellectiones instantaneas sibi immediate succedentes, quarum vnaquæque per se respondeat instanti nostri temporis, quod ipsi concedunt & sumunt ad probandam suam opinionem, ex eo necessario conficitur etiam in nostro tempore posse dari duo instantia sibi immediata: nam prior intellectio Angeli respondet vni instanti nostro, & posterior intellectio respondet etiam vni instati nostro; sed posterior intellectio ponitur immediate succedere priori; ergo pari ratione vnum instans nostrum immediate succedere priori; ergo pari ratione vnum instans nostrum immediate succedere alij instanti.

Scotus 2. Sent. dist. 2. quæst. 4. quoniam opinatur rationem æui in eo esse vr meriatur durationem permanentem, & quæ est tota simul cuiuslibet, tei qualiscunque ea fuerit, hoc est, siue incorruptibilis siue corruptibilis; siue durationis infinitæ, siue finitæ, ideò ait operationes Angeli, de quibus nunc agimus, mensurati æuo, cùm singulæ habeant durationem permanentem, & totam simul: neque referre quanta sit carum duratio sinita ne, an infinita, magna, an parua. Ve-

# DE TEMP. ÆTERN. ET ÆVO LIB. XII.

rum quia opinionem Scoti suprà refutauimus, cum ageremus de ratione æuisnon erit in præsentia opus eam refellere.

posita.

Quod igitur est iudicium, quæsententia nostra de hoc tempore eteru de tem- discreto ? Equidem tria hic statuo. Primum enim arbitror, triplicem pore difereto tantum esse speciem durationis, spectado rationem quantitatis, propter quam solam duratio est per se mensurabilis; vnam æternam, verinque infinitam; alteram æuiternam, ex altera parte infinitam; tertiam temporalem ex veraque parte finitam, que nimirum, & initium habet & finem; nec præter has alia vlla fingi potest. Deinde, aio tempus dupliciter posse accipi; vel Physice, quod tantú est in iis, quæ subilciuntur morui Physico, quo tempore certum est non mensurari operationes Angeli: vel Metaphyli, quod reperitur vbicunque est aliqua successio vnius post aliud, & variatio socundum prius & posteriùs; atq; hoc modo sumit tempus D. Augustinus, cùm inquit Angelos moueri in tempore, & in corum actionibus esse tempus. Postremò, quod in fine præcedentis capitis diximus de æuo, idem quoque de duratione operationum Angelisentiendum, dicendúmque arbitramur:nempe, huiusmodi durationem per se mensurabilem no esse, cùm sit indiuisibilis, expers quantitatis & extensionis, omne autem mensurabile necesse sit esse quantum & aliqua præditum extensione; neque verò ad eam durationem manisestandam opus esse Angelo aliqua extrinseca mensura, cu illam durationem Angelus intrinlece, & per le cognoscat perfectissime; neque nostra caussa introducendam esse mensuram aliquam illius durationis diuersam à nostro tempore, quæcum que enim fingatur, erit nobis quàm illa duratio, vel æquè ignota vel etiam ignotior : neque nos aliter illam durationem operationum Angeli metiri possumus, quam durationem existentiz ipforum,per coexistentiam nimirum,& relationem ad nostrum tempus; denique quæcunque paulò antè diximus de æuo; ea possunt ( ne læpius cadem repetantur)ad hunc locum transferri, & accommodari. Sed vereor, ne dum que ad mensuras durationum pertinent, ea nimis subtiliter ac diligenter persequor, longiùs prouectus & euagaeus sim, quam patitur ratio mei instituti, quare finem huic disceptacioni, & duodecimo libro imponens, referam me ad ea quz reliqua funt huius operis, pertractanda.

### FINIS DVODECIMI LIBRL

DE NA-



# DE NATVRA MOTVS

#### LIBER DECIMVSTERTIVS.



V & M est mous communis omnium fetum Cognitio meque natura constant, tam est cognitio eius non Philosophia modò vniuerlæ Philosophiæ naturali, sed aliis naturalin par etiam permultis disciplinis,necessaria. Quot au- termultajque tem, & quantas veilitates scientia motus ad om- alea disciplines Philosophiæ partes percipiendas adferat, conducis. hinc perspicuum esse poterit. Primo, natura,in

qua explicanda tota Physica occupatur, ignorato mosu nequit bene cognolciscum natura definiatur elle principium motus, & motus sit quippiam proprium natura, omni soli & semper conueniens; vide Arist.3. Phy. rex. 1. Deinde, res subiectæ Philosophiæ naturali, enis definitiones, demonstrationes, termini denique ac limites Physiologia definiuntur moru: & ab Aristotele scientiz speculatiue ita distingutitur, vt Phylica res motui omninò coniunctas tractet, Mathematica disciplina ratione à motu seinnétas, Metaphysica, re & ratione separatas. Posteà, pleraque ac præcipua fundamenta Philosophiæ, motu deprehensa & cognita fuerunt:motu enim reperta funt quatuor genera caussaum, quod indicat vniuscuiusque caussa definitio; motu locali & alteratione, inuenta sunt quatuor elementa; materiam primam esse, atque ingenerabilem, & incorruptibilem esse, motus patefecit: mundum zternum esse, & generationem rerum zternam Aristoteles, falto quidem, sed ex motu tamen argumétatur: priuatio motas Phylici monstrauit Aristoteli humanum intellectum ingenerabilem, & incorruptibilem esse, dissimilem formis materialibus, & vt inrellectus est, extra considerationem Physici. Quod natura propeer finem agar, mous rerum naturalium, qui ordine ac ve plurimium code modo frant, manifeste oftendit. Præterea, omnium rerum perfectio, moru declaratur & acquiritur; nam qua non funt, per morum existunt; quæ iam sunt, perfectionem suam, vel in motu habent, vt animata; vel per motum acquirir, ve res inanimatæ; vel motu perfectionem fuam aliis communicant, vt cœli & Intelligétiæ. Adhæc, fublato'

motu gradus, species, & perfectiones rerum naturalium discerni non possent. His accedit, quod ex motu natura cœli differens ab his sublunaribus, numerus, ordo, & dignitas orbium cœlestiú, & ordo vniuersi cognoscitur. Postremò, si tollis motum: nec Metaphysica, nec Perspectiua, nec Musica, nec Astronomia, nec Medicina, nec alie multæ disciplinæ, speculatiuæ, actiuæ, & factiuæ stare poterut. Vide Arist. 8. Phys. text. 22. Cùm igitur tam multiplex sit vtilitas, quam parit cognitio motus, visum nobis est separatim de motu generalem tractationem conscribere, tres ob caussas. Primò, quoniam contemplatio & cognitio rerum vniuersalium, præcedit cognitionem rerum particularium: quamobrem generalis motus præcognitio, necessaria est ad intelligendas species eius. Deinde, quoniam de motu Aristoteles & pauca vniuerse scripsit, cáque non vno in loco, sed sparsim in variis.Postremò, quia si omnia, quæ ad motum vniuerse pertinent seorsim explicata fuerint, cu ad tractationem specierum eius accedemus, breuior erit, facilior, & ordini naturali congruens earum explicatio: fic enim, & que omnis motus communia funt, & quæ vniuscuiusque motus propria, dispiciemus; & in omnibus rebus demostrationibus vniuersalibus, ac propriis vtentes, propriam, atque perfectă cuiusque. rei scientia consequemur. Tripartita auté erit tractatio motus, in tres libros diuisa. Primum enim explicabuntur, ea que attingunt essentia motus. Tú, agetur de variis & præcipuis quibusdá diuisionibus motus. Postremò, disseremus de motus æternitate. In hocauté, qui proximè sequitur, libro, tria explicada sunt, quæ pertinét ad declarandam motus natură. Vnum est, in quo Genere, vel Categoria poni debeat motus. Alterú est fubtiliter ac diligenter explanare definitionem motus traditam ab Arist.3. Phy. Tertium est, agere de terminis motus, ex quibus, vnitas, distinctio, cotrarietas, & præstantia motus, æstimatur,

### In quo Genere, seu Categoria sit motus. C. A. P. I.

Anc quæstionem tractat Alexander 1. lib. Naturalium quæst.ca.21. Simplicius in Prædicamentis, & obiter super 4. text. lib. 3. Phy, Auerroës 2. Phy. comm. 4. & 5. lib. Phy. comm. 9. Albertus in 3. Phys. tractatu 1. cap. 3. A nobis sic declarabitur, vt primò exponamus sententiam, quam arbitramur magis probabilem; deinde, si quæ remanet dubitatio propter eos, qui contra sentiunt, eam tollamus.

Sententia autem nostra duas partes habet; priori asserimus motu in aullo certo Prædicamento per se reponi: posteriori anté assirmamus, motum

motum poni in Prædicamento reductive, id est, reduci ad Prædicamentú eius rei, ad quá fit motus; vt generatio, quia fit ad substátiam, réducitur ad Prædicament u substantiæ; augmentatio ad Prædicamétum quantitatis; & similiter ali; motus. Prior pars nostræ sententiæ, ita probatur.Primò,neq; motus est aliquodPredicamentú diuersum ab aliis dece, ve putauit l'Iotinus referente Simplicio, quia dece tanmm este Prædicamenta, & omniú terè l'hilosophorú consensu rece- Probatur moptuth; & hoc demostratur tu in Logica, tu in Metaphy. neq; motus evm per se no ponitur in aliquo Prædicameto illoru dece, quia Arist.in nullo eoru perinere, ad repoluit motú, immo repoluit in Poltprędicamétis, lignificans motú Categoriam. non contineri in aliquo certo Prædicamento, sed vagari per multa Predicamenta. Deinde, omnes interpretes exponentes textú 4.lib.3. Phy.aiunt morum, non dici vniuoce, vt videre licet apud. Simpliciu, Auerroe, Alberrujergo motus non reponitur in aliquo Prædicameto; ná tá æquiuoca; quá analoga remouentur à Prædicamentis. Et cófirmatur hoc, quia ficut Arift.in 7. Metaphy. text. 4. sit substantiam esse priorem accidente, tempore, natura & persectione, ita idem scribit 8. Phyl. 6. motum localem elle priorem aliis motibus, tempore, natura, & perfectione; ergo sicut substantiæ & accidenti, non datur vnum commune genus, ita neque dabitur genus cómune motui lo-i cali, atque aliis motibus. Prætereà, motus idem est secundum rem cum termino ad quem, vt posteriùs ostendetur, & quamuis hoc apud aliquos dubium fit, tamen illud certum est apud omnes, motum no posse existere, aut definiri sine termino ad quem, quoniam ab ipso accipit vnitatem & distinctionem, vt dicitur 5. Phys. si ergo motus esset genus commune generationi, augmentationi & alterationi; ergo daretur terminus ad quem respondens illi motui generico, communis generice, & substantiæ, ad quam sit generatio,& qualitatiad quam fit alteratio, & quantitati ad quam fit augmentatio, quod & Arist.negat 3. Phy.tex. 4. & per seabsurdű est, quoniá substantia, quátitas, qualitas, cùm sint genera summa, non habent aliquod genus superiùs, neque quidpiam quod de illis vniuocè dicatur. Posteà, si motus esset vnum aliquod genus; ergo augmétatio, alteratio & alij motus, essent vnius generis, quod est falsum; quonia Arist. 5. Phylitex. 31. tradit tres modos, secundum quos motus dicitur esse vnus,nam inquit, vel motus est vnus genere, cuiusmodi sunt omnes motus, qui pertinét ad eandem Categoriam, vt omnes generationes inter se, vel alrerationes inter se : vel est vnus specie, quoniam terminus ad quemest vnius speciei, ve omnes calesactiones sunt vnius speciei, quia siúr ad calorem, qui est vna species qualitatis: vel est vnus motus nume-10, quando & subjectum, & terminus ad quem, & tempus est vnum

numero. Si autem motus in communi, ellet genus, Arist. prætermisisset alium modum vnitatis, secundum quem omnes motus possent dici esse vnius generis; quatenus conueniunt in motu, qui ponitur esse genus illorum, & ca ratione, generatio, alteratio, & latio essent vnius generis.

Posterior autem nostræsententiæ pars, quòd motus reducatur ad Caregoriam eius rei, ad quam tendit motus, sic oftéditur. Primò, quia via, & principium, reducitur ad Predicamentum eius rei, ad quam est via, & cuius est principium; sed motus (verbi graria) generationis, est via ad substantiam, & idem iudicium est de aliis; ergo, &cc. Posteà, imperfectum & perfectum non variant speciem : sed motus nihil aliud est quam res ad quam est motus, prout est imperseda, & in sieri; ve calefactio nihil aliud est quam calor prout est imperfectus & tendit ad perfectionem, quare ambo ad idem Prædicamentum pertinebut. Tum, actus, & potentia pertinent ad idem Prædicamentum; vt calor in potentia & calor in actu, non pertinent ad diuersa Prædicamenta, sed reducuntur ad idem; ergo quod est in potentia non differt genere, ab eo quod est actu; ergo multo minus quod partim est actu. partim potentia, differet genere ab eo, quod est actu; sed morus nihil aliud est quàm res que producitur, prout partim est actu partim potentia; ergo non differet genere ab ipsa re:nam si calor in potentia est ciusdem Categoriæ, arque calor in actu; ergo calor(vt ita dicā) fiens, qui partim est actu partim potentia, erit quoque eiusdem Categoriz, atque calor in actu: & hanc rationem tangit Anerr. s. Phyl. comm.9.

Zorial.

· Nunc respondendum est cuidam obiectioni que contra supradi-Renit Alexã. Cham sentétiam existit ex his que scribit Alex. 1. lib. Naturaliú quest. der moth re- cap, 21, illic enim ait motum pertipere ad varias Categorias, nimirum ferri posse ad ad Categoriam quantitatis, ad aliquid, passionis, qualitatis, & ad Categoriam eius formæ ad quam dirigitur motus. Sed respondendum est, motum, per se ac directe, ad nullam Categoriam pertinere( vt suprà oftensum est)secundum quid autem, pro vt variis modis confideratur, etiam posse referri ad varias Categorias. Potest enim reduci ad Categoriam quantitatis, quatenus est de genere continuorum, vt hic inquit Arift.principio lib 3. Phyl. nam continuum & discretum, species sunt quantitatis:ad Categoriam verò ad aliquid, quia motus est actus mouentis in mobili, vt definit Aristot. 3. Phys. text. 23. mouens auté, & mobile sunt relatiua: reuocatur quoque ad Categoriam pasfionts, quia ficuti passio est in patiente, ira motas in mobili, & ficuti per passione res transmutatur & afficitur, ita quoque per motum; & quia temia species qualitatis appollatur passio, & patibilis qualitas, hoc

hoc etiam nomine motus redigi posset ad Categoriam qualitatis:postremò, quia mottes est via ad aliquam formam, & non differt ab ca, nisi tanquam imperfectum à persecto, merito reducitur ad Prædicamentum illius:hæc igitur considerans Alexander,scripsit motum referni posse ad varias Categorias. Quod auxem hæc vere & propeie dici nequeant de moru, hinc planum est: morus enim per le non est in Prædicamento quamicatis, quoniam Arift.& in Logica in Caegoria quantitatis, de in Metaphy Elib. 5. tex. 18. ait motum effe quantum per accidens:nam com dupler fit racio quanticaris, vna effe divisibile in paper, alcera esse mensuram; neutra per le connenit motui, morus enim divisibilis est vel propter mobile, vel propter id in quo se motes: ratio autem menfetæ non conuenit motui per se, sed propter sempos, quad est numeros motos. Deinde, noque est in Categoria ad aliquid, nam si motus est relatiuum, necessario habebit suu correlatimm:hoc autem, vel crit mobile, vel mouens, nam quid fit alind, ne fingi quidom potest: at respectus motus ad mobile, cum sit respectus accidentis ad from Inbiectum, non pertinet ad Categoriam ad aliquid, alioquin omnia accidentia includerentur in Prædicamento ad aliquid; respectus autem motus ad monens, est respectus essectus ad candlam, qui licer securdario &, vt vocant, secundum dici, habeat vim aliquam relationis, tamen principalitor & secundirm elle, minime haber; aliaqui omnes ves que producte lunt à Deo, conijci deborent in Categoriam ad aliquid. Quòd non fit in Categoria actionis, vel paf-Monis, ex co perspicuum est: quia motes indisferens est ad actionem, vel passionem: & idem motus, prout habet respectum ad agons, dicitur actio, prout autem habet respectum ad patiens, dicitur passio; quaze si quia per motum patiens moueur, debet motus poni in Catogoria pallionis; ergo pati ratione, quia per motum agens monet, zeque debaret collocati in Categoria actionis. Deinde, fi motus est in Categoria passionis; ergo hac est bona pradicatio, motus est passio; fimilizer hac quoque est bona, actio est motus; ergo à primo ad vlrimum, enit quoque bona prædicatio hæc, actio est passio, per illam regulam priorifticam, Dici de omni, 6cc. quod abfurdú eft, quippe cum actio. Se passio sint Categoriæ diversæ inter se. Quòd autem air Alexander, moum percinere ad tertiam speciem qualitatis, quatenus est questam passio, non estabsolute verum; nam passio, que est tertia species qualitatis, non est quilibet motus, sed tantum est alteratio, neque est qualiberalteratio, sed que breui, & celeriter eransit, nec afficit, atque denominat subirotum, Verum ad quam Categoriam pertineat mous, latis dictum lit.

V iij

# Explicatur definitio motus tradita ab Arift. 3. Phys. text. 6. CAP. 11.

RISTOTELES in 3. libr. Phyf. magna diligentia vfus eft n in explicanda natura motus:nam à text.3.víque ad 6.prçmissit quatuor hypotheses valde vtiles, ad definiendú mo-tum. Deinde, dedit tres definitiones motus; vnam text. 6. alteram text.16.tertiam tex.23.Posteà multis modis declarauit & cófirmauit primam definitionem, à tex.7. vsque ad 12. explanando particulas definitionis, à tex.12. vsque ad 16. demonstrado cos, qui secus de motu senserunt, vel aliter ipsum definierunt propriam naturam çius ignorantes, multum errasse. Postremò, quoniam ve dicitur libro 4.Phyl.tex.31.signum bonz definitionis est, ex illa solui posse dubitationes, quæ circa rem definitam existunt, ideireo Arist. à tex. 18. vsque ad 24. diligenter exponit duas dubitationes quæ de motu afferti solent, nimirum an motus sit in mobili, an potiùs in mouente; & an idem sit actus mouentis,& mobilis: quæ dubitationes ex secunda & tertia definitione motus facile dissoluuntur. Sed de viis quibus institit Arist, ad inuestigandam definitionem motus, vide Auer 3. Phyl comm. 12. Cùm igitur cognitio motus pernecessaria sit, disficilis tamen(vr dicitur 3. Phy.tex.15.) cu sit motus actus imperfectus & mixtus cum potentia; enitendum nobis est, vt eam plana, & facilem reddamus. Quod speramus nos assequi posse, si primum omnes particulas primæ definitionis subtiliter, & diligenter explanemus: deinde dissoluamus difficultates que circa hanc definicionem occurrut. Definitio autem motus à nobis explicanda hæc est, Motus est actus entu in potetia, prout in potentia. In qua sunt quatuor particul. Prima est, Adm. Secunda, Entis. Tertia, In potentia. Quarta, Prout in potentia, quas sigillatim dilcutere oportet.

delechia.

Ailm Græce est evτελέχεια,& sic legit Alexander, Porphyrius, & ci queat en- Themistius. Sed hæc lectio non probatur Simplicio, quoniam nomen endelechiæ, vr declarat erhymologia eius, significat perfectionem, quæ duplex est (vt dicitur 2.de Anima tex.2.) vna est forma perfecta, altera est operatio à tali forma proficiscens: motus autem est actus imperfectus, vr dicitur 3. Phylitex. 15. quare Simplicius mauult legi, energiam, quod nomen dicitur de omni actu, tam perfecto, qua imperfecto. Verum pro Alexandro & aliis dici posset, vocabulum endelechiæ propriè quidem sumi pro actu persecto, interdum tamen ample vsurpari pro omni actu; vt idem valeat, atq; energia: nam Aristoteles paulò infrà loquens de motu an sit motus vous actus

mouch-

mouentis, & mobilis, indifferenter vocat nunc endelechiam, nunc energiam. Et sicuti generatio, quæ est via ad naturam, vocatur natura, vt 2. libr. Phyl. text. 14. dictum est, ita quoque motus, quoniam est via ad formam quæ propriè dicitur endelechia, poterit etiam appellari endelechia.

Sciendum est autem, in omni re naturali, quæ accipit esse per ge- Triplex act? nerationem, inueniri triplicem actum: vnum per quem res fit, & hic in omni re est motus; alterum, per quem res habet esse, & hic est forma; tertium, "aturaliper quem agit, & hie est ipsa operatio: quamuis igitur forma dicatur actus primus respectu operationis suæ, tamen potest dici actus secudus, respectu motus per quem acquiritur. Actus verò primus & vlti-mus, semper in idem numero incidunt respectu diuersorum; nam motus respectu mobilis, est actus primus & imperfectus, respectu autem mouentis, est actus vltimus, & perfectus; quia proficiscitur à forma quæ est in mouente. Nam vt dicitur 3. Phy. text. 17. semper mouens affert aliquam formam, quæ est principium motus. Hinc igitur facile intelligitur definitio motus quam Themistius tradit 3. Phy. super tex.7. dicens (motum esse primum actum eius, quod est in potentia). Nam secudus, inquit, actus, est forma, per quam res iam quiescit: cur enim vocet motum actum primum, ex his quæ diximus palàm est. Similiter planum est quod hoc loco scribit D. Thomas, asserens res antequam moueantur esse in duplici potentia, vna ad sieri, altera ad esse:prior potentia reducitur ad actum per motum, nam cum res mouetur, tunc fit, & non est ampliùs in potentia ad fieri, vel moueri; altera verò reducitur ad actum per formam, quæ completo motu, dat esse rei. Dicitur autem motus actus, quia necesse est, cum mouetur res, habere aliquid formæ, quæ est actus: nihil enim aliud est motus vt, verbi gratia, calefactio, quam calor qui producitur ab igne, & continuè perducitur ad ampliorem perfectionem.

Sed hîc existunt quatuor dubitationes. Prima est, cum motus sit Quatuor daactus mixtus cum potentia, cur potius definitur per actum, quam per bitationes. potentia. Secunda est, Arist. 2. de Anima text. 2. facit duplicem actum, vnum primum quem ait esse formam, alterum secundum, quem dicit esse operationem prouenientem à forma; neuter autem conuenit motui, nam neque motus est forma perfecta, neque est operatio proneniens à forma, sed potius tendens ad formam; ergo male dictum est morum elle actum primum. Tertia est, dictum fuit rem cum mouetur, non esse amplius in potentia ad motum, sed esse in potentia ad formam; contrà, quia motus, cum fit continuus & diuisibilis, habet partes alias priores, alias verò posteriores, cùm igitur res est in priori parte motus, erit etiam in potentia ad posteriores

partes eiusdem motus, verbi gratia, sit calefactio que durer ve octo, res que calefit, cum habet calefactionem vt duo, adhuc est in potentia ad calefactionem ve quatuor, ve lex, ve octo. Prætereà, motus re idem est cum forma quæ acquiritur per motum;ergo si quod moue--tur est in potentia ad formam, erit quoque in potentia ad motum; quia quantum reftat formæ, tantum reftat motus. Quarta est. Simplicius super text. 7. libr. 3. Phys. refert Alexandrum definiuisse motum hoc pacto; Motou est prima mutatio eins, que dest in potentia pro ve tale est; quam definitionem Simplicius duplici nomine reprehendit, primò, quia cum motus, & mutatio idem valeant (nam licet Arist. in 5. libr. Phy.distinguat motum à mutatione, tamen in 3. Phy. vbi definit motum vtrunque vocabulum indifferenter sumit) definire motum per mutationem, est idem per idem definire, & ignorum per zque ignotum; deinde, quid sibi vult motum esse primam mutationem?nam fi motus est prima mutatio; ergo post motum eritalia secunda mutatio; at post motum non est nisi forma, quæ tantum abest, vt sit motus, vt ea præsente omnis motus cesset, & per ipsam res quæ anteà mouebatur, quiescat. Hæc Simplicius contra Alexandrum. Dubitatur igitur, an definitio Alexádri defendi, & in boná partem accipi possit.

Solumeur supradicta quatuor dubitationes.

Cur motus E D ad has dubitationes, difficile non est respondere. Ad priquàm poten-Na.

mam igitur, ita respondeo. Motus definitur per actum, & nó per potentiam, multis de caussis. Primò, quia motus re idem est cum forma que producitur, at forma non est potentia, sed actus, tum, quia motus est quædam operatio, omnis autem operatio est actus. Posteà, quia idem motus est mouentis & mobilis, non potest autem essocadem potentia mouentis & mobilis; quia potentia mouenris, est actiua, & est in ipso mouente, potentia autem mobilis, est passiua, & in ipso mobili: si ergo motus debet esse vnus mouentis & mobilis, non poterit elle potentia, sed erit actus, qui transit à mouéte in mobile; quia per motum semper acquiritur & augetur actus, potentia autem perpetuò minuitur ac deperditur. Postremò, motus nó solum definitur per actum, sed etiam per potentiam, sed actus ponitur loco generis, potentia autem loco differentiz in obliquo; & quoniam cum accidens definitur in abstracto, genus eius ponitur in te-Co, differentia autem in obliquo que differentia sumitur ex habitudine ad subjectum; ided in hac definitione motus, actus, qui renet locum generis ponitur in recto, potentia verò, que gerit vicera differentiz, ponitur in obliquo.

Ad

Ad secundam. Aristoteles 2. de Anima, tantúm loquitur de actu perfecto; qui tantúm est duplex, forma, & operatio forma: non autem hic loquimur de omni actu. Forma igitun, quamuis inter actus perfectos est primus actus, tamen inter actus simpliciter sumptos, est secundus; quia forma sequitur motum per quem acquiritur.

Ad terriam. Est duplex genus rerum : quædam res sunt permanen. tes, vt homo, & fatua:aliæ funt fuccessiuæ, vt motus & tempus, quarum esse consistit in fieri, & in stuxu quodam. Inter quas res hoc interest; quod permanentes, tunc dicuntur esse actu, cum porfecte habent suum esse, & simul obtinent omnes partes suas; tunc enim dicitur actu esse homo, cum obrinet perfecte esse hominis, & possidet omnes suas partes : res autem successivæ, quoniam non possunt secundum omnes partes simul esse, tunc dicutur esse actu, cum vel vna pars, vel aliquid iplarum actu est fluens ad reliqua, (verbi gratia) núc dicitur esse dies Martis, non quod, totus hic dies simul sit nunc, sed quia est aliquid huius diei cohærens eum eo, quod præcessit, & continuum, atque fluens ad ca quæ sequuntur. Hinc facilè soluitur dubitatio proposita, motus enim cum sit ens successiuum, tunc dicitur actu este, cum actu est aliquid ipsius continuum cum reliquis partibus motus, vnde res quæ mouetur, dicitur iam acu habere motum, etiam si non habeat actu omnes partes motus, nec dicitur amplius in potentia ad motum. Forma autem dupliciter considerari potest, vel ve est in fieri, quo modo re non distinguitur à motu, & sic quod mouetur, non est in potentia ad formam, sicuti neque ad motum; vel confideratur vt forma est perfecta dans esse perfectum rei, & sic differt à motu, & quod mouetur dicitur esse in potentia ad illam. Ergo, ve vno verbo dicam, quod mouetur, non est in potentia ad formam imperfectam,& in fieri, sed ad formam perfecta, & in esse completo.

Ad quartam. Pro Alexandro dupliciter responderi potest. Primò, ve dicamus nomen mutationis valdè amplè sumi ab Alexandro, se multò latiùs, quàm hoc loco vsurpetur nomen motus ab Aristotele: est enim duplex mutatio, vna per quam res mutatur à non esse alse some siue forma suerit substantialis siue accidentalis: altera per quam res mutatur ab esse some ad operationem eius (verbi gratia) duplex est calesactio aqua, vna passiua per quam aqua calesir, se acquirit calorem, altera actiua, cum aqua per calorem acquisitum calesacti alias res, hanc distinctionem mutationis, colliges ex Aristot. 8. Phys. 32. Se 2. de Anima 57. motus est mutatio illa prima, per quam res à non-esse forma mutatur ad esse illins. Alexander igitur fortassis respiciens hac duplicem mutationem, definiuit motum per primam mutationem, distingueus illum à secunda; nam prima est mutatio ad

formam, secunda est mutatio à forma ad operationem. Deinde, posset etiam dici, Alexandrum non dixisse motum esse primam mutationem, sed primum actum: quod ve credam; duplici ducor coniectura, tum quia Themistius qui in explanatione Aristor. omnes sententias Alexandri breuitate sua paraphrastica expressir, definiuit (vt suprà diximus)motum per actum primum, no per mutationem. Tum etiam, quia quod subiungit Alexander, ideireo motum esse primam mutationem, quia forma, per quam res quiescit, est secunda, non sibi constaret, nam si forma est mutatio secunda, quomodò per eam res quiescit? Deinde, absurdum est formam, quæ est rerminus motus appellare mutatione. Verisimile igitur est, Alexandru, non scripsisse mutationem, sed actum: si enim sic legamus, oratio ipsius habebit verã & Philosophicam sententiam; motus enim est actus primus, quoniam per illum res, quæ ante erat in pura potentia, incipit attingere esse, & a-Aum; forma verò est secundus actus, quoniam adeptione illius, res deponit omnem potentiam, & perfecte acquirit suum esse.

# Exponuntur reliqua particula definitionis motus. C A P. 1111.

ECVNDA particula definitionis motus est illa; Entis. Ens bifariàm sumitur, vel vt est nomem transcendens, & sic nó ponitur hîc, quia Arist. & in 6. Topicorú vetat huius modi transcendétia ponere in definitionibus. Vel accipitur ens,

vt est participiú verbi substátiui, sum, & túc significat id quod est, vel existit, & hoc modo sumitur hîc: vt sit sensus, motus est actus entis in potentia, id est, eius quod existit in potentia. Sed dices, cur Aristin hac definitione non posuit proprium subiectum motus, quod est corpus? Respondeo, Aristotelem subiectum motus insinualse in secunda definitione eius, cùm dixit 3. Physicorum text. 16. motum esse actum mobilis inquantum mobile, sed quia nondum certum erat, an omne quod mouetur sit corpus, sed hoc 6. Physidemostrabitur, ideò Arist. non posuit corpus in definitione motus.

Tertia pars definitionis est; In potentia. Sed dicet aliquis, si motus est actus, quomodò, id quod mouetur dicitur esse in potentia? Respondeo, duplicem esse actum, vnum persectum, qui ausert omnem potentiam, & hic est forma persecta: alterum impersectum, qui semper habet adiunctum aliquid potentiæ dum est, & cum potentia penitus tollitur, desicit ille actus; & talis est motus. Vnde rectè Arist. 9. Metaph. text. 17. & 3. Phys. text. 57. ait duplicem esse potétiam: vnam, quæ tota simul reducitur ad actum, ita vt nihil remaneat ipsius: alteram.

teram, quæ reducitur ad actum impersecte, ita vt neque omnino pereat, neque omnino maneat integra: & Auerroës 9. Metaph. comment. 11. ait quendam esse actum, qui expellit omnem potentiam, alium verò, qui non potest omnino separari à potentia, & talis inquit reperitur in materia, in divisione cotinui & in motu. Vide etiam de hoc Themistium 3. Phys. super text. 6.

Nec mirum videri debet, quod mouetur simul esse actu & poten- Quet medit tia, nam hoc potest contingere tribus modis: primò, vt simul sit actu coningat ide & potentia respectu diuersorum, veluti aqua actu est frigida, & po- # actu & tetia calida: tum respectu eiusdem, sed diuersis temporibus: vt aqua, potentia. quæ nunc est potétia calida, paulò post si fuerit admota igni, euadet actu calida: postremo, vr idem respectu eiusdem,& simul, sit actu & potentia, sed non codem modo, verum est actu imperfectum, & potentia ad perfectionem tendens: vt aqua, quæ calefit est actu & potentia calida, est actu calida, respectu caloris impersecti, quem iam habet, est potentia calida, respectu caloris perfecti, quem nondum haber. Hoc modo omne quod mouetur dicitur simul elle actu, & potentia; ex quo manifestum est in quibus rebus motus reperiatur, videlicet in his, quæ participant actu, & potentia ; quocirca Intelligentiæ apud Peripateticos (licet id falsum sit) non subiiciuntur motui, quoniam secundum Arist. carent omni potentia: cœlum autem ficuti tantum habet potentiam ad vbi,& ad locum, fic etiam tantum habet motum localem; cæteræ autem res sublunares, quoniam propter imperfectionem earum, multiplici constant potentia, ideò multis etiam, & variis motibus cientur.

Porrò, cum res naturales quæ mouentur, constent actu & potentia, hinc fit vt simul moueant, & moueantur, agant, & patiatur; prout enim actu sunt, mouent & agunt, prout autem potentia, mouentur & patiuntur: quod Aristot, confirmat 3. Phys. text. 8. & 16 & in libris de Generatione multis locis; ex quibus locis aperte colligitur dari reactionem, de qua re grauis controuersia est inter Philosophos: verùm aliena huic loco, & à nobis explicanda in libris de Elementis. Sed (vt hoc obiter dicamus) sex conditiones requiruntur vt fiat rea-Aio, id est, ve agens in agédo patiatur ab eo in quod agit. Prima est. Sex. necessas Vt fit agens corporeum, nam Intelligentiæ mouent cælum, & non via sunt "us mouentur ab iplo, quoniam sunt incorporeæ, non potest autem in- fat reactio. corporeum Phylice moueri ab eo quod est corporeum. Secunda. Vr agens habear eandem materiam atque patiens, nam cœlum agens in hæc inferiora, nihil patitur ab ipsis, proptereà quòd habet materiam longe diversam. Tertia. Vt agens agat actione Physica & reali, non autem intentionali, & spirituali; siquidem color mouet visum,

Digitized by Google

& camen non mouerur ab ipso, similiter quodliber sensibile & intelligibile, & appetibile mouent suas potentias, & non mouentur ab iplis. Quarra, Intelligitar hoc præcipuè in mora locali & alterationis, maxime verò in motu alterationis, nam non necesse est quod generat generatiab co, quod generatur. Quinta. Vt patiens non fat nimis debile, sed habeat tantam vim, vt possit aliquantulum agere in id à quo patitur: vade si cator valde exiguas admoneatur summo frigori, patieter, & non aget. Sexta. Vt agens fit intra sphæram actiuitatis iplius patientis, hoc est, vi fit in ea distantia, vi possit victus parientis pertingere vique ad agens, nam si esset tale ancernallum, ve a zeus quidem posset attingere ipsura passum, patiens verò non poslet virtutem luam transfundere vique ad agens, tunc heret actio ime reactione.

An potentia esentia mo-Øm.

Sequirar quarta & vitima para definitionis motos; Prout in patentia. fit magis de Ex hoc patet potentiam elle magis de ratione & natura motus, quam actum; quonism actus ponitur loco generis, potencia verò loco differentie: differentia autom magis attingit quiditatem rei quam genus. Tum, quia motus accipit vnitatem, & diftinctionem à termino.ad quem, respectu cuius ch in potentia. Deinde, quia ses que moneter non mouerar respectu forme, quam iam haber, quia iam quisscit in illa, & că iam possideat ipsam, frustrà moncresur ad ipsam; ergo mouetur propter formam, quam nondum habet, sed potest habere; quare motus precipue sit propter potentiam. Posted, sit aque, que admora igni calefiar, & feruear, hec fimul & calefir ab ague, & calefacit aliud, nempe manum vel aliud quiddam fihi adiundhom, non potelt autem respectu ciusdem principij & calefacere,& calefac ri.Impossibile enim est idem esse principium agendi & patiendi; ergo respecta diversorum principiorum; sod calefacit respectu actus, id est, respectu caloris, quem actu haber; ergo calestet non respectos illius, sed respectu caloris, quem nondum haber, sed pergit, & tendit ad illum habendum, Itaque in omni moto tria infunt, primò est actu mi motor repe- aliquid forme ad quam fit motus; cum est potentia ad ampliorena participationem illius forme; denique est quidam fluxus, &( vt fic loquar)quædam tendétia ad illam formam. Nam a hoc tertium de-In, quamnis duo priora adfint, tamen non etit motus: vi(verbi gratia) si aqua, que calefit remoueatur ab igne, habet quidem actu aliquid caloris, habet item potentiam ad ampliorem calorem, tamen quia non habet illum fluxum, & tendentiamad colorem, quam anteà ex præsentia ignishabebat, ideò non dicitur moueri, vel caleficui.

rizi.

Explicaentes

#### LIBER DECIMVSTERTIVS.

Explicantur decem magni momenti dubitationes, qua circa definitionem motus existunt.

CAP. V.



V N c explicandæ funt aliquæ dubitationes, quarum folutio magnam lucem afferet ad percipiendam meliùs naturam

Prima dubitatio. An hæc definitio motus sit vniuoca æqualiter An definitio conueniens omni motui? Respondendum est, hanc definitionem motus se vuimotus non esse vniuocam. Ita enim sentit Alexander, Simplicius, Themistus, Auerroës, & Albertus 3. Phys. super text. 4. & ratio est. Primò, quia motus qui definitur, non est aliquod genus vniuocum, ve suprà ostésum est, quare nec definitio potest esse vniuoca. Deinde, quia principaliter dicitur de motu locali & præcipuè de motu circulari, ab hoc enim necessariò cæteri motus dependent, & hic est natura, tempore, & perfectione prior cæteris. Ad hæc generatio, & corruptio, cum subitò & in instanti fiant, non continentur in hac definitione per le, sed ratione præcedentium dispositionum. Prætereà, Vocabula illa definitionis, Entu, Altu, Petentia, non dicutur vniuocè de suis inferioribus. Amplius, signum huius est, quod cum morus essentialiter pendeat à termino ad quem, vt à quo accipiat vnitatem & distinctionem, tamen hio non exprimitur in hac definitione: terminus autem ad quem respondens motui vniuerse sumpto, non est. aliquid vniuocum, quod de qualitate, quantitate, & vbi, ad quas res terminantur species motus, vniuocè dicatur. Postremò, cum cœlum semper actu sit in suo loco, neque varietur nisi secundum quid, hoc est ratione partium, hac definitio non conveniet motui cœli, nisi fecundum quid, non enim coelum dicitur elle in potentia, nisi secundùm quid, ad vbi, non quidem secundum se totum, sed tantum secundum partes. Atque hoc loco intelligendum est, motum; si in eo consideretur id quod haber aliquid perfectionis, vel secundum durationem, vt esle æternum, vel secundum vniformitatem, vt esse inmariabilem, vel secundum causalitatem vt esse, causam rerum sublumarium, vel lecundum principium eius effectioum, ve fieri ab anima vel ab Intelligentia, si, inquam, hac ratione consideretur, principalizer dici de motu circulari orbium cœlestium: sin autem consideretur Lecundum id quod habet imperfectionis, vt esse in potentia, & interterminos oppositos, qua ratione consideratur & definitur ab Ari-Acrele in 3.86 s.lib. Physicorum, nó dubium est quin hæc ratio morus principaliter conuenier morui rerum sublunariu & minus principaliter motui cœli. Non igitur pugnant inter se duo illa quæ suprà.

diximus, nimirùm, motum principaliter dici de motu locali ac circulari, definitionem autem motus ab Aristotele traditam minùs principaliter ac secundùm quid conuenire motui cœli.

Secunda dubitatio, quid intelligitur per illud, Entis in potentia? Nam videtur posse intelligi, & mobile, & ipsum mouens; nam ante motú & mobile erat in potentia vt moueretur, & mouens vt moueret; & cum fit motus, sicut mobile partim iam est actu motum, partim debet amplius moueri, sic mouens partim iam actu mouit, partim debet etiam vlteriùs mouere. Respondeo, proculdubiò Aristotelem illud, Entu in potentia, intelligere, ip sum mobile, & non mouens, quod patet ex duobus; primò, quia omnia exempla quibus definitionem motus declarat, pertinent ad mobile; deinde, quia in reliquis duabus definitionibus, loco illius, Entu in potentia, ponit, mobile; dicens, motus est actus mobilis in quantum mobile. Verum & Simplicio & mihi placet, huiusmodi definitionem posse accommodari etia mouéti; & caussa est, quia vnus idémque motus est actus mouétis & mobilis. Itaque per illum & mobile deducitur ex potentia passina ad actum, & mouens ex potentia actiua ad effectum suum: & sicuti mobile successive mouetur, & cum perfecte accepit formam desistit moueri, sic mouens successiue mouer, & cum perfecte formam produxerit, desinet mouere. Sed etiam in hoc, multiplex est discrimen. Primò. Quia motus respectu mouentis est actus perfectus, respectu mobilis est impersectus. Secundò. Quia respectu mobilis respicit potétiam passiuam, respectu mouéris potentiam actiuam. Tertiò. Quia respectu mouentis, producitur à forma, respectu mobilis tendit ad formam. Quartò. Quia per motum mouens dat aliquid, & ideò motus indicat perfectionem mouentis: at mobile per motum accipit, & acquirit aliquid, quod arguit ipsum esse impersectum. Quintò. Quia talis mutatio mouentis ab habitu ad vsum eius, non est propriè motus eius, quamobrem Aristot. in 1. de Anima 57. mutaționem, quæ in agente fit ex førma seu habitu ad operationem, negat esse alterationem.

Tertia dubitatio, cum Aristoteles tradat in 3. Phys. rext. 6. 16. & 23. tres definitiones motus. Vna est; Asturentis in potentia, prout in poreira. Altera est; Astur mobilis prout mobile. Tertia est; Astur mouetis in mobili: vel eius quod potentia astiuum est, es eius quod potentia passimum quatenus huiusmodi ac simpliciter. Videndum est quid inter has definitiones interst. Respondeo, primam dofinitionem esse magis Metaphysicam quam Physicam, quoniam illa vocabula, Ess., Astur, Potentia, sunt Metaphysica: tamen ea videtur maxime declarare, & aperine, propriam naturam motus ignotamantiquis; motus enim neque est pura potentia

tentia, neque est purus actus, sed est quasi medium quiddam, hoc est, actus mixtus cum potentia. Veteres autem cum viderent motum Comparatio neque esse puram potentiam tantum, neque actum, & non animad\_ inter tres deverterent hunc actum medium, valde hallucinati sunt in explicanda sinitiones mo natura motus. Hoc igitur nomine commendanda est prima defini- ab Aristotele. tio. Secunda verò definitio, est magis Physica, constat enim terminis Physicis, & exprimit proprium subjectum motus, quod est mobile. Sed Alexander dubitat, quomodò definitur motus per mobile, cùm ambo sint æquè ignota? & respoder, hæc esse relativa, in quibus non est vitium vnum definiri per alterum; vt docet Arist. 6. Topicorum. Sed ego arbitror neque motum & mobile esse propriè relatiua, mobile enim non refertur ad motum, sed ad mouentem, & falsum est, motum & mobile esse æquè ignota: mobile enim notius est quàm motus; quod aperte scribit Arist. 4. Phys. text. 104. aiens motum esse notum propter id quod mouetur. Idem scribit 3. Phys. Themistius. super text.16. Tertia autem definitio, duplici nomine laudanda est, tum quia complectitur omnia, à quibus dependet esse ipsius motus: motus enim, quia est accidens, necessariò pendet à subiecto mobili: quoniam verò esse ipsius consistit in quodam fieri & fluxu, necessariò etiam dependet à mouente ; tum etiam quia, ve ait Auerroës, ex hac definitione tollitur illa grauis dubitatio, an sit idem actus momentis, & mobilis: nam si motus est actus mouentis in mobili, profectò idem numero motus diuerso modo sumptus, erit actus mouentis,& mobilis, vt latiùs dicetut infrà

Quarta dubitatio, cum motus essentialiter pendeat à termino ad cur in defiquem,à quo (vt sæpe diximus, & in hoc libro paulò infrà latiùs edo. nitione mo-motus non exprimitur terminus ad quem? Respondeo, hic definiri minus ad motum in communi; non datur autem aliquis terminus ad quem quem. communis omni motui, sicuti non datur aliqua natura communis Substantiæ, & accidenti: ob hanc igitur caussam in definitione motus non explicatur terminus ad quem, tamen tacitè significatur, & continetur illis verbis, in potentia, prout in potentia: nam quod mouetur est in potentia;ad quid? proculdubiò ad terminum ad quem, cuius gratia fit motus, & quo adepto cessat motus.

Quinta dubitatio, an motor sit de quiditate ipsius motus; ratio dubitandi duplex est, tum quia Arist.in terria definitione motus po-sis de effentia nit motorem, dicens motus est actus mouetis in mobili, vel actiui in motus. passino: quicquid auté ponitur in definitione alicuius, videtur pertinere ad essentiam eius: tum etiam, quoniam à quo pendet vnitas rei, ab co quoque pendet entitas, & quiditas ipsius, si quidé ens & vnum,

formam, secunda est mutatio à forma ad operationem. Deinde, posset etiam dici, Alexandrum non dixisse motum esse primam mutationem, sed primum actum: quod vt credam; duplici ducor coniectura, tum quia Themistius qui in explanatione Aristor, omnes sententias Alexandri breuitate sua paraphrastica expressir, definiuit (vt suprà diximus)motum per actum primum, no per mutationem. Tum etiam, quia quod subiungit Alexander, ideireo motum esse primam mutationem, quia forma, per quam res quiescit, est secunda, non sibi constaret, nam si forma est mutatio secunda, quomodò per eam res quiescit? Deinde, absurdum est formam, quæ est terminus motus appellare mutationé. Verisimile igitur est, Alexandru, non scripsisse mutationem, sed actum: si enim sic legamus, oratio ipsius habebit verá & Philosophicam sententiam; motus enim est actus primus, quoniam per illum res, quæ ante erat in pura potentia, incipit attingere else, & a-Aum; forma verò est secundus actus, quoniam adeptione illius, res deponit omnem potentiam,& perfecte acquirit suum esse.

#### Exponuntur reliqua particula definitionis motus. CAP. 1111.

ECVNDA particula definitionis motus est illa; Entis. Ens bifariàm sumitur, vel vt est nomem transcendens, & sic no ponitur hîc, quia Arist. & in 6. Topicor u verat huius modi transcendetia ponere in definitionibus. Vel accipitur ens,

vt est participiú verbi substátiui, sum, & túc significat id quod est, vel existit, & hoc modo sumitur hîc: vt sit sensus, motus est actus entis in potentia, id est, eius quod existit in potentia. Sed dices, cur Arist. in hac definitione non posuit proprium subiectum motus, quod est corpus? Respondeo, Aristotelem subiectum motus insinualse in secunda definitione eius, cùm dixit 3. Physicorum text. 16. motum esse actum mobilis inquantum mobile, sed quia nondum certum erat, an omne quod mouetur sit corpus, sed hoc 6. Physidemostrabitur, ideò Arist. hic non posuit corpus in definitione motus.

Tertia pars definitionis est; In potentia. Sed dicet aliquis, si motus est actus, quomodò, id quod mouetur dicitur esse in potentia? Respondeo, duplicem esse actum, vnum persecum, qui ausert omnem potentiam, & hic est forma persecua: alterum impersecum, qui semper habet adiunctum aliquid potentia dum est, & cum potentia penitus tollitur, desicit ille actus; & talis est motus. Vnde recte Arist. 9. Metaph. text. 11. & 3. Physicext. 57. ait duplicem esse potetiam: vnam, que tota simul reducitur ad actum, ita vt nihil remaneat ipsius: al-

teram,

teram, quæ reducitur ad actum imperfecte, ita vt neque omninò pereat, neque omninò maneat integra: & Auerroës 9. Metaph. comment. 11. ait quendam esse actum, qui expellit omnem potentiam, alium verò, qui non potest omninò separari à potentia, & talis inquit reperitur in materia, in divissone cotinui & in motu. Vide etiam de hoc Themistium 3. Phys. super text. 6.

Nec mirum videri debet, quod mouetur simul esse actu & poten- Quet modis tia, nam hoc potest contingere tribus modis: primò, vt simul sit actu contingat ide & potentia respectu diuersorum, veluti aqua actu est frigida, & po- 🥬 attu 🦭 tetia calida: tum respectu eiusdem, sed diuersis temporibus: vt aqua, potentia. quæ nunc est potétia calida, paulò post si fuerit admota igni, euader actu calida: postremo, vr idem respectu eiusdem,& simul, sit actu & potentia, sed non codem modo, verùm est actu imperfectum, & potentia ad perfectionem tendens: vt aqua, quæ calefit eft actu & potentia calida, est actu calida, respectu caloris impersecti, quem iam habet, est potentia calida, respectu caloris perfecti, quem nondum habet. Hoc modo omne quod mouetur dicitur simul esse actu, & potentia; ex quo manifestum est in quibus rebus motus reperiatur, videlicet in his, quæ participant actu, & potentia; quocirca Intelligentiæ apud Peripateticos (licet id falsum sit) non subiiciuntur motui, quoniam secundum Arist. carent omni potentia: cœlum autem sicuti tantùm habet potentiam ad vbi,& ad locum, sic etiam tantùm habet motum localem; cæteræ autem res sublunares, quoniam propter imperfectionem carum, multiplici constant potentia, ideò multis etiam, & variis motibus cientur.

Porrò, cum res naturales quæ mouentur, constent actu & potentia, hinc fit vt simul moueant, & moueantur, agant, & patiatur; prout enim actu sunt, mouent & agunt, prout autem potentia, mouentur & patiuntur: quod Aristot.confirmat 3. Phys. text. 8. & 16 & in libris de Generatione multis locis; ex quibus locis aperté colligitur dari reactionem, de qua re grauis controuersia est inter Philosophos: verùm aliena huic loco, & à nobis explicanda in libris de Elementis. Sed (vt hoc obiter dicamus) sex conditiones requiruntur vt fiat rea-Ctio, id est, ve agens in agédo patiatur ab eo in quod agit. Prima est. sex. necessas Vt fit agens corporeum, nam Intelligentiæ mouent cælum, & non ria sunt "ve mouentur ab ipso, quoniam sunt incorporeæ, non potest autem in- fiat reactio. corporeum Physice moueri ab eo quod est corporeum. Secunda. Vr agens habeat eandem materiam atque patiens, nam cœlum agens in hæc inferiora, nihil patitur ab ipsis, proptereà quòd habet materiam longe diuersam. Tertia. Vt agens agat actione Physica & reali, non autem intentionali, & spirituali; siquidem color mouet visum,

Digitized by Google

& camennon mouerurab ipso, similiter quodliber sensibile & intelligibile, & appetibile mouent suas potentias, & non mouentue ab iplis. Quarta, Intelligitur hoc præcipuè in moru locali & alterationis, maxime verò in motu alterationis, nam non necesse est quod generat generati ab co, quod generatur. Quinta. Vt patiens non fat nimis debile, sed habeat tantam vim, vt possit aliquantulum agere in id à quo patitur : vnde si cator valde exiguns admoueatur summo frigori, patietur, & non aget. Sexta. Vt agens fit intra fphæram actiuitatis iplius patientis, hoc est, vi sit in ea distantia, vi possit victus patientis pertingere vique ad agens, nam fi effet tale internallum, vt a zens quidem posser attingere ipsum passum, patiens verò non poslet virtutem luam transfundere vique ad agens, tunc heret actio line reactione.

An potentis

Sequirus quarta & vicima para definitionis motus; Prout in potentia. fit magis de Ex hoc pater potentiam esse magis de ratione & natura motus, quàm essentia me actum; quoniam actus ponitur loco generis, potencia verò loco differentie : differentia autom magis attingit quiditatem rei quam genus. Tum, quia motus accipit vnitatem, & diftinctionem à termino ad quem, respectu cuius cit in potentia. Deinde, quia res que moneter non mouetur respectu forme, quam iam haber, quia iam quisscit in illa, & cu iam possideat ipsam, frustrà moneretur ad ipsam; ergo mouetur propter formam, quam nondum habet, sed potest habere; quare motus precipue fit propter potentiam. Posteà, sit aqua, que admora igni calchat, & ferueat, hec fimal & calcht abagae, & calefacit aliud, nempe manum vel aliud quiddam sibi adiumama, non potest autem respectu ciuldem principij & calefacere,& calefac ri.Impossibile enim est idem esse principium agendi & patiendi; engo respecta diversorum principiorum; sed calefacit respectu actus, id est, respectu caloris, quem actu habet; ergo calestot non respecta illius, sed respectu caloris, quem nondum habet, sed pergit, & tendit ad illum habendum. Itaque in omni morn tria infum, primò est actu aliquid forme ad quam fit motus; cum est potentia ad ampliorena participationem illius forme; denique est quidam fluxus, & (vr fic loquar)quædam rendétia ad illam formam. Nam a hoc sertium desit, quamuis duo priora adint, tamen non erit motus: vi(verbigratia) si aqua, que calcsit remoucatur ab igne, habet quidem actu aliquid caloris, habet item potentiam ad ampliorem calorem, tamon quia non habet illum fluxum, & tendentiam ad calorem, quam anteà ex præsentia ignis habebat, ideò non dicitur moueri, vel cale-

riti.

Explicament

#### LIBER DECIMVSTERTIVS.

Explicantur decem magni momenti dubitationes, qua circa definitionem motus existunt.

CAP. V.



V n c explicandæ sunt aliquæ dubitationes, quarum solutio magnam lucem afferet ad percipiendam meliùs naturam

Prima dubitatio. An hæc definitio motus sit vniuoca æqualiter An definitio conueniens omni motui? Respondendum est, hanc definitionem motus sie vuimotus non esse vniuocam. Ita enim sentit Alexander, Simplicius, Themistus, Auerroës, & Albertus 3. Phys. super text. 4. & ratio est. Primò, quia motus qui definitur, non est aliquod genus vniuocum, vt suprà ostésum est, quare nec definitio potest esse vniuoca. Deinde, quia principaliter dicitur de motu locali & præcipuè de motu circulari, ab hoc enim necessariò cæteri motus dependent, & hic est natura, tempore, & perfectione prior cæteris. Ad hæc generatio, & corruptio, cum subitò & in instanti fiant, non continentur in hac definitione per se, sed ratione præcedentium dispositionum. Prætereà, vocabula illa definitionis, Entu, Altu, Petentia, non dicutur vniuocè de suis inferioribus. Amplius, signum huius est, quod cum morus essentialiter pendeat à termino ad quem, vt à quo accipiat vnitatem & distinctionem, tamen hio non exprimitur in hac definitione: terminus autem ad quem respondens motui vniuerse sumpto, non est aliquid vniuocum,quod de qualitate,quantitate, & vbi, ad quas res terminantur species motus, vniuocè dicatur. Postremò, cùm cœlum semper actusit in suo loco, neque varietur nisi secundum quid, hoc est ratione partium, hac definitio non conveniet motui cœli, nisi fecundum quid, non enim colum dicitur esse in potentia, nisi secundùm quid, ad vbi, non quidem secundum se totum, sed tantum secundum partes. Atque hoc loco intelligendum est, motum; si in eo consideretur id quod habet aliquid perfectionis, vel secundum durationem, vt esse æternum, vel secundum vnisormitatem, vt esse invariabilem, vel secundum causalitatem vt esse, causam rerum sublunarium, vel secundum principium eius effectinum, ve fieri ab anima vel ab Intelligentia, fi, inquam, hac ratione confideretur, principaliter dici de motu circulari orbium cœlestium: sin autem consideretur secundum id quod habet impersectionis, vt esse in potentia, & interterminos oppositos, qua razione considerarur & definitur ab Ari-Rorele in 3.86 s.lib. Physicorum, no dubium est quin hæc ratio motus principaliter conuenier morui rerum sublunariú & minus principaliter motui celli. Non igitur pugnant inter se duo illa que suprà

diximus, nimirum, motum principaliter dici de motu locali ac circulari, definitionem autem motus ab Aristotele traditam minus

principaliter ac secundum quid conuenire motui cœli.

Secunda dubitatio, quid intelligitur per illud, Entis in potentia? Nam videtur posse intelligi, & mobile, & ipsum mouens; nam ante motu & mobile erat in potentia vt moueretur, & mouens vt moueret; & cum fit motus, sicut mobile partim iam est actu motum, partim debet amplius moueri, sic mouens partim iam actu mouit, partim debet etiam vlteriùs mouere. Respondeo, proculdubiò Aristotelem illud, Entu in potentia, intelligere, ipsum mobile, & non mouens, quod patet ex duobus; primò, quia omnia exempla quibus definitionem motus declarat, pertinent ad mobile; deinde, quia in reliquis duabus definitionibus, loco illius, Entu in potentia, ponit, mobile; dicens, motus est actus mobilis in quantum mobile. Verum & Simplicio & mihi placet, huiusmodi definitionem posse accommodari etia mouéti; & caussa est, quia vnus idémque motus est actus mouétis & mobilis. Itaque per illum & mobile deducitur ex potentia passiua ad actum, & mouens ex potentia actiua ad effectum suum: & sicuti mobile successive mouetur, &cum perfecte accepit formam desistit moueri, sie mouens successiue mouet, & cum perfecte formam produxerit, desinet mouere. Sed eriam in hoc, multiplex est discrimen. Primò. Quia motus respectu mouentis est actus persectus, respectu mobilis est impersectus. Secundò. Quia respectu mobilis respicit potétiam palliuam, respectu mouéris potentiam actiuam. Tertiò. Quia respectu mouentis, producitur à forma, respectu mobilis tendit ad formam. Quartò. Quia per motum mouens dat aliquid, & ideò motus indicat perfectionem mouentis: at mobile per motum accipit, & acquirir aliquid, quod arguit ipsum esse impersectum. Quintò. Quia talis mutatio mouentis ab habitu ad vsum eius, non est proprie motus eius, quamobrem Aristot. in 1. de Anima 57. mutationem, quæ in agente fit ex forma seu habitu ad operationem, negat esse alterationem.

Tertia dubitatio, cum Aristoteles tradat in 3. Phys. text. 6. 16. & 23. tres definitiones motus. Vna est; Asturentis in potentia, prout in potetia. Altera est; Astur mobilis prout mobile. Tertia est; Astur mouetis in mobili: vel eius quod potentia assiuum est, er eius quod potentia passiuum quaterius huiusmodi ac simpliciter. Videndum est quid inter has definitiones intersit. Respondeo, primam definitionem esse magis Metaphysicam quam Physicam, quoniam illa vocabula, Ens., Astur, Potentia, sunt Metaphysica: tamen ea videtur maxime declarate; & aperire, propriam naturam motus ignotam antiquis; motus enim neque est pura potentia

tentia, neque est purus actus, sed est quasi medium quiddam, hoc est, actus mixtus cum potentia. Veteres autem cum viderent motum Comparatio neque esse puram potentiam tantum, neque actum, & non animad. inter tres deverterent hunc actum medium, valdè hallucinati sunt in explicanda sinitiones mo natura motus. Hoc igitur nomine commendanda est prima defini- ab Aristotele. tio. Secunda verò definitio, est magis Phylica, constat enim terminis Physicis, & exprimit proprium subjectum motus, quod est mobile. Sed Alexander dubitat, quomodò definitur motus per mobile, cùm ambo sint æquè ignota?& respoder, hæc esse relativa, in quibus non est vitium vnum definiri per alterum; vt docet Arist. 6. Topicorum. Sed ego arbitror neque motum & mobile esse propriè relativa, mobile enim non refertur ad motum, sed ad mouentem, & falsum est, ... motum & mobile esse æquè ignota: mobile enim notius est quàm motus; quod apertè scribit Arist. 4. Phys. text. 104. aiens motum esse notum propter id quod mouetur. Idem scribit 3. Phys. Themistius super text.16. Tertia autem definitio, duplici nomine laudanda est, tum quia complectitur omnia, à quibus dependet esse ipsius motus: motus enim, quia est accidens, necessariò pendet à subiecto mobili: quoniam verò esse ipsius consistit in quodam fieri & fluxu, necessaziò etiam dependet à mouente ; tum etiam quia , vt ait Auerroës , ex hac definitione tollitur illa grauis dubitatio, an sit idem actus momentis, & mobilis: nam si motus est actus mouentis in mobili, profectò idem numero motus diuerso modo sumptus, erit actus mouentis,& mobilis, vt latiùs dicetur infrà

Quarta dubitatio, cum motus essentialiter pendeat à termino ad cur in defiquem,à quo (vt sæpe diximus, & in hoc libro paulo infrà latius edo. nitione mocebimus) accipit vnitatem, & distinctionem, cur in hac definitione "" "" "" "" motus non exprimitur terminus ad quem? Respondeo, hic definiri minus ad motum in communi; non datur autem aliquis terminus ad quem quem. communis omni motui, sicuti non datur aliqua natura communis substantiæ,& accidenti: ob hanc igitur caussam in definitione motus non explicatur terminus ad quem, tamen tacitè fignificatur, & continetur illis verbis, in potentia, prout in potentia: nam quod mouetur est in potentia; ad quid ? proculdubiò ad terminum ad quem, cuius gratia fit motus, & quo adepto cessat motus.

Quinta dubitatio, an motor sit de quiditate ipsius motus; ratio dubirandi duplex est, tum quia Arist.in terria definitione motus po- sie de effentia nit motorem, dicens motus est actus mouetis in mobili, vel actiui in motus. passiuo: quicquid auté ponitur in definitione alicuius, videtur pertinere ad essentiam cius: tum etiam, quoniam à quo pendet vnitas rei, ab co quoque pendet entitas, & quiditas ipsius, si quidé ens & vnum,

Digitized by Google

convertuntur invicem atque reciprocantur, & idem est principium veriusque, at vnitas motus necestariò pender ab vnitate motoris, ve aperte docet Arist. 8. Physitext. 49. definiens vnum motum numero qui fit ab vno mouente & est vnius mobilis: & in codem libro text. 82 negat motu proiectorum elle vnum numero & continuum, quia non fit ab vno mouente. Respondeo, motorem non esse de quiditate motus. Primò, quoniam Auerr. 5. Phys. com. 3. ait substantiam motus ex tribus tantum constitui, ex termino à quo, termino ad quem, & subiecto; tempus autem esse de accidentibus, quæ consequuntue motum; motorem auté esse de canssis extrinsecis ipsius motus. Deinde, quoniam Aristot, malè secisset in 1. Phys. tradens tautum tria principia generationis, nempe materiam, formam, & priuationem, nam fi motor est de quiditate motus, non debuit prætermitti. Posteà, in s. Phylivbi copiole tractatur de quiditate, vnitate, & distinctione motus, nunquam mentionem fecit motoris. Postremò, motorem non esse de essentia motus, illud est maximo argumento, quòd motus vnius speciei, potest sieri à mouentibus differentibus specie, atque etiam genere, ve calefactio porest fieri ab igne, à motu, à sole, seu lumine. Ad priorem autem rationem dubitandi, dicimus, Aristot. in terria definitione motus posuisse motorem, non quis sit de quiditate motus, sed vt ostenderet, vel esse & existentiam motus dependere à mouére, & mobili; vel ve doceret quo pacto vuus & idem numere motus, est actus mouétis, & mobilis, de quo ante dubitatum fuerat. Adde, quòd definitiones Phyficz, non folum complectuntur cauffas internas, quæ essentiam attingunt, sed etiam externas, vt essecientem & finem, qua de refuprà in z. lib. huius operis fuse à nobis est disputatum. Ad posteriorem autem respondemus, motorem non esse de unitate specifica motus, sic enim recte concludererur eum elle de quiditate ipfius motus, ab eodem enim sumitur vnitas specifica, & queditas rei, sed tamen motoris vnitas requiriturad vnitatem numeralem motus, de qua illis locis loquitur Aristot. non autem sequitur, ve si quid necessarium sit ad vnitatem numeralem motus, continuò id sit de quiditate ipsius; nam certum est, tempus non esse de quiditate motus, quod tamen necessariò requiritur ad vnitatem nameralema eius, vt scribit Aristot. 5. Phys. text. 34. & 35.

An discursiu

Sexta dubitatio, an tertia operatio intellectus que vocatur rationostri intelle- cinatio, sit motus, esque conueniat definitio motus. Nam viderus elus se mois, esse motus, appellatur enim à Latinis discursus, quod nomen fignis. cui conneniat car motum. Deinde, intellectus est in potentia ad intelligendum, & per discursum mouetur successiue ab vno in alind. Postremo, videtur id dicere D. Thomas 1 Lib. Post. Super text. 43. his verbis; Procession faentie.

scientia est quasi motus quidam rationis, cuiuslibet autem motus vnitas ex termino ad quem pracipue consideratur, ve patet ex 5. Phys quare etia vinitas scientia sumi debot ex termino ipsimi, qui est subiectum circa quod versatur y nam sciencia, aut est speculatina, aut practica; finis speculatina, est cognitio subsectisui, ve finu Geometria est cognitio magnitudines: fines autem practica, est confiructio subsocti, ut finis areu adificatiua est constructio domus. Vnde relinquitur quod cuiuflibet subiecti unitas secundum unitatem subiecti est attendenda. Hæc D. Thomas. Ad hoc ita respondendum est. Terria operatio intellectus, etsi habet aliqua speciem & similitudinem motus Physici, per quam potest ei quodammodò accommodari definitio motus, tamen propriè, non est motus Physicus, de quo hîc loquimur; quod sic probatur.1. Aristot.1. lib. de Partibus animalium cap.1. ideò negat intellectum pertinere ad considerationem Physicam, quia non est natura, neque principiú motus l'hysici. 2. In lib. 7. Physitext. 20. probat in anima intellectiua non esse motum, dicens animam potius quiescedo, quam motu fieri prudentem, & sapiente; secundum nullam (inquit)potentiam moim, fit in nobis scientia. Et paulo post; Quia quieta est residéique anima, sciens sit et prudes, 3. In 1. lib.de Anima text. 48. reptehendit Platonem, qui dixerat intellectum mouere seipsum, subdites operatione Intellectus etia syllogisticam, quæ est discursiua, magis assimilari quieti, qu'am motui. 4. Si operatio intellectus est motus; ergo pertinet ad aliquam speciem motus; non videtur autem referri posse ad aliam speciem motus, quam ad alterationem, sed quod non sitalteratio, hinc patet. Primò, quoniam Arist. 2. de Anima text. 57. ait mutationem, quæ fit in intellectu ad speculandum vol intelligendum, aut no esse alterationem, aut esse aliud genus alterationis. Deinde, quonjam 7. l'hy f. text. 12 .inquit alterationem fieri in qualitatibus sensibilibus. 3. In libr. 4. de Generat, text. 1. docet omne quod alteratur posse corrumpi; sed intellectus non corrumpitur; ergo non alteratur. Posteà, in lib. 2. de Generat. text. 24. inquit alterationem versari in qualitatibus quæ pertinent ad tactum. Hinc igitur planum oft, quamuis discursus intellectus sit aliquo modo similis motui Phylico, tamen verè ac propriè non esse motum Phylicum, nec ipli conuenire definitionem motus nisi per quandam similitudinem & accomodationem. Vide que affert Simplicius super text. 32.lib.6. Phyl disputas, an actiones anima sint motus: citansq; pulcherrimas Theophrasti, & Stratonis sententias. Hæc auté licet cognitu dignisfima sint, nos tamé hoc loco, studio breuitatis, ea taciti præterimus.

Septima dubitatio, an hac definitio conueniar motui colesti & An definitio circularie Respondeo. Aliquo modo ei conuenire, tum quia 3. Phys. motas conne-Super text. 6. ita sontit Simplicius, Auerroës, & Albert, & Simplicius

etiam 8. Phyl. super text. 9. tum etiam, quia Arist. 8. Phyl. text. 4. volés probare motum in communi nunquam incapisse, veitur quasi fundamento & firmamento suæ probationis definitione motus 3. Phys. tradita; quasi illa sit communis omni moțui. Prætereà, definitur motus, cuius principium est natura quæ fuit definita 2. Phys. sed definitio natura conuenit colo, vt suprà libro 7. docuimus; ergo etiam motus qui definitur 3. Phys. conueniet motui cæli, Potest igitur definitio hæc accomodari motui cœli, non quidem simpliciter, sed tantúmodò secundùm quid;nam cœlum dum mouetur, est in potentia, non secundum se totum, sed secundum partes (verbi gratia) sol qui núc est in Ariete, est in potentia, vt sit in Tauro. Verumtamé simpliciter & absolute, non videtur hæc definitio couenire morui cælesti; nam quod mouetur, est in potétia ad aliquid acquirédu, nihil autem potest acquirere quod iam habeat, vel anteà habuerit:motus autem cœli est localis,cœlum verò semper habet eundem locum,neque per motum, aut nouum locă acquirit, aut perdit antiquum, aut loco suo propiùs accedit aut logiùs abscedit. Deinde, motus est actus imperfectus, & quod mouetur est imperfectum, vt dicitur 3. Phys. text. 15. & 8. phys. text. 40. at neq; motus cœli est impersectus, neque cælú, quod mouetur est imperfectu: ex quo fit vt motus cœli habeat minimum potétiæ, varietatis, & imperfectionis inter oés motus Phylicos.

An definitio miat motui violento 🔂 artificiali.

Octaua dubitatio, an hæc definitio conueniat motui violento, & motine conue. artificiali? Respondendum est. Non esse dubium quin definitio motus possit secundú quid, & aliquo modo accommodari motui violento, & artificiali. Ad quod probandum satis argumenti est, quòd Aristor. explicans definitionem motus, viitur exemplis tam motus violenti, quam artificialis. Nam 3. Phyl. text. 7. ponit exemplum ædificationis & medicationis, qui sunt mostis artificiales, & volutationis, qui est motus violentus. Sed, verè ac propriè si loqui volumus, & rem ipsam subtilius considerare, definitio motus, non convenit huiusmodi motibus, vt rectè Simplicius ait lib.3. Phys. super text. 9. & ratio est. Primò, quia is definitur motus cuius principiú est natura; motus autem violentus, & artificialis non fiunt à natura Deinde, fi motus est actus entis in potentia; ergo quod mouetur est in potétia; fed res non est in potentia ad motum violentum, alioquin non esfet motus violentus; nam si lapis esset in potentia ad motum sursum, qui est ei violentus, cum sit etiam in potentia ad motum deotsum, simul esset in potentia ad duos motus locales contratios. Et sicuti res non est in potentia ad formam artificialem, vt ostensum fuit suprà lib. 7. huius operis, sic non est in potentia ad motum artificialem.

Nona dubitatio, an hæc definitio motus conueniat generationi, & An defivitio

Digitized by Google

COI-

corruptioni; ratio dubitandi est, tum quia, quod generatur non est moim comepartim actu, partim potentia, quippe cum generatio fiat in instanti, niat generavnde tota forma simul introducitur in materiă; tum etiă quia Arist. in 5.lib.Phys.text.8.negat generationem esse motum. Ad hoc, ita respondendum est. Generatio bifariam sumi potest, ve pulchrè scribit Auerroës 6.Phys.com.59.Vno modo pro sola introductione formæ substantialis; & sic no est motus propriè dictus, sed potius terminus motus, vt codem libro demonstrat Averroës comm.32.& ita negat Aristoteles in 5. Physigenerationem esse motum. Altero modo sumitur generatio pro aggregato ex productione formæ substantialis, & tota præcedente alteratione, seu dispositione, quæ dispositio quonia est via ad generationem, & propter ipsam instituitur, & ordinatur à natura, non immeritò etiam vocatur generatio: hoc igitur modo

sumpta generatio, est motus, & sit in tempore, & comprehenditur hac definitione. Vnde Aristoteles text. 6. libri 3. Phys. declarans definitionem motus per omnes species eius, connumerat etiam generationem, & corruptionem. Idem affirmat Simplicius in 8. Phys.in

digressione super text.9. Verum hac de re alio loco plura disseremus. Decima dubitatio. Cùm ea definitio sit vana & Dialectica (vt dicitur 1.de Anima text.11.)ex qua non facile cognoscutur, & percipiuntur proprietates definiti, quærendum est ex definitione motus, quæmam proprietates eius innotescant? Respondeo, multas proprietates Sex propriemotus ex eius definitione cognosci & colligi. Prima proprietas est, tates motas quòd motus est continuus & successiuus:nam si quod mouetur,par-qua ex eine tim est actu, partim potentia, & partim iam fuit motu, partim debet definitione etiam moueri post;ergo mouetur successiue. Verum hæc cotinuatio motus, vt ait Auerroës, com. 6. lib. 3. Phylino equè reperitur in omni motu ab initio vsq; ad finem; sed in motu locali perfecte inuenitur, nisi quid impediat; graue enim extra suumlocu naturalem positum continue mouetur ad ipsum, nisi quid obster. Persecte autem continuatio motus cernitur in motu circulari cœli qui est perpetuus, continuus, vniformis:quod ei euenit tum ob incorruptibilem & infatigabilem vim inelligentiæ mouentis, tum ob perfecte globosam cœli formam principio & fine carentem. In alteratione autem plerumque interpellatur continuatio, propter multa cotraria & impedimenta, quæ extrinsecus occurrunt. In motu autem argumentationis, sæpe interrúpitur, non enim viucs ab initio vsq; ad finc, cotinuè augetur, sed aliqua ætate plùs,aliqua verò minùs, aliqua verò nihil. Vnde Auerroës inquit augmentationem componi ex multis motibus & ex multis quietibus. Secunda proprietas est, motu non fieri in instáti, sed in répore; ná si mot' fit successiuè; ergo habet partes prio-

res & posteriores; ergo mensuratur tempore, nam tempus definitur ab Aristot. 4. Physic. numerus motus secundum prius & posterius. Terria proprietas est, quòd forma quæ per motum acquiritur, non consistit in indivisibili; alioquin tota simul in instati acquireretur: ex quo efficererur ve motus non eller continuus, nec luccelliuus, nec fieret in tempore. Est igitur forma quæ per motum acquiritur, diuisibilis & habet partes seu vt vocant Latini, gradus, quorum vnus post alium acquiritur successiue per motum. Vnde Auerroës comment. 4. lib. 3. Phys. ait motum nihil aliud esse quàm generationem vnius partis postaliam partemeius formæ ad quam tendit motus, donec perficiatur & fiat in actu. Quarta proprietas est, si morus est actus mobilis; ergo mobile est prius motu, nam definiens prius est definito. Hanc proprietatem, nimiru mobile esse prius motu, tetigit Arist. 8. Phys. text. 4. eliciens ipsam ex seconda definitione motus. Ex eo autem quòd mobile est posterior motu, Aristot. 8. Phys. text. 4. argumentatur motum nunquam incopisse. Quinta proprietas. est, motus neque habet primam partem neque vltimam, & omne quod mouetur & priùs mouebatur, & posteriùs mouebitur; quæ proprietas oritur ex eo quòd motus est continuus & diuisibilis ininfinitum; quam proprietatem Arist. lib.6.Phyllate tractat. Sexta proprietas motus est, quod motus est actus impersectus, ve ait Aristoteles 3. Phys. text. 15.& 8. Phys. text. 40. Nam si quod calesit non. est perfecte calidum, alioquin non esset potentia calidum, nec moueretur viteriùs ad calorem; ergo calefactio est actus imperfectus: fietiam omnis motus est mixtus ex actu & potétia; ergo non est actus. perfectus, is enim omnem excludit potetiam. Et quia per generationem forma substantialis tota simul perfecte acquiritur, ideò generatio est actus perfectus ac proinde non est motus. Arque hæc de proprietatib' motus, que ex definitione motus cuiuis facile innotescut.

## Avallie er passione differant interse, an ratione tantium. CAP. VI.

Von Am Aristoteles in 3. Phys. à text. 18. vsq; ad 23. ex eoquòd motus est actus mouentis in mobili, argumentatur ctione & passionem esse eundêre motum, ratione tamen dissertantem; relatum enim ad moues ex quo procedit, vo-

cari actionem, relatum verò ad mobile in quo recipitur & inhæret, passionem appellari; videndum est, an hoc ita sit. Nam in eo dubitationem & dissicultatem haud leuem esse, ipsemet Aristoteles eodem in loco testissicatur. Scotus quidem certe 4. Sent. dist. 13. quæst. 1. censez:

reenset actionere distingui à passione : quod probat hoc argumento; Opinio Scott, actio subiective est in agente, passio auté in patiente; ergo non sunt actione sobvna res. Impossibile enim est vnum accidens numero simul esse in agente, atque diuersis subjectis. Quod autem actio subjective sit in agente, à Sco-ide re distintistis probatur multis rationibus. Primò, vnumquodque denomina- gui à passiotur formaliter tale ab eo, quod subiective & intrinsece est in iplo, vt ne que ef in corpus denominatur album ab albedine, non quæ est extra ipsum batur septem sed quæ subiectiue est in ipso; sed agens formaliter denominatur a- argumentis, gens ab actione; ergo actio subiection est in agente. Secundo. Actio & passio differunt genere, quia sunt duo Predicamenta dinersa; ergo distinguantur re. Nam si tantum disterunt ratione; ergo citra operationem intellectus non differretactio àpassione, & ita idem etit docere,& discere, verberare, & verberari. Tertiò. Cuius est potentia, eius est actus, vt inquit Philosophus in libro de Sóno & vigilia; sed poréria actiua subiectiue est in agente; ergo etiam actio. Quartò. Si actio non est in agente; ergo erit in patiente; ergo patiens, vt paziens, aget. Quintòm uerroës 3. Phylic, comment. 15. volens probare motum esse æternum, & non fuille de nouo factum à Deo, sic argumentatur: si Deus agetet aliquid de nouo; ergo mutaretur: quæ consequentia no valeter, nisi actio esset in agente; nam ideò, si Deus ageret quidpiam de novo, mutaretur, quia reciperet in se nouam actionem quam anteà non habebat. Sextò. Sit vinus ignis calefaciens duo ligna; non est dubium, quin cum ignis sit vnus numero, triam per vnam numero actionem calefaciet illa duo ligna: quæro igitur, aut illa actio est in igne, aut in lignis : si in igne, habeo quod volo; li in lignis, ergo vnum numero accidens subjective est in duobus numero distinctis sublectis. Seprimò. Idé est subicctú relationis & fundamenti, nă relatio non inest alicui nisi propter fundamentum quod reperitur in iplo, vt equalitas non inest alieui, nisi in iplo insit quantitas; sed relatio agentis ad patiens est in ipso agente; ergo fundamentum iplius erit quoque in illo agente hoc zutem fundamentum est actio, nam per actionem agens refertur ad patiens; ergo actio subicctiue oft in agente. Heet prosententia Scoti.

# Actionem non esse in agente, nec re dictingui à passione.

O D 1 sautem multò aliter hac de re videtur esse sentiendum: quare sententiam nostram breuiter exponamus. Actio tri- sumitur mebus modis sumitut. Vno modo amplissime pro omni actio-me allieni. me sue immanente, siue transcunte, siue Physica, siue non; & sic no,

Digitized by Google

men actionis assignatur naturz, animz, menti, Intelligentiis, & Deo. Deinde, accipitur angustissimè, pro actione tantum que sit secundum qualitates, quæ dicirur alteratio; nam inter accidentia, sola qualitas proprie, ac per se est actiua, & ita sumit nomen actionis Aristoteles primo de Generatione text. 45. scribens motum latiùs patere quam actionem, quoniam actio tantum dicitur de alteratione quæ fir in qualitatibus, motus autem, & de hac & de aliis motibus. Prætereà, sumitur actio ea ratione ve reciprocatur cum motu Physico, quemadmodum sumitur ab Aristotele 3. Phys. à text. 18. víque ad 23. & nobis in præsenti dubitatione.

His politis, statuo actionem subiectiue non esse in agente, ex quo Demonstra patebit etiam re non distingui à passione. Sed primum, exponam tio nomei ad demonstrationem, quam ad id ostendendu affert Heruzus 4. quodprobandi 4- libeto quæst. 4. post adiungam etiam rationes meas. Heruæus igitur flionem non fic argumentatur, si actio est in agente, vel est principium actiuum agentis, vel respectus agentis ad patiens, vel aliqua entitas absoluta de nouo producta in agente dum agit; nam quid aliud sit actio ab his tribus, ne fingi quidem potest; sed actio nihil horum esse potest; ergo falsum est actionem subiectiue esse in agente. Minor probatur secundum omnes partes; & primum quòd actio non sit principium actiqui agéris, probatur dupliciter. Primò, quia principium actique est principium actionis; ergo si actio est principium actiuum, actio est principium actionis, & idem sui ipsius. Tum quia quotiescunque est actio, agens semper actu agit; at non semper, quotiescunque est principium actiuum, semper actu agit, nam in igne dum est, semper est principium calefactiuum, cum tamen non semper ignisactur calefaciat; ergo actio non est principium actiuum. Deinde, probatur fecunda pars, quòd actio non sit respectus agentis ad patiens; namtalis respectus est relatio pertinensad Categoriam ad aliquid; actio verò facit Categoriam diuersam; ergo non est respectus. Neque valer perfugium Scoti dicétic duplicem esse respectum; vnú intrinsecum quo Prædicamentum ad aliquid constituitur: alterum extrinsecum, ad quem pertinent alia sex Prædicamenta. Hoc, inquam, non valet. Primum, quia talis distinctio sicta est ab ipso. Deinde, quia ratio formalis relationis quæ traditur ab Aristotele, est esse adalistd: quicquid igitur per se habebit talem relationem siue extrinsece, siue intrinsecè, pertinebit ad Categoriam ad aliquid. Postremò, probatur terria pars, quòd actio non sit entitas de nouo producta in agente, & dupliciter probatur. Primò, quia si actio est entitas quæ producitur; ergo producitur per aliam actionem, & sic erit progressus in infinitum; nam fi dices illa actionem produci per actionem, que sit idem

cum ipla, pari ratione ego dicam formam quæ producitur ab agéte, produci per actionem quæ sit idem cum ipsa forma : quare cum talis forma que producitur non sit in agente, sed impatiente, actio per quam producitur non erit etiam in agente. Deinde, f actio est entitas de nouo adueniens agenti; ergo agens de nouo accipiens, quod antè non habebat patitur & mouetur; quare agens in agendo per se à seipso pateretur & moueretur.Hæc Heruæus.

Nostræautem rationes hæsunt. Primò, Hæc opinio repugnat Multaratio-Arist. & Peripateticis. Nam Arist. 3. Phys. text. 20. ait non esse incon-nes authoris ueniens vt idem actus sit communis duobus, agenti & patienti, nam ad idem proagentis est tanquam à quo, patientis tanquam in quo: sicut doctio bandum. est actus, docentis; verum non est, inquir, decisus, sed est in ipso discente;atqui doctio est actio; ergo secundum Arist, actio est quidem agentis, vt à quo, non vt in quo, sed sic est in patiente. Deinde, Aristoteles 3. Phys.in text. 22. volés declarare quomodò idem motus sit actio & passio diuersa ratione, inquit motu esse actionem, prout est actus huius in hoc. Nota illud (in hoc) quia indicat actionem subie-Ciuè esse in patiente; passionem verò esse huius ab hoc. Prætereà, lib. 9. Meraph. text. 16 his verbis scribit; Querucum cun que prater actionem est alind qued fit, borum actio in co qued fit est, ve adificatio in co qued adificatur O cotextio in eo qued contexitur, similiter etiam de aliu O omnino motsu in moto. Sed nihil apertius, nihil explicatius, pro huius sententiæ confirmatione dici potest, quam quod ab Aristotele libr. 2. de Anima text.139.ita scriptum est; Si igitur motm est actio passo, & est in co quod mouetur & patitur, altini enim & motiui alliu in patiente fit. Vnde non necesse est mouens mouers. Et sequenti textu; sicut erum (inquit) actio or passio in patiente est non in agete, sic & ipsius sensibilis actus in ipso sensitiuo existit. Omnes item Peripatetici, vt Alexader, Themistius, Philoponus, Simplicius, Auerroës, albertus, & D. Thomas idem sentiunt, vt patet ex his quæ scribunt cùm in 3. libr. Physic in expositione 20. & 23. text. tum in 2. de Anima in explanatione textus 139. Posteà, si omnis actio est in agente; ergo nulla actio est transiens, sed omnis actio est immanens, contra Aristotelem qui lib.9. Metaphysic. text. 16. facit duplicem actionem, vnam transeuntem, alteram immanentem: & contra omnes Philosophos, qui talem distinctionem admittunt. Ad hatc, pono hoc fundamentum, actionem esse motum, quod pater. Primum ex Aristot. qui lib. 3. Phyl. text.19. ait tam actionem, quam passionem esse motus, his verbis; Cum igitur vtraque sint motus; si diuerfi quidem, in quo sunt? & text. 22. ait; neque actio cum passione idem proprie est, sed cui insun har, motm. Deinde, ratione quoq; hoc manifestu est; nam agere est mouere, & esse agens, est esse mouens, ergo actio est morus; X iiii

nam agés non mouer nisi per actionem. Prærereà, actio est ens successium, & quia per actionem agés successiue agir: quòd si actio est ens successionmiergo est morus. Hociacho & supposito fundameto, sic argumentor. Actio est motus:ergo non est in agente; probo consequentiam ripliciter. Primò, quia omnis motus subicetiue est in mobili, vt Aristoteles ait 3. Phys. text. 18. & patet ex definitione motus: nam si motus est actus mobilis prout mobile; ergo est in mobili. Tum, si actio cum sit motus, esset in agente; ergo mouens moueretur eo motu quo mouet; probatur consequentia, nam si calesactio est in igne: ergo ignis calesir: nam sicut impossibile est calorem esse in aliquo quod no su calidum, ita est impossibile calesactionem esse in aliquo, quod nó calesiat; ergo ignis per candé actioné & calefacit, & calefit. Prætereà, si actio est motus; passio etia est motus; ergo vnú numero moučs simul producit dues motus: & cú motus distinguatur per terminos, cú in actione & passione sit idé terminus numero, népe forma que producitur, quo pacto actio & passio poterunt essediuersi motus? His accedit, quod fi actio est in agente; ergo est aliqua entitas de nouo producta in iplo : quæro à quo producitue talis entitas; non à patiente; ergo à forma, quæ est in agente (verbi gratia) calefactio à calore qui est inigno; aut igitur calefactio est idé cum calore qui producitur,& sic non crit in agente, sed in pariente, ficut etiam calor qui producitur, recipitur in eo quod calefit: vel est res diuerfa à calore, & fic no poterit produci à calore, qui est in igne nam calor no potest producere aliud quàm calorem. Ad extremum, sequeretur, agens esse prius & posterius actione; prius, quia producit actionem; posterius quia secundum Scorum agens est formaliter agens per actionem inharentem in ipso. Sicut ergo albedo natura. prior est albo, sic actio prior debet esse agente, quare idem respectu ciuldem & posteriùs erit & priùs.

## Soluuntur rationes Scotistarum.

Vic respondendu est ad rationes Scoti. Ad prima. Denominatio potest fieri, vel ab intrinseco, vt albu ab albedine; vel ab extrinseco, vt este vestitu à veste qui est extra, sic agens denominatur ab actione, non quia sit in ipso, sed qui a

sit ab ipso. Ad secundam. Non necesse est Prædicamenta distingui re sed tantum ratione, per rationem autem non intelligimus operationem intellectus, sed definitionem, & vt Artstoreles dicere solet, ipsum esse rei, Namquamuis actio re non disserat à passione, tamen etiam.

etiam Atra operationem cuiusuis intellectus, aliud est motu exice à mouente in quo est ratio actionis, & aliud recipi in patiete, per quod constituitur passio. Ad tertiam. Illius propositionis; Cuius est actus, eius est potentia, non est is sensus, vt in quo est potentia, in codem subiectiue sir actus; sed potius is, cui conuenit posse agere, eidem couenit agere, non enim est alia res, quæ potest agere & alia quæ agir, sed eadem. Ad quartam. Actio realiter est in patiente, sed non formaliter, hoc est, res quæ est actio, nempe motus, est in patiente, sed illud quod est exire ab agente in quo cossilit ratio actionis, non est in patiente: & hanc folutionem tetigit hîc Arift.3. Phy. tex. 21. Ad quinta. Illa consequentia Auerroïs non habet vim ex co quod actio sit in agente, sed quia fi Deus immediate ageret aliquid de nouo, non posfet reddi caussa cur nunc egit & non ante, cum ipse sit æternus, nisi quia antè noluit agere, nuc autem voluit: ex quo putauit Auer. l'equi Deum mutari secundum voluntatem: verum argumentationem hác Auerrois infirmam esse, in extremo huius operis libro demonstrabimus. Ad sextam. In illo exemplo, secundum rem sunt duz actiones, sicut sunt duo calores qui producuntur in duobus lignis, respectu tamen principijactiui à quo procedunt huiusmodi actiones, quod est vnum, dicuntur esse vna. Ad septimam. Relatio agentis ad paties est in agente, similiter fundamentum illius relationis est in ipso age-que sunt inte, verum tale fundamentum non est actio, sed potentia actiua, quæ ter motiname est in agente;, nam potentia actiua prout ei ex parte passi respondet & mobile, & Aubicctum aprum moueri, fundat relationem, quæ est inter motivu om est qued & mobile; prout verò ex parte passi respondet ei aliquis actus pro- na habeans ductus, vel qui producitur, fundat relationem, quæ est inter mouens sundamento. & motum, siue inter agens & patiens. Iraque eadem potentia actiua

De terminis motus tractantur decem celebres qua ftiones...

fundat duplicem relationem diuersa ratione.

X P O S I T A est definitio motus, qua eius natura declaratur. Deinceps agendum est de terminis motus, qui etiam in eius ratione continentur. Etenim, cum motus sit transmutatio quædam, hancautem (vt nomen ipsum auctore Arist: 5. Phys. text.7. significat (necesse est fleri ex aliquo in aliquid, oportet sanè morum etiam inter duos terminos esse, quorum alterum quidem vocant terminum à quo, alterum autem terminu ad quem. Verum, vt quæ dehuiu modi terminis docere volumus, ea & tradanțur breuius, & dilucidiùs explicentur; ponemus nonnullas breues quæstiones, in

quarum explicationem, corum ferè omnium que ad hanc do arina pertinent cognitionem, includemus.

As emnis metus requirat terminer?

#### QVARSTID I.

N omni motu inesse debere terminos aliquos, confirmat Arist. 6. Phys. text. 91. & 1. libr. de Cælo tex. 86. Deinde, idé perspicuum sit inductione sacta per omnes species motus: nam in generatione & corruptione, termini sunt ens, & no

ens; in augmétatione & decretione magnú, & paruú; in alteratione, qualitates cottaria; in motu locali, differentia politionum cotratia, vt sursum & deorsum. Postremò, id etiam ratione probatur; nam si quis motus careret termino, is esset infinitus; sed natura horret infinitum, yt quod careat ordine & certa agentis intentione, & frukta sit cum nunquam ad finem peruenire valeat: nam si mouers mouer mobile, vt reducat illud de potentia ad actum, si motus infinitus suesit, nunquam poterit reduci mobile ad actum, quare frustra mouebitur. Adde, quòd si motus localis esset infinitus; ergo spaciú, per quod six, deberet esse infinitum: si augmentatio esset infinita, quantitas deberet esse infinita; non dari autem quantitatem infinitam in 3. Phys. demonstratum est. Sed dubitatio existit de motu circulari, qui communiter dicitur infinitus, & carere principio & fine. Sed hoc non obstat, quia in motu circulari duo consideranda sunt: vnum, duratio eius quæ est infinita sine principio & fine, quia secundum Arist.nunquam incopit aut desinet, & est perpetuus atque continuus:alterum est, ratio formalis ipsius motus circularis, cui repugnat infinitum: no enim esset circulus, neque motus circularis, si esset infinitus, ratio enim circularis motus in eo est ve vnde incipit, ibi terminetur. Adde, quòd in circulo oportet esse centrum medium circuli locum obtinens, & ab extrema circunferentia æqualiter vndique distans; at in infinito neque medium neque extrema possunt designari. Sed quia circulus non habet principium re distinctum à fine, & in eo non est aliqua certa pars que preter ceteras possit dici principium aut finis, ideò dicitur carere principio & fine. Dicitur igitur motus circularis infinitus, vel ratione durationis, vel quòd non habet principium re diversum à fine, eiusque termini sunt re idem, & ratione tantum principij ac finis differentes: hoc enim poscit natura motus circularis: vide Arist.lib.6.Phys.textu vltimo.

Αņ

An omnis motus requirat dues terminos?

QVÆST10 11.

Миви motú egere duobus terminis, vno à quo, altero ad qué,docet Arist.5.Phys.tex.7.probans omné motú necessariò fieri ex vno in aliud, ex ipso Greco vocabulo μεταβολη quod sonat vnú post aliud. Hoc etiá manifestum est facta i nductione per omnes species motus, quarú vnamquamque duobus femper rerminis circúfcriptă & definită esse reperiemus. Idé quoque ratione probati potest. Nam omnis motus continet accessú & recessum, abiectionem & acquisitionem: quod non potest sieri circa vnu & idem simpliciter. Prætereà, hoc indicat definitio motus, quæ significat mobile moueri à potentia ad actum; & Arist. 4. Phys. 91. ait in omni continuo finito non posse esse tantum vnum terminum; sed omnis motus est continuus, & est finitus, vt patet ex præcedentis quæstionis explicatione; ergo non potest habere tantum vnú terminum. Plures autem vno terminos ad quos, motus habere potest, sed non vel vitimos, vel per se primò intentos, vel intrinsecos motui:exempli caussa, calefactionis proprius & intrinsecus termin est calor, at raritas vel leuitas, non est terminus per se primò intétus; forma substantialis quæ per calefactioné producitur, licèt sit terminus per se intentus, non est tamen terminus immediatus & intrinsecus calefactioni. Sed hoc loco duo notanda funt. Vnum est, in aliquibus motibus ambos terminos esse positiuos, vt in omni augmentatione & motu locali, & in multis alterationibus; in aliis verd, alterú terminum esse priuatiuum, vt in generatione & corsuptione & illuminatione. Alterum est, aliquando hos duos terminos esse distinctos acu,& secundùm rem, & determinatos, vt patet in omni motu, vno tantum excepto circulari: aliquando verò non esse definitos, sed tantùm diuerfos fecundùm potentiam & rationem, vt in motu circulari, cuius quodliber punctum circuli indifferenter est principium & finis, quod exigit ratio motus circularis, alioquin no esset circularis.

An in une metu possint esse plures termini, quam due.

On possiunt in vno motu esse plures termini per se quam duo, vnus à quo, alterad quem. Etenim in vno motu, terminus ad quem simpliciter, non potest esse nis vnus; quia si vnitas, distinctio, & denominatio motus sumitur à

termino ad quem, non potest hic esse multiplex, si motus est vnus.

Tum, si motus ce idem est cum termino ad quem, vt infrà docebimus, erit quoque vnus, vel multiplex motus, sicut est terminus ad quem. Deinde, ostesum est suprà, octavo huius operis libro, eius dem rei non posse elle plures caussis persectas, & in codem genere causse: sed terminus ad quem est caussa motus taquam finis eius; ergo vaius motus non potest esse nisi vaus terminus ad quem.

mines ad gues.

Contingit autem(ve paulò antè diximus)elle plutes vno, sed vel Que modi non vitimos & totales, vt in calefactione calor vt quatuor est finis possit habere calefactionis que præcedit, & per quam acquiritur, led non virimus oplares ser- neque totalis. Vel non primo; sed consequenter, vt in accretione primò acquiritur quantitas, consequitur autem figura, locus, relatio æqualitatis vel inæqualitatis. Vel non intrinseco motui, vt in alteratione quæ præcedit generationem, finis intrinsecus est qualitas, extrinsecus autem productio formæ substantialis. Vel per accidens, vt quod mutatur in album, potest simul mutati in dulce, vel musicum,

sed per accidens.

De termino autem à quo, sic dicendum est : cum triplex sit vnitas motus, generica, specifica, & numeralis; in vnitate generica, terminus and to debet elle eiuldem generis at que terminus ad quem, quia confraria continentur sub codem genere; sed terminus à quo est contrarius termino ad quem; ergo, & c. In motu autem vno secundum speciem, terminus à quo potest esse multiplex, & diffetens secundum speciem; ve patet in mutationibus que fiunt, velab extremis ad vnú medium, vel à diuersis mediis ad voum extremum; nam cûm omnis dealbatio sit vnius speciei, ve dicit Arist. 3. lib. Phys. text. alia tamen potest fieri à nigro, alia à viridi, vel rubro, que specie differunt inter le: & caussa est, quia medium cum participet vtroque extremo, ad verumuis refereur tanquam contratium eius. Quod si quis dicerer, cum terminus à quo sit contrarius termino adquem, si terminus à quo possit elle multiplex respectu vnius termini ad que, fore vt vni fint multa contraria; quod est contra Arist. & in primo lib. de Cælo & 10. Metaphy. Respondendum esset, vni non esse duo contraria simpliciter; secundum quid autem, non esse absurdum: sicut vni extremo opponitur, & alterum extremum, & medium; medium enim non opponitur vni extremo simpliciter, sed ob participationem alterius extremi. Denique, in vnitate numerali, impossibile est terminu à quo esse nisi voum numero; nam si non est, vel igitur erunt plures numero, vel plures specie; non plures numero, nam duo accidentia Physica, que habent contrarium, & acquiruntur per motum, si tantùm differant numero, non possunt simul esse in eodem numero subiecto; quia talium accidentiŭ vnitas numeralis,vel omninò, vel certè nccef-

wni possint affe due com. Statia.

necessariò pendet à numerali vnitate subiecti: si autem suerint termini à quibus differentes specie, cum illi opponantur termino ad que, fieret, vt vni essent duo contraria; nam extremum & medium quæ videntur contraria alteri extremo, vel nunquam sunt simul, vel si quando sunt, tunc vicem gerunt vnius contrarij comparatione alterius. Vide Arist.lib.5: Physitex. 6. Atque hoc quod diximus clariùs cernitur in motu locali. Sicut enim vnum corpus non potest simul esse in duobus locis numero réque diversis, sic motu locali à duobus locis diuersis simul re cedere non potest. Verum sicut terminus ad quem, potest esse multiplex modo supradicto, sic etiam terminus à quo. Carerum non sicut ad vnitatem motus requiritur vnitas termini à quo, ita opus est, ve si motus fuerit diuersus, terminus à quo fit diuerlus. Nam à nigro potest fieri mutatio in album & viride, quæ differunt specie; & ab codem numero loco, id est, centro, possunt moueri ignis & aër ad sua loca, quæ specie differunt. Ex quo intelligitur terminum à quo non esse ita præcise de substantia motus, sicut est terminus ad quem.

### An termini motus debeant esse indivisibiles.

### QVESTIO 1114.

I v 1 s 10 duplex est; vel secundùm partes quantitatis, vel secundùm gradus perfectionis; prior divilio tantùm reperitur: in terminis motus localis & augmentationis:posterior verd. tantum in qualitate. Oportet autem terminos motus esse diuisibiles vel priori, vel posteriori modo; ita ve non toti simul acquirantur, vel deperdantur, vel successiue per partem post parté. Quod sic probatur. Aristot.3. Physitex. 15. & 8. Physitex. 40. ait motum esse actum imperfectum, videlicer, quia in motu forma non habetur perfecta,... sed imperfecta; ergo forma est divisibilis; nam si esser indivisibilis, tota simul persecte acquireretur: quare non esset vila caussa, propter quam motus ad talem formam, deberet vocari actus imperfe-Aus. Inductione quoque hoc manifestum fit per omnes species motus; in omnibus enim cernuntur termini divisibiles & partibiliter parabiles. Hoc etiam probatur ratione, nam si motus est actus entisin potentia; ergo quod mouetur, partem habet formæ iam actu acquisitam, partem habet potétia acquirendam; ergo illa forma est diuisibilis. Deinde, in motu, aut mobile est perfecte in termino à quo, aut perfecte in termino ad quem, aut partim in vtroque: si primum dixeris; ergo nondum mouetur: si secundum; ergo iam est motum,

bitatio.

& cessauit motus:si tertium, ergo ambo termini sunt partibiles. Prætereà, motus per se est successiuus, & fit in tempore; ergo cum motus re fit idem atque terminus ad quem, is acquiretur successiue. Ob eandem etiam caussam terminus à quo successiue perditur, nam si terminus à quo simul è subicce abiiceretur, etiam subitò & simul induceretur terminus ad quem: quia sublato termino à quo, non reperiret aliquid sibi resistens & remorans productionem sui. Sed dicet Pulchra dualiquis Aristotelem in 6.Phy. tex.44.& 45.signistcare terminum ad quem esse indiuisibilem, & non acquiri in tempore. Respondeo, bifariàm accipi terminum ad quem, vel vt is opponitur termino à quo, continens totam formam quæ acquiritur per motum, & sic sumit Arist. 6. Phy. 32. & 40. vsque ad 44. & hac ratione terminus ad quem dinisibilis est : vel pro vitimo formæ quæ acquiritur, quo acquisito cessat motus, & sic est indivisibilis, nam si esset divisibilis, non esset simpliciter vitimum formæ, quoniam haberet partes alias priores, & alias posteriores. Quid autem sit huiusmodi vitimum, an gradus & pars aliqua formæ, an aliud quidpiam, posterius cossiderabimus. Nos loquimur hîc de termino ad quem priori modo, Aristot, autem in 6. Phy.posteriori modo; quocirca non est contradictio. Czterum hzc nostra sententia habet locum tantummodò in motu propriè dicto, non autem in mutatione quæ distinguitur à motu, qualis est generatio, & corruptio; nam cum talis mutatio fiat in instanti, forma indiuisibiliter & tota simul acquiritur.

## An termini motus debeant esse oppositi inter se? QVALSTIO V.

Ecus s Art v m est terminos à quo, & ad quem, esse inuicé oppolitos.Primò, quia Arist.8.Phy.tex.62. & in 5. Phyl. non semel ait omnem mutationem esse in oppositis. Tum, idem fit manifestum, facta inductione per omnes species motus. Hoc etiá confirmatur ratione, quia aut ambo termini sunt eiusdem speciei, aut differunt specie, verum non sunt oppositi, sed (sicut vocant) disparati, vt lignum & lapis: non possunt esse vnius speciei, nam sicin motu locali ambo essent vel naturales, vel violenti; quare non esset vlla caussa, cur ab vno fieret mutatio ad alterum. Deinde, quia in motu vnus abiickur, alter acquiritur, quod non posset sieri sambo esfent similes; nam terminus ad quem qui introducitur ab agente, est similis agenti; ergo terminus à quo, qui eiicitur ab agente, erit ei contrarius; si enim ipse quoque agenti esset similis, nequaqua ab eo eiiceretur & corrumperetur. Neque verò possunt esse termini disparati,

si c enim quodlibet fieret ex quolibet, neque essent termini cuiuslib et mutationis definiti: & verò non omne agens potest quemlibet terminum à quo corrumpere, sicut nec quemlibet terminum ad qué producere; relinquitur igitur, vt debeant elle oppoliti. Sed cum oppolitio lit quadruplex, videndum est, quænam insit in motu. Ac primùm quidem, oppositio relatiua non pertinet ad motum, quia in relatione per se non fit motus, ve posteà dicemus; neque contradictoria, nam motus exigit mobile cum aptitudine recipiendi terminum ad quem ipsius motus, contradictio autem, cùm sit oppositio inter puram negationem & affirmationem, id non deposcit. Quocirca 1. Phy.tex.43. dicitur album fieri ex non albo, non quolibet, sed quod sit nigrum; & quia contradictio est inter ens simpliciter, & non ens fimpliciter, ex non ente autem simpliciter nihil sit Physice, ideò motus respuit oppositionem contradictoriam. De priuativa autem oppositione, distinguendum est; nam vel est pura priuatio, & sic non pertinet admotum, sed ad mutationem: pura enim priuatio licet sit in aliquo subiecto, tamen quia per se, non est aliquid positiuum, non potest resistere agenti, quare in instanti abiicitur, nec circa ipsam fit motus, sed mutatio instantanea, vt patet in illuminatione: vel est cotratium, quod respectu alterius cotrarij dicitur privatio, vel quia est imperfectius illo, vel quia includit absentiam contrarij cum aptitudine subiecti, per quæ duo constituitur ratio priuationis: & quia talis oppositio prinatina non differt à contrarietate, potest circa ipsam fieri motus; de qua loquens Arist. 5. Phy. tex. 9. Priuatio, inquit, ponatur contrarium. Propriè igitur sola oppositio, que est in contrarietate, pertinet ad motum propriè dictum.

Sed hoc loco tres existunt dubitationes. Prima est, in creatione est oppositio contradictoria, nam est mutatio à non ente simpliciter tres dubitaad ens. Altera est, Atistotelem s. Phys. text. 7. & 9. & lib. 6. tex. 91. scri-tiones. bere generationem esse in contradictoriis. Tertia est, vt fiat mutatio, rantum requiritur ve subiectum non habeat formă, ad quam debeat fieri mutatio, possit ramen eam habere, quare ad efficiendum motum fufficit oppolitio prinatina. Ad has dubitationes breuiter, ita respondendum est. Ad primam, conceditur antecedens, sed negatur consequentia, quia nos loquimur hîc de mutatione Physica, qualis non est creatio, immò est æquiuocè mutatio. Ad secundam, Aristoteles vel sumit ibi contradictionem pro oppositione prinatina, vel appellat contradictionem eam oppositionem, quæ est in generatione & corruptione, proptereà quod fit quodammodò inter non ens simpliciter, & ens simpliciter, sumendo non ens simpliciter, non quidem ipsum nihil, sed quod non est ens in actu, & opponitur enti

#### DE NATURA MOTVS

substantiali, sieur Arist. tradit 5. Phy. tex. 8. Ad rertiam, vt siarmutatio simpliciter, quæ dicitur de mutatione instanțanea & successiua, sufficit oppositio priuatiua, non tamen, vt siat morus proprie dictus: nam cum is debeat esse continuus & successiuus, exigit aliquam resistentiam in subiecto, quocirca debet sieri inter contraria.

## An terminm à que, debeat specie differre à termine ad quem? QVASTIO VI.

🏈 EBET seperterminus à quo distingui specie à termino ad

que; nam si debent esse contrarij, vt proxime ante docuimus, oportet cos differre specie. Et hocaperte confirmat Arist. 1. de Cœlo tex-86. dicens, omné mutationé fieri semper inter ca, quæ differunt specie. Verùm hæc differentia specifica in motu circulari no est secundum rem, sed secundum ratione; namidé punctú est terminus à quo & ad quem, prout habet rationem principij & finis. In augmentatione quoque, non tam infigniter apparet calis differentia, sicut in aliis motibus. Nam minor & maior quantitas (inter hos enim terminos versatur accretio) Mathematice sumpzz, non differunt specie; Physice autem, & in ordine ad esse & operationes viuentis, & vt inchoant, atque terminant accretionis motu, specie quodammodò disserunt, sicque de ipsis 1. lib.de Cælo tex.86. sentit & scribit Aristoteles. Mutatio autem quæ fit ex minus albo ad magis album, dicitur fieri in eadem specie, quod tamen intelligenda est materialiter, non formaliter; talis enim mutatio per se non fit ex minus albo, vt album eft, sed prout habet admixtum nigrum, nam, vt auctor est Aristoteles, remissio formæ sit ob admixtionem contrarij. Vide ipsum lib.5.Phy.tex.19.

An abioctio termini à quo, & acquifitio termini ad quem fint unus motus numero?

QVÆSTIO VII.

v m in omni motu sint duo termini, vaus à quo, qui abiicitur, alter ad quem qui acquiritur; meritò dubitatur, an abiectio illius & acquisitio huius, sint vaus motus numero, an duo. Nam cùm sint duo accidentia, quorum vaum remittitur & eorrumpitur, alterum intenditur & persicieur, videtur id non posse sieri per vaum motum. Veruntamen dicendum est, verumque comprehédi vao motu. Etenim omnium motus est eadem ratio, sed in motu locali & augmentationis, palàm est quòd decedere à termino à quo,

& ire ad terminum ad quem, fit per eundem numero motum; ergo Maliu argusimiliter continget in aliis. Et Arist, in 5. Phy. tex. 7. ait omnem mo- metu probatum necessariò fieri ex vno in aliud, & tex. 49. ait motum propriè di-termini à que Qum, fieri ex vno contrario in aliud cotrarium: & tex.54. [cribit om: on indatlionem motum colistere in duobus subiccis, hoc est, terminis positiuis nem termini & contrariis. At si, v.g. in calefactione aque, acquisitio caloris esset adquem non vnus motus, & abiectio frigoris alter, neuter fieret inter duos terminos contrarios, neque ellet mutatio ex vuo in aliud. Posteà, Aristoteles s. Phylitext. 4. & 48. inquit motum magis denominari à termino ad quem quam à termino à quo, quia terminus à quo abiicitur per anotum, terminus autem ad quem acquiritur; ergo supponit. Aristot. abiectionem termini à quo & acquilitionem termini ad quem sieri per eundem motum. Prætereà in 4. Phys. tex. 117. & 128. ait omnem motum esse remotivum & cortuptivum alicuius à subiecto; quod verum non esset, si acquisitio termini ad quem esset alius motus ab. expulsione termini à quo : ille enim nihil remoueret à subiecto, sed tantum acquireret. Deinde, in aqua remissio frigoris & acquisitio caloris, fit ab codem numero agente, hoc est, igne, per candem calesa-Atione, per quam simul producitur calor & corrumpitur frigus; ergo est vnus motus numero. Adhæc, si remissio frigoris differt in ratione motus ab acquisitione caloris; ergo vel talis remissio erit mutatio, vel erit motus propriè dictus; non mutatio, quia talis fit in instanti, & est in non habentibus contrarium, & si remissio frigoria esset mutatio, etiam acquisitio caloris esset mutatio & nó morus; oppositorum enim eadem ratio est, sie enim probat Arist. tex. 8. libro 5. Phy.corruptione non esse motum, quia opponitur generationi que non est motus. Neque etiam expulso termini à quo potest appellari motus, nam omnis motus fit inter duos terminos politiue contrarios, quod in remissione frigoris præcise sumpta, non reperitur; nam eatendit ab esse formæ, ad eiusdem non esse. Quid pluribus opus est? Aristoteles hoc aperte docet 5. Phy. tex. 47. scribens his verbis; Est antem qui ex cotrario ei qui est in contrarium non contrariu, ve qui est ex sanitate et qui eft in egritudinem; idem enim, & vum eft, effe tamé non idem eft ipfis ficut non idem eft ex sanitate mutari, or in agritudinem. Argumentum autem initio propositu, nihil valet; na licet duo sint accidétia terminus à que & terminus ad qué, non ideò tamé fit, ve fine duo motus illius abiectio & huius inductio. Túc enim duo accidéria costituunt duos motus, cú ambo fe habent, vt termini ad quos: secus est hîc, nam vnú habet se vt terminus à quo, alterum vt terminus ad quem; & acquisizio vnius, per se primò fit, & intenditur principaliter ab agente, cossuptio autem alterius, secundariò & quasi ex accidenti.

Ab vero termino sumenda sie vnitai motus. Q v AB ST10 V 111.

VM triplex sit vnitas, generica, specifica, & numeralis, de generica constat eam sumi à termino ad qué, dicente Aristotele lib.5. Phystex.31. eos motus esse vnius generis qui versantur in eadé Categoria, qui auté pertinent ad diversas Ca-

tegorias distingui genere, & text. 35. perspicuè docet vnitaté generica motus ab eo sumi ad quod sit motus. Vnit 25 auté specifica, non potest sumi à erminoà quo; contingit enim motus vnius speciei procedere à terminis disserentibus specie, vt dealbatio quæ sit ex nigro & quæ ex viridi: similiter aër moueri potest ad suum locum ex centro terræ & ex concauo Lune. Deinde, potest esse terminus à quo vnus & idem, cùm tamen motus qui ab eo siunt, disserant specie, vt motus aëris ad siu m locum & item ignis ad suum, specie disserunt, possunt tamen ambo sieri à centro mundi tanquam à termino à quo. Ergo vnitas specifica sumenda erit à termino ad quem. Cuius signum est, quòd omnes motus habent denominationem suam à termino ad quem, & ratio est, quia motus re idem est cú termino ad quem, & per se ordinatur ad illum: & hoc idem apertè docet nos Arist. lib. 5. Phy. tex. 31. & 35.

Ponuntur quinque obiectiones.

Sed occurrunt aliæ dubitationes. Prima, terminus ad quem nondum est; ergo motus non potest accipere ab eo vnitatem suam specificam. Secunda. Ad eundem terminum potest moueri aliquid per lineam rectam vt per chorda, aliud verò per circulare, vt per arcu, qui motus tamen differut specie. Ter ia. Ad eundem terminum per idem spatium potest moueri vnum animal reptando, aliud ingrediendo, aliud volando, cum tamen hi motus differant specie. Quarta. A concauo Lunz ad centrum moueatur terra, moueatur item ignis; hi motus specie differunt; quia vnus est violentus, alter naturalis, moueri namque deorsum sicut est naturale terræ, ita igni est violentum; spatium tamen idem est, & ambo termini à quo, & ad quem sunt idem. Quinta. Mutatio ex albo in viridem colorem, & mutatio in rubrum etiam ex albo, communiter existimantur differre specie, cum tamen termini ad quos non differant; nam mutatio ex albo ad viride fit taquam ad nigrum, quo participat viride aliquo modo, similiter mutatio ex albo ad rubrum, ad ipfum fit tanqua ad nigrom, vt docet A tift. 5. Phy. tex. 6. & 52. ergo ambe mutationes fiunt respectu eiusdem termini ad quem.

Solumntur obiectiones.

Verum ad hæc facile respoderi potest hoc modo. Ad primam. Cum est motus, terminus ad quem partim est, partim non est; quia partim

tim est acquisitus, partim est acquirédus. Quin etiam totus quodammodo est, non in actu perfecto & completo, sed in fieri. Adde quòd id quod non est, potest esse & habere se vt finis, potest dare nomen, & rationem specificam iis, quæ per se ordinantur ad illum; vt patet in omnibus potentiis & instrumentis quæ specificantur per actus ad quos ordinatur: arque hoc manifestú est ex iis quæ supra libro octauo de caussalitate finis disputavimus. Ad secundam. Quamuis extremum veriulque motus, videatur esse idem, tamen id in quo fit motus,& quod per motum acquiritur, non est idem; nam siue quod acquiritur per motum localem sit spatium, siue sit vbi, constat hæc diuersa esse in motu per circulu & per spatium rectu. Adde, quòd per accidens est ve quod mouetur per circulum infistat & quiescat in aliquo puncto illius circuli; nam secundu rationem circuli, suaptè natura aptum esset moueri ab codé púcto ad idem punctú. Ad tertia, & 4. Motus conderari potest, vel vt motus est; vel vt est naturalis, aut violentus; vel secundum modum quo fit; si priori modo consideretur, omnes motus, qui fiut inter cosdem terminos, sunt eiusdem speciei; sin autem potteriori modo, motus ignis & terræ ad centrum, specie differunt, quia vnus fit naturaliter ad centru, alter violenter. Similiter motus rependi, ambulandi, & volitandi, non differunt, vt motus funt sed secundu modum quo fiunt, proprium, & naturalem vnicuique generi animantium. Aliud igitur est considerare motus aliquos vniuerse ac simpliciter, vt motus sunt, & aliud vt sunt tales motus, nimirum vel ratione principij effectiui, vel ratione modi quo fiunt.

Ad quintă. Domediis qualitatibus specie differăt ab extremis, nec Pul hra dispu ne, no satis liquet. Etenim Auerr. s. Phy. com. 6. & 52. videtur sentire res medy speextrema esse in mediis actu, non quidem perfecto, sed remisso & im-cie differant perfecto:non aliter quam sunt in co quod est tepidu, frigus & calor. wh extremit. Opinatur etiam ad albu fieri mutationé ex rubro aut viridi, similiter Opinio Anerve fit ex minus albo, cú quo est permixeú nigrum. His consequés est, rois. rubrú & viride non distingui specie ab albo, veluti nec minùs album specie differt ab eo quod est persecte album. In libro auté 4. de Colo com. 26. statuit duplex mediú. Vnum quod dicitur mediú per coparationem, quia nimitú comparatú vtrique extremo habet cú vtroque similitudinem quanquam atque convenientiam: hoc modo aër dicitur medius interignem & terram, quippe qui grauis sit compazatione ignis, leuis autem terræ comparatus. Atque huiusmodi medium est quidpiam simplex & specie diversum ab extremis. Alterum medium vocatur per compositionem, quod est mixtum & cemperatum ex iplis extremis que in co actusfed imporfecte, infunt. Et medium huius generis no est forma sumplex, sed ex ipsis extremis

Digitized by Google

conflatum quidpiam atque cócretum, nec ab vtroque extremo specie, sed rantummodò secundum magis & minus differes. Atque hoc modo viride est medium inter album & nigrum. Ne quis autem de opinione Auerrois dubitandi locus cuiquam reliquus esset, is libro 10. Metaphysicæ comm. 23. explicatissimis verbis sententiam suam aperuit, scribens medias qualitates non distingui specie ab extremis, sed tantum differre ab illis secundum magis & minus. Nec id modò ait, sed etiam probat eo argumento, quòd cum ab vno extremo non. fiat mutatio ad alterum extremum, vt ab albo ad nigrum, nisi per media quæ inter vtrumque extremum interiacent, si media specie differrent ab extremis, nunquam posser fieri motus vnius speciei, nec continuus ab vao extremo ad alterum extremum; frequenter enim, propter varias mediatum qualitatu species, interrumperetur. Nec in motu continuo qui fit inter duo extrema corraria, effet ipfum (inter) ad quod necesse est priùs perueniri quàm ad extremum, vt docet Aristoreles lib. s. Phys. text. 22.

Videtor Ari-Avariës.

Atque hæc quidem ex sensu Auerrois dicta fine. Cuius sententiæ Storder idem suffragari videtur Arist.scribens 1. Physi.tex. 47. & lib. 10. Metaphy. fentire quod tex. 23. media componi ex ipsis extremis: & affirmans 5. Physi. text. 6. & 51. mutationes quæ fiunt à mediis ad extrema, fieri tanquam ab extremo ad extremum, quoniam medium est quodámodo vtrumque extremum. In libro autem Phylicorum sexto, text. 32. aperte docer, quod mutatur ex albo in nigrum, id non cum primum discedit ab albo, iam effe in nigro, priùs enim effe in fusco & por hoc posteà ad nigrum peruenire. Ex quo licet concludere, fuscum-specie son distingui ab albo & nigro: alioquin, si specie differret, nunquam ex albo in nigrum fieri posset motus vnius speciei & continuus, sed propter mediorum colorum varias species quas necessariò petransiret, semper esser interruptus. Ergo secundum hanc opinionem, mutatio exalbo in nigrum; non differt specie ab ea que fir exalbo in viride vel rubrum, vel alium quemuis colorem medium; quod tamen in quinta dubitatione, tanquam certum & concessum ab omnibus. fumprum & politum fuit.

Opinio commanis.

· Altera opinio est, quam plerique omnes Philosophiac Theologia sequentur, medias qualitates specie distingui ab extremis; nec has esse in illis actu & formaliter sed tantum virture; & propter similitus dinem atque convenientiam quam media habent cum extremis, dicuntur ille ex his componi. Cum igitur ex nigro fit mutatio in viride, divieur fieri quodammodò in album, quia viride habet conueniemiam quandam cum albo, propeer quam viride quodamodò eff communium nigro; & quin mutatio non fit nist vhiest contrarietas, idcirco

ideiteo Aristoteles ait ex nigro mutationé sieri in viride, ea ratione ve est quodámodo albu, quoniá hac ratione est quodámodo confráriú nigro;per se auté, & vt loquitur, formaliter, seu actu, viride nihil habet in le nigredinis & albedinis, & ab vtroque colore differt specie. The militime

Atque hæc quidem à magnis Philosophis, de præsenti quæstione es Simplicies in vtramque partem, satis acuté ac probabiliter disputantur. Ego sequitur priopriorem sententiam, si falsam & improbabilem dixero, planè métiar. remsententia. Prælertim cùm in ea quoque, I hemistium, & Simplicium fuisse scia: -quippe qui explanando textum 6.libri quinti Phylicorum, kaud obscuris verbis docent medios colores, mixtos & copositos esse ex coloribus extremis, qui in ipsis insunt: non aliter, quam id quod est tepidu(hoc enim ipfi vtuntur exemplo)mixtu & concretu est ex calore & frigore.Constat autem, tepidum non differre specie à frigido & calido, cùm nihil aliud fir tepidum, quam frigidum & calidum fimul & remisse. Addunt prætereà illi, ex nigro fieti mutationem in vitide, nó ca ratione, vt est viride, sed propter albediné, quæ aliqua ex parte in eo, quod est viride, continetur. Videmus etiam pictores, partim Sententia anextremoru, partim mediorum colorum certa quada permixtione & Claric. temperatione, alios colores medios efficere. Quis auté credat, nouas colorum species, tanta facilitate sic ab illis conficitErgo, licèt (vt dixi) priorem sententiam non reprobam, ad posteriorem tamen, quæ inter qualitates medias & extremas differentiam ponit specificam, sum equidem aliquantò propensior. Fit enim mihi vero simillimu qualitates medias esse formas & qualitates simplices, easque habere proprias ac peculiares caussas, proprietates, & effectus: quamobrem neceffariò distingui specie ab extremis. Si enim constant ex sola mixtione extremarum qualitatum, nec ab illis differunt nisi secundú magis & minus, ergo viride non magis differret à nigro & albo, quam ab his differunt minus album & minus nigrum : at quis ita sentiat, cùm id vel oculorum iudicio apertè redarguatur? I am verò si colores medij non specie, sed tantummodò secundum magis & minus differunt ab extremis, & ex illorú mixtione conflátut; ergo quotiescuque ex nigro perfecta sit mutatio in albu, oporteret omnes intermedias colorum species procreari & apparere; quod falsum esse, mutationes quas in ciulmodi coloribus, cum ab arte, tum à natura quotidie fieri videmus, manifeste declarant.

Sed cur (nam & hoc quæret aliquis) Aristoteles & Peripatetici Cur colores aiunt colores medios componi ex coloribus extremis? An id non est medy dieunintelligendum de compositione Physica:sed de Metaphysica; quæ in tur isponien co consistit, quod colores medij habet affinitatem, similitudinem & premis. conucnientiam cum extremis.Ná animam rationalé, quæ est simplex

substantia, Philosophi aiunt esse formam quandam inter naturam materialem & immateriale quodamodò mediam, & ex veraque copositam, quoniam est veriusque similis & particeps. An potius copolitio mediorum colorum referenda est, non ad colores extremos, sed ad eorum caussas. Caussa autem colorum sunt (vt innuit Alexader 1. libro Naturalium quæstionum cap. 2.) lux, perspicuitas, & opacitas: perspicuitas in mixtione, cú prinatione opacitatis, est caussa al bedinis; opacitas cum prinatione, vel certè cum perexigua perspicuitatis & lucis admixtione, ex caussa nigredinis. Ex illis tribus variè mixtis inuicem, atque certa quadam ratione temperatis medij colores existunt. An potius id referri debet ad colorum esse cus: Albu omnind dilgregat vilum, nigrum omnind eum cogregat, verumque nimis ac præter modum oculorum sensum afficit, quamobrem eum offendit ac lædit; omni namque sensui, quoniam is in mediocritate & téperata quadam ratione consistit omnis reru quæ sentiuntur exuperatia, molesta & noxia est. At viride, purpureum, cæruleum, alique colores medij, partim congregant, partim dilgregant vilum, & modicè ac temperate sensum afficiunt. Ex quo sit, vt non modò non offendant, sed etia iuuet atque oblectet aspectu. Verum de hac quæstione, quæ nunc à nobis raptim cursimque dica sunt, ea lectori hoc loco, satis esse debent: que nos licet, obiter, & quasi per transennam, explicare tamen voluimus, vt rem per se obscuram, nec satis adhuc explicatam, & sanè scitu admodùm dignam, aliquatulùm tractatione nostra illustraremus. Nunc nemini (quod liber hic adiungere ( idem quod nos de mediis coloribus sentimus, ipsum etiam Auer. in 6. Phy. com.32.& 3.Meteor.com.vlt sentire.

Deinceps sequitur, vt de vnitate numerali motus, vnde ea petenda rant ad vai- sit doceamus. Ad constituenda vnitatem numerale motus, tria (vt ait tatem numer- Aristoteles 5. Physitex.35.) necesse est cocurrere: vnum numero moralem motus. bile:vnum numero terminum ad quem:tempus item vnum numero atque continuum. Etenim motus est accidés, est via ad terminum ad quem à quo re non differt, est denique ens successium. Quia motus est accidens, non potest is esse vnus numero nisi subiectum etiam in quo inhæret, hocest, ipsum mobile, fuerit vnum numero. Si autem motus est via ad terminum ad quem, nec re differt ab ipso, qui potest esse vnus numero, si terminus ad qué vnus numero no fuerit? Quod si motus est ens successiuum; ergo non potest esse vnus numero nisi etiam fuerit continuus; continuatio autem morus cognoscitur & iudicatur ex tempore; eum namque motum iudicamus esse continuum, quem cognoscimus toto tempore quo durat, nunquam fuisse interruptum.

Verùm

711

Verum hoc loco nonnullæ dubitationes existút. Prima. Preter tria Quisque de supradicta que concurrunt ad vnitatem numeralem motus, etiam bitationes. necesse est terminu à quo esse vnu numero. No enim potest vnus numero motus, ex diuersis numero terminis simul procedere. Secuda. Arist. 8. Phys. text. 49. & 82. perspicuè & affirmatè docet, motú vnú numero atq; continuú esse non posse, nisi mouens etiam fuerit vnú numero; ergo preter illa tria opus quoque est vnitate numerali motoris. Tertia. Si canis ex turri cadens, medio in lapsu moriatur, erit vnus numero motus canis viuentis & mortui à turri vsq; ad terram, quia est continuus: ridiculú enim esset dicere canem in medio aëre, posteaquam occidit, aliquanto tempore quieuisse, quia hoc est contra naturam gravis:nec potest reddi caussa, quare si potuit aliquanto tépore quiescere, deinde moueri cœperit, ac nó potius toto teliquo tempore quieuerit. Hic igitur est vnus motus numero, tamen subie-Aum non est idé numero, canis enim viuus & mortuus no est idem numero.Quarta.Si in alteratione acquiritur semper alia & alia pars formæ;ergo no potest esse idé numero terminus ad qué totius alterationis. Quinta. Motus est prior tempore, quippe cum tempus sit passio motus, vt dicitur 12. Metaphy. tex. 29. ergo vnitas motus, non pendet à tempore, prius enim non pendet à posteriori.

Sed ad hec argumenta sic respondendú est. Ad primum, Arist.pre- Solutio dubitermisit terminú à quo, vel quia certum est, si motus sit vnus, & ter- tationum.

minus ad quem virus, terminú etiam à quo necessariò fore vnú, cùm sit oppositus illi; vel quia cum, terminus à quo abiiciatur per motu. Arist.in declaranda vnitate,& contrarietate motus, videtur eum despexisse. Ad secundum. Verum est vnitatem motus etiam pendere à motore; tum quia motus dependet in esse & fieri à mouente; tu quia definitur esse actus mouentis in mobili: sed quia nodum Aristoteles ostenderat omne quod mouetur necessariò moueri ab alio, & omnem motum egere mouente, quod demoftrabit ipse, tum in 7. tum in 8. Phy.ideò in s.lib. Phy.no fecir mentionem motoris, ne videretur vti rebus obscuris, & necdum demonstratis. Nec ignoro quosda dissentire Aristoteli, negantes vnitatem motus pendere à mouente; vt pater, cùm eadem nauis trahitur à multis hominibus, & idem calefit à multis ignibus: alios verò arbitrari, dictum Atist tantum esse verum in motu circulari, qui non solum est vnus numero & continuus, sed etia vniformis & semper sui similis, in aliis autem minime. Sed prior solutio satisfacit præsenti dubitationi, tota autéhæc controuersia alio loco discutienda est. Ad tertium. Secundum opinioné corum qui ponunt tantum vnam formam in vno compolito, respondédum est; motum illius canis viuentis & mortui non esse vnú

iiij

numero 🔂 continum,

An fi cami motum continuum, sed duos motus qui se habent deinceps seu conan turri cades sequenter, qui copulantur illo instati, in quo corrampitur forma cam die in lap nis & inducitur forma cadaueris: nam in illo instanti non est amplius fit motor cine canis & incipit esse cadauer; & immediate ante illud instans suit movinente de tus canis, immediaté autem post idem instans, erit motus cadaucris: quare inter illos duos motus non intercipitur vllum tempus, sed tantum intercedit vnum instans, nec porest dici illud corpus aliquo tempore quiescere. Secundum autem opinionem Averroïs, cui nos in hac parte affentimur, cùm motus deorfum illius canis non fiat ratione animæ, sed terræ, que est in ipso ( sunt enim elemeta actuin mixto) quia eadem terra manet in cane & cadauere: idcirco idem numero motus continuatur manente eodem subiecto, quod non est canis, sed materia terrea que etat in ipso. Ad quartá. Quamuis per alterationé acquiratur dinersa partes forma, tamen tura quoniam acquiruntus vno continuo fluxu, tum quia ex illis multis partibus seu gradibus sit vna numero forma perfecta, ideò terminus alterationis censetur esse vaus numero. Ad quintum. Verum est vaitatem motus per se non pendere à tempore, tamen quia motum fuifle continuum, & non inrerruptum non potest cognosci à nobis, nist ex relatione ad tempus, ideò tempus adhibetur ad conflituendam vnitatem numeralem motus.

## Vnde petenda sit contrarietas motumm? QVARSTIO VIII.

O T V I aduersantur & motus & quies:ille vt quidda có-

🎙 trarium, hec auté vt prinatio cius. V nde autem luméda lit. contrarietas motuú,manifestú est ex præcedéti quæstione. Ná si ratio, & vnitas motus sumitur à termino ad que, ab codem quoque sumetur distinctio, & contrarietas. Quoniam igirur motus fit ex vno in aliud, perfecta contrarietas existet cum ambo. termini vnius motus erunt contrarij ambobus alterius vterque vtrique:vt patet in calefactione, & frigefactione. Et ratio est, quia tunc invno motu, vnus terminus abiicitur, in altero verò idem acquiritur, & comtà vous acquiritur & idem in alio moru dependitur, Prætereà, fi: frigus est contrarium calori; ergo frigefactio calofactioni, nam illa re. idem est cu frigore, hec autem cum calore. Quies autem opponieur motui, non quælibet cuilibet, sed quies in slique, opponitur motui ex illognam aliquid habere, & perdere illud, opponitur inter se, per quiere aute in aliquo, habetur illud, per motu verò abiicitur, quies auté in aliquo, non opponitur motui qui sit ad illud, quia salis quies est finis

finis illius motus, & perfectio, propter quam fit motus. Rurfum quie. tes in terminis contrariis opponuntur inter le, vt quies in frigore, & quies in calore; tum quia sunt prinationes motuum contrarior corumque termini nempe calefactionis, & frigefactionis; tum quia re idem sunt cum ipsis terminis, idem enim est quies in calore, atque acquisitus & perfectus,

Sed circa hæc occurrunt nonnullæ dubitationes. Prima. Motus ig- Quatuor dumis & terræ deorsum sunt contrarij, quia vnus est violentus, alter na-bitationes. suralis, tamen vtriusque terminus, tam à quo qua ad quem est idé, singamus enim verumque corpus moueri à concauo Lunæ víque ad cétrum. Secunda. Motus aëris à centro ad suum locum, & ex concauo Lunæ ad eundem locum, parsim videntur esse contrarij, quia vaus est ascensus alter descensus, vnus fit sursum alter deorsum; partim verò minime, quoniam ambo sunt naturales aeri. Tertia. Motui circulari,. neque opponitur motus, vt dicitur in 1.de Cælo tex.24. neque opponitur quies, quia est perpetuus; ergo non omni motui opponitur vel motus vel quies. Quarta. Prinatio in termino à quo inchoat motum, priuatio autem in termino ad quem priuat motum; ergo magis hæc aduersatur motui quam illa.

Sed ad hac ita respondemus. Ad primam. Illi motus, in ratione co- Solutio desmuni motes non funt contrarij, sed opponuntur quatenus vnus est bitationum. naturalis, alter violentus. Itaque contrarieras motus simpliciter, attenditur penes terminum ad quem quatenus verò est naturalis, aut violentus, ex principio effectiuo fumitur: nam motus qui fit à principio intrinseco rei, est naturalis, qui verò sit omninò ab extrinseco contra inclinationé mobilis, est violètus. Ad secundá, Illi duo motus aëris, nullo modo funt contrarij secundú rationem motus naturalis & violenti; tam naturale enim est aëri ferri ad suum locú ex alio loco inferiori, quàm ex alio superiori; in ratione autem communi motus, nő lunt cótrarij limpligiter; ná alcenlus & delcenlus opponútur cúm fiút per idé numero spatiú, quod hic nó fit; similiter motus qui fit surfum, simpliciter opponitur morui qui fit deorsu simpliciter; at locus aëris, cu sit medius, neq; est simpliciter sursum, neq; simpliciter deorfum, sed rantú secundú quid, & respective; ná respectiv cócavi Luna,. est deorsum; respectu autem cétri, est sursum. Sicuti mutatio ex albo in viride& mutatio ex nigro in viride no funt inter fe cotrarie fimpliciter, quauis viride sit albu secundu quid respectu nigri, & sit nigrum: respectu albi. Ad 3. Aliud, est loqui de motu in comuni, vr motus est, alind auté de motu, vt est circularis & vt est motus cœli:motus enim, vamotus est, potest habere cotrarium motu, & potest habere oppofiră quiete, quanis hoc repugnet motui circulari, quatenus est motus

naturalis cœli, cui repugnat quiescere. Quocirca Auerroës i libro de Cœlo comm. ¿2. ait motum circularem, secundum naturam, nó habere contrarium, secundum autem imaginationem, habere posse: nam imaginari possumus duos motus circulares super cosdem polos idémque centrum ad partes contrarias, qui essent contrarij, quoniam impedirent se ac destruerent, quamobrem natura eos non facit, quoniam vel vterque, vel certè alternter, esset ociosus: nam si viribus pares essent, se inuicem impedirent & neuter perfici posset: si alter esset potentior, is impediret alterum, nec sineret eum confici & absolui. Hæc secundum Auerroëm. Vel aliter responderi potest, Arist.hîc præcipuè loqui de motu recto, nam circulari, quæcunque traduntur his libris, vix conveniunt nisi forte secudum quid & per quandam accommodationem. Ad quartam. Duplex est privatio, yna que continet absentiam formæ future, altera quæ habet absentiam formæ præsentis quatenùs erat flues, in motu & in fieri: priori modo, quies in termino à quo, est privatio motus qui fit ex illo; posteriori autem modo, quies in termino ad quem, est privatio motus, qui fit ad ipsum; dicitur autem motui magis opponi illa quàm hæc, tum quoniam illa abiicitur per motum, hæc autem acquiritur; tum quia quies in termino à quo, re idem est cu ipso; similiter motus cu termino ad quem, & quia hi termini opponuntur, ideò talis quies & motus etiam opponuntus. Motus autemad terminum ad quem,& quies in iplo termino, re sunt idem inter se & cum iplo termino ad quem: nam prout forma est in sieri, dicitur motus, prout est iam facta & acquisita, dicitur quiescens & ipsa quies. Sed quia in hac disputatione, quam de terminis motus adhæc tractauimus, sæpe diximus, & quasi certum sumpsimus motum re non distingui à termino ad quem, an ita sit, disputandum atque diiudicandum est.

## An motus re differat à termino ad quem. QVAESTIO X.

Opinio de argumeta eorum qui cenfeut motii effe rem quampid dinerfam
to a termino ad to

PINIO est Aureoli, Pauli Veneri, & multorú motú esse re diuersum à termino ad qué qui acquiritur per motú; vt calesactione à calore: quæ costrmatur his rationibus. Primò. Illa differut re, quorum vnú potest esse sine alte-

piä dinerfam 10,& multo magis quando cú vnum est, alterú non est nec esse poà sermino ad test; sed ita se habet motus & terminus ad quem, nam cú est motus, nondú est terminus ad qué, & quádo est terminus ad qué, iam non est ampliùs motus; ergo differunt secundum rem. Secundò. De eadem

dem re non possunt verificari prædicta contradictoria; sed motui & termino ad quem conveniunt prædicata contradictoria; ergo differunt re. Probatur minor, nam motus est ens successiuum, non habens partes simul, ve calefactio, calor autem est ens permanens: illa non est per se in Prædicamento, hic autem est per se; per illam acquiritur calor; at per calorem non acquiritur calor; illa terminatur ad calorem, at calor non terminatur ad calorem. Tertiò. Proprietates motus non conueniunt termino ad quem; nam motus est continuus & velox vel tardus, distinguitur per mutata esse, cuius nulla pars est præsens præter quiddam indiuisibile; hæc autem omnia non posfunt couenire termino ad quem, vt per se clarum est. Quartò. In motu locali, non est idem motus, & terminus ad quem; nam motus est in mobili, quod autem acquiritur per motum localem est spatium seu locus qui non est in mobili; quare similiter sentiendum est de aliis motibus.

Altera sentétia probabilior est motum re idem esse atque id quod Altera sente. per motum acquiritur, ratione tamen differre ab eo. Forma enim, v. lier, moti non g.calor, dupliciter considerati potest, vel per se, vt est qualitas quæ-re, sed ratione dam permanens, & sic differt à motu; vel vt est forma quædam tailim distinfluens (& vt italoquar) fiens, de nouo exiens ab agente in passum, gui à termine vel potiùs ex potentia materiæ in actum, non simul obtinens esse, sed ad quem. accipiens illud continuè atque successiuè; huiusmodi formam dicimus nihil aliud esse quam morum. Iraque in moru duo considerada sunt, vnum taquam materiale, quod est forma, alterum quasi formale, quod est continuè fieri, seu fluere, & continenter tendere ab imperfecto ad perfectum.

Atque hac polita distinctione, funditus corruut argumenta contra- Solutio arguria. Primum enim argumentum nihil valet, tum quia illud axioma (ea menterii priore distingui, quoru vnum potest esse sine alio) falsum est, vt patet in materia & priuatione, in quantitate & figura, in fundamento & relatione: tum etiam, quia forma, vt est siens & per motum fluens, non potest esse sine motu, nec motus sine ipsa. Secundum auté, pari facilitate dissoluitur; nam de motu & forma enunciantur prædicata contradictoria ea ratione, vt differunt secundu rationem; que enim conueniunt motui non conveniunt formæ, vt forma est: tamen illa ommia conueniunt formæ, vt est in fieri. Idem respondendum est ad tertiú argumentú, nam esse continuú, & velox, vel tardú, licet non coueniat formæ, vt res quædam permanens est, tamen conueniunt illi, vt est fiens. Ad quartum dicendum est, id quod intrinsecè, & formaliter acquiritur per morum localem non esse spatium, aut locum, sed vbi, quod subiectiue est in mobili, quare motus localis secundum rem,

neque differt à mobili, neque ab vbi; nihil enim aliud eft, qu'am mobile habens continuè aliud, & aliud vbi.

probatur sementa.

Sed refutatis contrariis argumentis, adducenda sunt ea, quæ valeit flingui à ter- ad corroborandam sententiam nostram. Primò, hanc sententiam temine ad que net Commentator 3. Phy. comm. 4. & quinto Phys. commett. 9. & D. ptem argu- Thomas 11. Metaphys, summa 4. cap. primo, eámque innuit. A tilt. in tertio Physicx. 4, his verbis; Motm non est prater res ad quas est metm. Deinde, Arist.inquit 1. & 8, libro F hy Lmorum esse quiddam mixtum ex potentia & actu, & elle actum imperfectum, qui continuè perficitur: & in quinto Phylait motum ad aliquem terminum perfici per quietam, quæ est in illo, hæc inquam dicta Arist. non possunt rectè intelligi, aut exponi, nisi ponatur motus idem esse ac terminus. Prztereà, si calefactio est res differens à calore qui producitur, cùm ipsa habeat esse post non esse, ipsa quoque producta erit, quare vel per se ipsam, quod est impossibile, vel per alium motum, & sic progressus fiet in infinitum. Tum, si calefactio producatur, debet autem produci, cùm sit res quædam transiens à non esse ad esse, vtique producetur per calefactionem, nam produceturab igne: igmis autem, vt calidus est, non agit nisi per calefactionem; erunt igitur duz calefactiones, vna, per quam producitur calor in aqua, altera, per qua producitur ista calefactio, quare erunt etiá duo calores, non potest enim calefactio separari à calore; quæ quam sint absurda nemo est qui non videat. Posteà, si motus localis producitur; ergo vel per aliú motum localem, quod est impossibile; tum quia incurritur in infinitatem, tu quia motus localis per se non habet vim producedi quicqua: aut per aliú motú, vel generationis, vel alterationis, ex quo fieret, vt motus localis per se posterior esset generatione, vel alteratione; quod est, contra Arist.in 8. Phys. vbi multis argumentis probat motum localem omni modo esse priorem careris motibus. Adhac, si calesacio re differt à calore, aut illa duo differunt numero, aut specie; non numero tantum, tum quia duo accidentia solo numero differentia non possunt simul esse in codem subiecto, & tam calefactio aquæ quam calor qui per calefactionem aquæ producitur, subiectiue sunt in aqua; tum quia vnum at ens permanens, alterum verò successiuum: neque specie, nam qui possunt specie distingui, cum ambo producătur ab eodem numero igne, & per idem numero principium, nempe calorem qui est in igne. Postremò, ita se habet potentia calesactiua quæ est in igne ad calesactionem, sicut calor qui est in igne ad caloré productum; ergo secundum permutatam proportionem, sicut se ha bet potentia calefactiua ad calorem, qui est in igne, ita calefactio ad calorem, qui producitur; sed potentia calefactiua ignis no differt secandùm

cundum rem à calore eius; ergo neque calefactio differet secundum rem à calore qui producitur, quod autem potentia calefactiua non differat secundum rem à calore qui est in igne, sic ostenditur; nam id per quod ignis calefacit, vel potest calefacere, est calor; sed id, per quod ignis calefacit, aut potest calefacere, est potétia calefactiua; ergo potentia calefactiua, & calor sunt idem. Deinde, si hæc differunt secundum rem; ergo cogitemus vnum remoueri ab-altero; sit ergo calor sine potentia calefactiua, tum ignis, & poterit calefacere, & non poterit; poterit, quia habebit calorem, non poterit, quia non habebit potentiam calefactiuam; idem accidet, si remoueamus calorem ab igne, & relinquamus potentiam calefactiuam.

Ex his igitur perspicuum est, motum non re, sed tantum ratione distingui à termino ad quem. Intelligo autem hic per terminum ad quem, non extremum formæ, sed totam ipsam formam, quæ acquiritur ab initio motus vsque ad finem; neque formam, prout est acquistra, vel acquirenda, sed prout est in sieri continuè tendens ab eo quod est acquistrum ad id quod restar acquirendum. Sed de natura motus, eiúsque terminis, hactenus sit in hoc decimotertio libro disputatum.

FINIS DECIMITERTII LIBRI.





# DE VARIETATE ET

LIBER DECIMVSQVARTVS.



VID sit motus, & quicquid ad propria eius rationem atque naturam constituédam pertinet, præcedenti libro suit explicatum. Deinceps, agendum est de varietate & diuisionibus motus. Tres auté sunt principes diuisiones motus. Vna qua motus diuiditur in suas velut species, hoc est in generationem & corruptionem, in accre-

tionem & decretionem, in alterationem, & in motum localé. Altera qua motus divideur in naturalem motum atque violentum. Tertia qua motus, en ratione, vt continuus, dividitur in partes suas quas vocant quantitatiuas. Has divisiones motus hoc libro contemplari & pertractare volumus. Sed à prima divisione motus in suas species exorsi, quænam sint veræ species motus propriè dicti, diligenter inuestigemus.

Generationem & corruptionem, non esse motus proprie dictos.

CAP. I.

T colligamus veras species motus, quoniá is necessario sit in aliqua Categoria, persustrade ac excusiendæ sunt omnes Categoriæ, & de vnaestaque que condus significantes au possibilità in ea sieri motus, nec ne. Et quia substantia est prima omnium, generatio autem & corruptio mutationes sunt ad hanc, videndu est an hæ mutationes sint motus. Arist. 5. Phy. tex. 8. 10.51. Auerr. 4. Phy. com. 129. 5. Phy. com. 8. & 21. & 6. Phy. com. 32. & 59. negant generationem esse vetú motú. Idem sentiunt omnes expositores Arist. vt videre licet 5. Phys. sup. text. 8. Rationes Arist. sunt tres. Prima. Omne quod monetur

tur est ens in actu, sed quod generatur non est ens in actu, tum quia quod generatur nondum est, tum etiam quod materia, quæ est subiectum generationis est ens in potentia; ergo quod generatur non
mouetur, nec generatio est motus. Secunda. Quod mouetur est in loco; sed quod generatur cùm sit non ens, non potest esse in loco; ergo
&cc. Tertia. Omnis motus est inter contraria; sed substantiæ nihil est
contrarium; ergo in ipsa non potest sieri motus propriè dictus.

Possent addi duæ aliæ rationes. Vna est, quia omnis motus est continuus, & fit successiue: vt patet ex definitione motus: & quia quod est in tempore, est succession, omnis auté motus est in tempore: & in 6.Phy.demonstratur omnem motum esse continuum, & diuisibilem; at generatio non fit successive, sed in instanti, vt docet Simplicius 5. Phy. super tex. 8. & Auer. 4.5. & 6. Phy. locis supradictis; & patet, quia generatio fit inter terminos cotradictorios, vt in s. Phy. docet Arist.in quibus non est medium. Deinde, cum substantia sit indiuisibilis, quippe quæ non suscipit magis & minus, acquiri non potest divisibiliter; ergo neque successive. Et cum subjectum generationis sit materia prima, quæ cùm per se nullam habeat resistentiam ad formam substantialem, in instati recipier e m; caussa enim successionis quam habet motus, est resistentia existens in subiecto. Altera ratio qua idem probari potest, ita se haber. Corruptio desinit per primum sui non esse, v.g. in corruptione ignis, datur instans, in quo verum est dicere nunc non est ignis, sed immediate antea erat; quæro, an in hoc instanti, in quo facta est corruptio ignis, incipiat generatio alterius rei:si incipit, ergo generatio non est motus, quia motus non potest incipere in instanti, cum sit successions, & declarabitur hoc in 6. Phy. libro: si non incipit, ergo in illo instanti, materia erit sine vlla forma, & non erit verum illud celebre axioma, corruptio vnius est generatio alterius, & Auerr. 8. Phy. & 3. de Cælo pulchrè demostrat, li materia prima per vnum instans spoliatur omni forma, fore vt núquam deinceps pollet aliquam formam recipere. Denique, generationem non esse motum proprie dictum, sententia est scholæ Peripatetica; nullus enim inuentus est, qui contrà sentiret.

Sed hoc quo clariùs, & certiùs sit, dissoluenda sunt quædam argu- Quòd genera menta, quæ contrà afferti possunt. Primò. Secundum Auerr. 3. de sie no sie mo-Cælo commento 67. elementa manent actu in mixto; ergo subie-sus propriedi cui generationis mixti no est materia prima aut ens in puta potentia, si no fat in infed est massa quatuor elementorum existens actu & in loco; falsum si situr est, quodcunque generatur esse non existere in lo- sur multir ar co. Secundò. Etiá quantitas non habet cotrarium & tamen sit motus gumensis. in easergo carere contrario, no obstat, quominùs mutatio secundum

substantiam possit esse motus. Tertiò. Generatio sit successive; ergo est motus; antecedens probatur. Primò, definitio motus comprehendit generationem, vt indicant exempla Aristor. quibus 3. Phys. tex. 6. explanat definitionem motus; sed ex definitione motus elicitur continuatio; ergo talis inest in generatione. Tum,in 4. Physicx.129.ait omnem motum, & mutationem esse in tempore, non distinguendo motum à mutatione, & tempus esse caussam porius corruptionis, quam generationis. Et in 6. Phyl. tex. 59. demonstrat omnem motum esse continuú, ponens exempla generationis, & corruptionis: & in 7. Phy.tex 34. inquit ynam generationem comparatam alteri, esse magis, aut minus, aut æque velocem vel tardam quam alteram; velox autem & tardum cum mensurentur tempore, habet esse in successione. Deinde, si generatio sieret in instanti, & tota simul; ergo generati, & genitum esse idem esset, & fieri & factum esse, quod Arist. 6. Phy. text. (5. & 19. ducit absurdum; aliud enim est mutari, aliud mutatum esse; quod si aliud est generari, & genitum esse, cum genitum esse fiat in instanti; ergo in eodem non poterit fieri generari. Vel ergo fiet in alio instanti immediate, vel in tempore: non in instanti, quia duo instantia non possunt esse inuicem immediata; ergo in tempore, quare generatio erit in tempore. Posteà, Aristot. s. Phy. tex. 7. loquens de mutatione quæ comprehendit etiam generatione, inquit eam fignare vnum post aliud, & vnum priùs, alterum verò posteriùs; at vbi talia sunt, ibi necessariò est successio; ergo in generatione est successio. Adhæc formæ elementotum secundum Auerroëm z. lib. de Cælo comm.67.intenduntur & remittuntur; ergo partibiliter acquiruntur; quare saltem generatio elementi siet successiuè. Postremò, Auerroës primo. Phy. comm. 62. ait in generatione hominis successive deperdi partes seminis, acquiri partes formæ humanæ; ergo talis generatio fit saccessiué.

Solutio Supe-

Verum ad hæc argumenta sic respondendum est. Ad primu. Auerrierum argu- roiltæ varie respondent. Quidam aiunt discrimen; quod ponitur s. Phy.tex. 8. inter generationem & motum, no esse in co, vr omnis generatio est, habere pro subiecto non ens simpliciter, sed quia non repugnat generationi, vt generatio est, habere pro subicão non ens; aliqua enim generatio qualis est corporú simpliciú, habet subiectum iplum non ens actu, hoc est, iplam materiam primam. Omnis autem motus, vt motus est, habet pro subiecto ens simpliciter actu, & non habere tale subjectum repugnat illi. Alij dicunt, Arist. per id quod generatur, non intelligere materiam primam, quippe quæ lit ingenerabilis; sed compositum quod de nouo sir, cuius prinatio dicitur non ens simpliciter, quia ipsum compositum substantiale, est em -ilqmil

Limpliciter, ergo quamuis lubic & generationis mixti corporis, lit aliquod cos in actu, nempe malla quatuor elemetorum, tamen quia in iplo est prinatto mixti, quod est ens simpliciter, ideò talis generatio dicituraleri ex non ente simpliciter, ad ens simpliciter. Alij dicur. sicut sunt varij modi generationis, nempe vel per simplicem produ-Aionem, cú voum mutatur in aliud, vt in elementis: vel per mixrionem ve ex elementis inuicem mixtis conflatur mixtum: vel per procreutionem ex semine, vt stirpes & animalia: sic Arist. dedisse varias rationes ad distinguédam generationem à motu. Eam igitur quam ponit tex. 8. valere tantum in generatione corporum simplicit, quæ dicitur simplex generatio:alteram verò traditam tex.10.qua probat generationem non esse motum, quia omnis motus fit inter contraria, substantiæ autem in qua fit generatio nihil est cotrarium, valere in omni generatione. Verùm de hac opinione Auerroïs secundùm quam procedit dubitatio, alibi agendum est. Ad secundam. Licèt quantitas non habeat contrarietatem maxime proprie dictam, qualis invenitur in alteratione, habet tamen eam quæ sufficit ad motú; nimirum oppositionem inter duas quatitates, perfectam scilicet & imperfectam, que non possunt esse simul, & acquiruntur partibiliter: quæ ratio contrarieratis non inuenitur in substantia.

Adaha argumenta, quibus ostenditur generationem esse motum successiuum, cum duplici distinctione, respondendu est. Vna est, generationem posse accipi bifariam, vel pro sola introductione forme substantialis, & sic fit in instanti, nec est motus. Atque hac significatione nos in præsentia nomen generationis accipimus, cu docemus generationem non esse motum: vel pro aggregato ex hac & præcedente alteratione, quæ quoniam ab agente inducitur, & ordinatur ad generationem proprie dictam, etia ipla apud Philosophos inuenit nomen generationis; propter hanc igitur generatio dicitur fieri successive, & sic exponenda sunt omnia loca Arist. quibus significat generationé fieri successive. Hanc distinctionem, innuit Simplicius 5. Phy luper tex. 3. Auerroës autem apertis conceptisque verbis tradit eam 6. Phy. comm. 59. de qua nos antè loquuti sumus cu definitionem motus explanaremus. Altera distinctio est, successione motus dupliciter posse considerari, vel secundum formam, que cum suscipiat magis & minus, & habeat partes & gradus secundum quos intenditur & remistitur, etiam necessariò acquiritur successive; vel secundum subjectum, nam cu omne mobile sit divisibile, & habeat partes, alias priores & propinquiores moueti, alias vere posteriores atq; remotiores à mouente; moues primum mouet partes libi propinquiores, deinde alias successiue: generatio igitur non est motus

succeffiuus priori modo, quia forma substátialis non habet gradus, sed cossistir in indiuisibili tanquam numerus:posteriori verò modo, nihil prohibet generationem fieri successiué. Cum enim ex assquo magno ligno fit ignis, non simul totum lignum couertitur in igne, sed priùs vna pars propinquior igni comburéti, deinceps alia secundùm ordinem,& sic tandem totum:& quamuis in motu propriè di-Ao reperitur vtraq; successio, prior tamen attingit naturam motus. Hæc autem distinctio valde notanda est, vtpote per quam soluútur magnæ difficultates in Philosophia. Cùm igitur apud Philosophos legimus generationé fieri successiuè, quemadmodum intelligendu sit, ex hac gemina distinctione cognouimus. Ad illud autem quod obiicitur, quòd idem esset mutari, & mutatum esse; respodeo, in omnibus mutationibus instantaneis qualis est generatio, id necessariò concedendum esse, ve in illuminatione quæ sit in instanti, simul est illuminari,& esse illuminatu. Ad illud, quod in omni mutatione est priùs & posteriùs, respodeo non esse hoc intelligendum intrinsecè vr omnis mutatio habeat partes priores & posteriores; sed intelligendú de terminis à quo & ad qué; etenim quod mutatur, priùs est lub termino à quo, deinde transit ad terminum ad quem. Vnde cùm in instanti generatur ignis ex ligno, verum est dicere, nunc materia est sub forma ignis, & priùs erat sub forma ligni. Ad illud, quòd formæ elementorum suscipiant magis & minus; dico id esse in opinione, & alias discutiendum; tamen cui libet sentétiam Auerrois sequi, posser is respodere, formas elemétorum no acquiri successiuè per se primò, sed per modum sequelæ, nempe propter qualitates, à quibus non possunt separari; quoniam enim calor successive acquiritur, & perditur, ideò forma ignis, quæ naturaliter coniuncta est cum calore, etiam successive acquiritur vel perditur: in motu autem vero requiritur successio per se. Ad vltimum responderi potest, vel secundu duplicem distinctionem supradictam, dicendo generationem fieri successive ratione subjecti, no autem formæ; primò enim generatur cor, tum, ordine suo cætera finguntur membra. Vel ex verbis ipsiusmet Auerrois, quæ ibidem paulò post subiungit, dices; si quidem talis forma babet partes. Ex his igitur palàm est in substantia non esse motum. In relatione autem, actione, & passione, quando, & habere, non esse motum propriè dictum, partim probatur ab Arist. partim etiam per se manifestum est. Simplicius autem, qui 3. Phys. tex. 5. & 5. Phy. tex. 9. contendit motú esse in omnibus Categoriis, quia in omnibus est actus & potentia, & quia in omnibus Categoriis fit trafitus à non esse ad esse, qui nihil aliud est quàm motus; tant u cocludit. abfolutè motum posse fieri in omnibus Categoriis, sed nó motum propriè

propriè dictum, aut motum per se, & non secundum accidens; supradictæ enim Categoriæ non acquiruntur per se primò, sed consequéter, quatenus sunt coniunctæ cum his ad quæ fit motus per se, nimirum cum qualitate,quantitate,& vbi.

> De tribus speciebus motus proprie dicti, hoc est, de aug. mentatione, motu locali, or alteratione.

#### CAP. II.



Estant igitur tres Categorie in quibus versatur motus Quedangproprie di cus, quantitas, qualitas, & vbi. Circa quarum mentatio non vnamquamque, cum nonnullæ sint dubitationes, has núc sit motus prooportet explicare, incipiendo à quantitate.

priè dictus leptem objectio.

Deaugmentatione igitur, que est motus ad quantitatem, prima nes ponuntur. dubitatio est. Omnis motus sit inter cotrarios terminos, vt in hoc s. lib, sæpe est dictum; sed termini augmentationis sunt magnum & paruum, vt tradit Arist. 1. de Cœlo 86. magnum autem, & paruum nõ funt inter se contraria, vt habetur in Categoria quantitatis, ergo, &c. Secunda. Contraria sunt, quæ maxime distant sub eodem genere; fed in quantitate non potest assignari maxima distantia, cùm in ea no reperiatur maximum & minimum, siquidem ea est in infinitum diuisibilis; ergo, &c. Tertia. Contraria differunt specie; sed magnum & paruum non differunt specie, sicut nec magis album & minus album;ergo,&c.Quarta.In motu terminus à quo abiicitur; sed in augmentatione, prior quamitas non abijeitur, aut deperditur; ergo, &c. Quinta. Forma ad quam est motus, quia partibiliter debet acquiri, suscipit magis & minùs, sed quantitas non suscipit magis & minùs, vr docet Atist.in Categoria quantitatis; ergo, &c. Sexta. Augmentatio est species motus localis; ergo non differt genere ab illo, quare motus non debet diuidi in localem, & augmentationem, quia vnum membrum dividens non debet contineri sub altero;antecedens probatur ab Arist. 4. Phys. 32. faciente tres species motus localis, latione, accretionem, & decretionem. Septima. Omnis motus proprie di-Aus debet esse continuus; sed augmentatio non est motus cotinuus, quemadmodùm tradunt Arist. & Auer. 8. Phy. tex. 23. & Auer. 3. Phy. comm.6.ergo,&c.

Adhæc, ita respondendum est. Ad priora tria responderi potest, magnum & paruum,inter quæ fit augmentatio,bifatiàm fumi; vel Mathematice, vt sonant nudam quantitatem, & sic procedunt argumenta; vel Phylice, vt significant quantitatem naturale imperfectam,

vel perfectam,& non idoneam nec accómodatam ad exercedas operationes naturales viuentis; termini igitur augmentationis, non funt præcisè magnum & paruum, sed magnitudo naturalis imperfecta &

perfecta, vt docet Arithoteles lib. 6. Phyl. text. 91. & lib. 8. Phyli. textu 62. & Alex.1. Naturalium quæst. cap.7. vbi sanè eandem dubitationem explicat. In quantitate ergo Physica secundum vnamquamque speciem reperitur maxima distantia, hoc est, maximum & minimum; quia omnium rerum naturalium magnitudinis & paruitatis terminus præscriptus est à natura, ve dicitur 1. Phy. text. 36. & lib.de Anima tex 41. Aliud igitur est considerare quantitatem per se ac precisc, aliud verò ve est quantitas naturalis, & ve est cuique rerum speclei conueniens. Inter quantitatem autem imperfectam, & perfecta, quamuis non sit tanta contrarietas, & differentia specifica, quanta maxima esse potest, & quæ cernitur in alteratione, tamen eiusmodi est, quæ Aristoteli sufficit ad constituendum motum. Ad quarram. In augmentatione, terminus à quo materialiter quidem maner, sed non formaliter, hoc est, prior quantitas maner, sed non, vt parua& imperfecta, per augmétationem enim euadit magna, & perfecta. Ad quintam. Suscipere magis & minus, hic sumitur ample; suo fiat secudum intensionem, vt in alteratione, sue secundum extessonem, vt in augmentatione, siue secundum maiorem, vel minorem appropinquationem ad locum, vt in motu locali. Ad sextam. Augmentatio per se primò fit ad quantitatem, consequenter autem ad locum; nam cùm omni quantitati debeatur locus, necesse est maiori maiorem, minori minorem ascisci: quamobrem in augmétatione sicut acquiritur maior quantitas, ita necesse est acquiri etiam ampliorem locum; contra verò in decretione. Ergo si augmentatio consideretur per se primò, per se differt à motu locali, si autem secundario, potestaliquo modo statui species motus localis, & sic loquitur Arist. loco supradicto. Ad Quomodo septimam. Tribus modis potest intelligi augmentationem esse moaugmentatio tum continuum; vel vt fit perpetuus, & fic folus circularis vocatur sie motus con- continuus ab Arist. 8. Phys. textu 73. vel vt augmentatio cotinuetur cum decretione, ve inter has mutationes nihil temporis, aut quietis intercedat, & hac ratione augmentatio non est motus cotinuus, quia inter duos motus contrarios necessarió intercedere aliquid quietis, probatum est ab Aristot.in 8. Phyl. vel vr augmentatio cotinue fiat à principio quo incipit homo augeri vsque ad finem, & hoc duplici modo Aristor. 8. Phys. text. 23. negat augmentationem esse motum continuum; sed quòd augmentatio dum fit & durat, non fiat continue, hoc nec Aristot. affirmat, & repugnat experientiæ. Auerr. 3. Phys. comm. 5. ait augmentationem, videlicet totalem, compo-

mode non.

componi ex multis motibus, & quietibus. Licet igitur tota accretio ab initio vique ad finem auctionis viuentium, non fit vnus numero motus atque continuus, partiales tamen accretiones nihil prohibet co tempore quo durant, esse motus continuos.

De motu autem locali sunt hæ dubitationes. Prima. Cum motus localis fiat ad locum, qui ponitur in Prædicamento quantitatis, videeur non distingui genere ab augmentatione. Secunda, In motulocali non est contrarietas; quia contraria sunt inuicem actiua & corru- De metu leptiua, & apta fieri circa idem lubiectum; at lurlum & deorlum, in qui- sali guinque bus ponitur contrarietas motus localis, no funt apta fieri circa idem obiectiones. Subiectum, aliud enim est corpus, quod mouetur sursum, aliud verd deorsum, neque potest idem naturaliter moueri sursum & deorsum, vel ibi quiescere:prætereà,sursum & deorsum non agunt inuicem & corrumpunt. Tertia. Quod mouetur partim est in termino à quo. partim est in termino ad quem; at nihil videtur esse posse partim surlum & partim deorlum, immò vetò non potest dici sursum esse, niss cum attigerit vltimum terminum, qui est sub concauo Lunz; ergo, &c. Quarta. Quod acquiritur per motum est in ipso mobili, vt patet in augmentatione, & alteratione; sed locus, qui acquiritur per motú localem, non est in mobili, quinimmò mobile est in loco, Quinta. Præcipua species motus localis, est circularis, cui tamen nec definitio motus, nec ea, quæ s. Physicorum de vnitate, & oppositione motus craduntur, videntur conucnite.

Verùm ad hæc, ita respondendum est. Ad primam. Motus localis Soluio abiaper se primò fit ad vbi, sed quia vbi non acquiritur, nisi in acquisi- stionum. tione loci, & quia videtur prouenire ex circunscriptione loci ad locatum, ideò motus localis (vt loquamur cumPhilolophis) intrinsecè, & formaliter fit ad vbi, extrinsece auté, & effectiue fit ad locum : co-🎎 autem iplum vbi diuerlum genus elle à quantitate. Ad lecúdam. Recté ait Auerr, contrarietatem non dici vniuocé de omni motu, sed secundú priùs & posteriùs; nam maximè cernitur in alteratione, minus in motu locali, minime cernitur in augmentatione. Et quia duplex traditur definitio contratiorum:vna,contratia esse, quæ sub codem genere maxime distant; altera, contraria esse quæ sunt inuicé corruptiua & apta fieri circa idem lubiectum; lecudum priorem definitionem, propriè inuenitur contrarietas in loco, quia distare propriè dicitur in loco, in aliis verò metaphoricè: secundum autem po-Reriorem, contrarictas maximò viget in alteratione, in aliis auté mocibus non itidem. Vide Aristotelem in Categoria quantitatis: & 10. Metaphy,tex.13. & lib.2. Meteororum fumma 2. cap.3. Contrarietas igitur in motu locali solùm attenditur penes maximam distantiam,

quæ sumitur secundum lineam rectam, que est semidiameter mundi; hæc enim est maxima distantia, per quam possie sieri motus rectus. Possunt autem dici sursum, & deorsum contraria, eo quod locus sursum, est coservations corporum leuium, corruptions autem graniu; è contrario verò deorsum. Sed hoc interest, quod (vt ait Auetroës) contrarietas in alteratione, existit inter duas formas, & circa vnum subiectum; in motu autem locali, inter duas formas, & duo subiecta. Etenim idem subiectum in alteratione est naturaliter capax vtriusq; contrarij, nimirum materia prima: at in motu locali, non est idem corpus naturaliter locabile sursum atque deorsum. Ad tertiam. Mobile dicitur esse partim sursum, partim deorsum per appropinquationem & distantiam; nam quatenus est propinquius ipsi sursum, quàm cum erat in termino à quo, dicitur secundum hoc esse sursum, quatenus verò distat ab illo, dicitur esse deorsum. Adde, quòd quælibet pars eius spatij, quod est inter sursum & deorsum, respectu vnius, dicitur deorsum, respectu alterius, dicitur sursum. Ad quarta. Quod acquiritur intrinsecè per motú localem, non est locus, sed vbi, quod subiectiue est in ipso mobili. Ad quintam. Motus circularis secundú rem & secundum nobilitatem, est principale analogatú motus, quatenus est perfectus, infinitus, caussa cæterorum, in nobilissimo subie-&o inhærens, & à nobilissimo agente esfectus: secundum autem rationem formalem motus, quæ dicit potentiam & actum imperfectú, est infimum analogatum, habet enim minimum potentiæ, & imperfectionis, neque fit inter duos terminos proprie distinctos, nec opponitur ei motus, aut quies; quare non sine caussa quæcunque Arist. tradit de motu, præcipuè accommodat ad locum localem rectum,& corporum fublunarium.

De alteratio-

Alteratio autem duplex est, vna quæ sit in qualitatibus Physicis, vt calesactio; altera in no Physicis, quales sunt qualitates spirituales, vt scientiæ, & virtutes; Rursus Physica, alia est persectiua subiecti quod alteratur, alia corruptiua, vt illuminatio aëris persectiua est, calesactio aque corruptiua. Corruptiua alia sit per se primò ad aliquid, vt calesactio ad calorem; alia secundario, & consequenter, vt calesactio ad sanitatem, velægritudinem. Itaque alteratio simpliciter sumpta, versatur in qualitate Physica, in qualitate sensibili, & quæ per motum Physicum acquiritur; persectiua alteratio, in qualitate, quæ confert ad conservationem, & persection es rei: corruptiua per se primò tantùm est in quatuor primis qualitatibus frigore, calore, humore, & siccitate. Et propter alterationem quæ sit in hisce primis qualitatibus, existit, quoque alteratio in secundis qualitatibus quæ ex primarum qualitatum mixtione oriuntur, velut in coloribus, odoribus, sapori-

saporibus, sanitate, ægritudine, & huius generis aliis. Ceterum alteratio, que est proprie motus, censeri debet ca esse tantum, que fit secudum primas tantum qualitates; na in his est propriè actio & passio,& contrarietas,& de tali alteratione loqués Arist.ait in 1.de Cœlo; Cœlum esse inalterabile; & in 1. de Gener, quicquid alteratur esse corruptibile, & contrà. Hæc est alteratio, que communiter induit sibi nomen generationis, & corruptionis, nam est via ad generationem,& corruptionem. Sed de speciebus motus satis sit dictum.

Est autem inter has species motus, varia & differens coparationis Comparation ratio. Nam si coparentur inter se secundu dignitate, motus localis inter species antecedit alios, quia est cómunis omnibus rebus naturalibus ; quia non pendet ab aliis, alij verò ab ipso: quia non ponit; vel detrahit aliquam formam subiecto; quia cotinet veluti speciem motum circularem cœli, qui est fons omnium motuum.Generatio præstat reliquis motibus propter terminum ad quem, videlicet formam substantialem, nam reliquis motibus tantum acquiritur forma accidentalis. Augmétatio autem excellit, ratione subjecti quia est motus rei viuentis. Denique in alteratione nonnullæ proprietates motus, vt distinctio terminorum, & cotrarieras, proprie & illustriùs quàm in cæteris, elucescunt. Aristoteles tamen videtur præcipuam rationem habere motus localis. Ex quo fit, vt plerasque demostrationes quas in 6. Phys. & alibi tradit de motu, ferè, applicet atque accommodet motui locali. Quæ sint igitur veræ ac germanæ species motus propriè dicti, breuiter declaratum est. Nam de carum vnaquaque propriè copioséque alio loco disputadum est. Nos de alteratione, in libris nostris de Elementis : de augmentatione verò, in libris de Anima (fauente Deo) subtiliter accurate que disseremus,

### Tractatur secunda divisio motus in naturalem & violentum,

EQVITVR altera diuisio motus in naturalem & violentum: J quæ oritur ex principiis ipsius motus efficientibus. Etenim, qui motus proficiscitur ex principio aliquo, quod est in ipsa re quæ mouetur, is dicitur naturalis; qui autem solum extrinsecus accidit rei mobili contra naturalem eius propensionem, eum appellat omnes violentum: motus lapidis deorsum ex grauitate quæ est in lapide proficiscens, naturalis est lapidi; motus eiusdem sursum proie-Qi,à solo proiiciente vim habens, violentus est. Est tertius quidam motus medius, & mixtus ex naturali & violento; vt motus progrefsquus animalis, violentus est ratione corporis, naturalis auté ratione

Щј

animæ:motus item lapidis magna vi deorsum deiecti, naturalis est ratione loci quem petit lapis, violétus autem ratione modi, hoc est, ratione celeritatis, maiori enim celeritate fertur, quam sua vi & podere aptus est lapis naturaliter ferri. Sed hoc loco tantum de motu naturali & violento dicedum est, primò quidem de naturali, posteà verò de violento. De naturali autem motu, explicare volumus illud crebris Philosophorum sermonibus vsurpatum tritumque problema, cur nimirum motus naturalis propè finem sit velocior, quàm in Cur motas principio. Cuius problematis, veram, & propria rationem & caufnaturalis que sam attingere, quam sit difficile, tata opinionum inter se discrepan-propler est si-ui, es celerier tium varietas, quantam in huius quæstionis explicatione apud Philosophos reperimus, non obscurè declarat. Sed nobis propositú est, expolitis aliorum lententiis, quod in lingulis improbabile ch, id refellere; quod autem erit vero magis fimile, & rationi cólentaneum, id aftruere, atque confirmare.

enadat.

Simplicius extremo illo suo commétario, quo explanat textú 88. Simplicy du- primi libri de Cœlo, in dubium vertit, an quod dicient ab omnibus, онани ан motum naturalem propè finem velociorem esse quàm in principio. naturalem ce id pro vero & certo habendum sittnegat enim se scire, vel à quo vel lerierem fieri quomodò id compettum, & exploratum fuerit: addit præteteà, vipropè finem. deri hoc esse contra experientiam. Etenim se saxum, quod è sublimi ad imum fercur, celerius mouetur, quo propius accedit ad imum locum, ergo fiet tunc gravius atque ponderolius:at si quis periculum faciat, nihilo plus ponderis deprehender esse in illo saxo cùm est propè finem motus, quam crat in co cum moueri copit.

Confutatio Simplicy.

pè finem.

Verum, nec auctoritas, nec rario Simplicij debet nos abducere ab ea sententia, quæ probatur omnibus, & ab Arist.traditur multis in locis. Etenim is ait hoc verú esse s, lib. Phy. tex. 61. & libro 8. tex. 76. 1.lib.de Coslo tex.88.& 2.lib.tex.35.Quin etiamipsemet Simplicius exponens textu 61.5. libri Phylicorum, idem approbans refert Stratonem Lampsacenum discipulum Theophrasti, & ob excellentiam. Stratenis, qui doctrinæ præsertim Physicæ, cognominatú Physicum, habitumque fuit discipu- in primis ac summis Peripatericis, hoc probare solitum duobus ma-Im Theophra nifestis signis. Vnum est aquæ destuentis ex tegulis, quam si quis menta, qui ab alto cadentem contemplatus fuerit, videbit à principio quidem · bus probatur cam fluere continuam, ad terram autem peruenite magis diuulmotum natu- sam, atque disiunctam: diuellitur autem à sua continuitate, proralem esse vepter impetum celeritatis maiorem, quo fertut prope finem motus. Alterum fignum eft, si lapis è sublimi aliquo loco deiiciatur in terram, graviorem ictum facit, acriusque ferit in fine illius spacij per quod mouetur, quam in medio, vel prope principium; ergo in fine.

719

fine motus, & spatij, maioré celeritatem habet, quàm in principio. Hæc Strato in libro quodam suo de Motu, referête Simplicio. Non igitur dubitate licèt, an hoc ita sit, sed cum id verissimum esse con-Act, quænam sit caussa cur hoc ita eueniat, inuestigare oportet.

Hipparchus dixit caussam huiusmodi euentus eam esse, quòd motum naturalem antecedit motus violentus; quod enim mouetur na- eissque conturaliter deorsum, priùs fuerat motum, & proiectum sursum; quare susaio. cùm reuertitur deorsum, vis illa qua sursum proiectum fuerat, debilitatur, atque minuitur; & quia propè finem, vis illa est maximè fra-& remissa, ideireo tune motus existit celerior. Sed Hipparchus meritò reprehenditur ab Alexandro; yt enim, quod is ait, verè dici queat in co motu naturali, quem motus aliquis violentus proximè anteiuit; non potest tamen locum-habere in aliis metibus naturalibus, quos non est proxime antegressus motus aliquis violetus eiusdem mobilis, veluti si lapis generatus in nubibus continuò feratur deorsum, aut si saxum multos annos in loco aliquo sublimi detentum, posteà remoto impedimento moueatur deorsum: huiusmodi autem motuum naturalium, quos non proxime precessit motus aliquis violentus, finis velocior erit quam principium. Quare aliam

eius rei caussam indagare oportet.

Alij opinantur caussam huius rei, non esse aliam, quàm ipsum me- 3. Opinio, dium per quod fit motus, quod resistit rei, quæ per ipsum mouetur, quam refere ciusque motum retardat, quare cum in fine motus, minus supersite Alexader & Simplicine, medium superandum, & dividendum à mobili, quam erat in princi-reselliser. pio, ideò tunc celerior fit motus. Atq; horum opinionem commemorat Alexander, vt refert Simplicius super textum 88. primi lib.de Cœlo. Verùm hi non animaduerrunt, si id fiat propter mediú, quod accidit motui naturali, vt nimirum sit velocior prope finem, idem: quoque euenire debuisse motui violento, quippe cum semper in fine veriusque motus, minus supersit medij. Deinde, per idem spanium aëris, quod sit terræ proximum, idem pondus cadens ex locosublimiori maiori celeritate atq; impetu fertur, quam si caderet ex loco aliquo humiliori; non igitur ipsum medium caussa esse potest

hujulmodi celeritatis.

Alexander Aphrodiseus ait, quod mouetut ad locum naturalem, 4. Opinio id moueri ex loco non naturali, & sibi contrario; in quo, proptereà Alexandri. quòd ipsum mobile, vel generatum fuit, vel aliquandiu mansit, necesse fuir ipsum affici qualitatibus sibi contrariis, & naturales eius facultates impuras, & imbecillas effici; quatò magis autem per motum suum naturalem recedit ab illo loco non naturali, tato puriùs, & liberius euadicab illis qualitatibus contrariis ; & virtus eius mo-

tiua potentior redditur. Atque hanc putat Alexander caussam esse cur motus naturalis in principio sit tardior, propè finé autem celerior. Et hanc quidem Alexandri opinionem, eo, quem proxime diximus, loco Simplicius exponit. Sed Alexandro illud potest obiici, si quis lapidem è terra tollens ferat secum ad altissimam aliquam turrim, atque inde statim deiiciat in terram, non est dubium, quin motus illius lapidis celetior futurus sit in fine, quam in principio; at quis ausit dicere, nisi ab omnibus rideri velit, lapidé illum dum fuit suprà turrim (fuit autem perquam exiguo tempore) partem suz grauitatis propter vim superi loci sibi repugnantis amissse, cámque posteà per motum naturalem paulatim recuperasse? Cùm & lapis sua natura valentissimus sit ad patiendum, atque resistendum, & si quis periclitari vellet pondus illius lapidis cum is erat suprà turrim, & postquam ad terram peruenit, idem plane pondus, eandémque grauitatem virobique reperiret. Ac supradictas tresopiniones refert Simplicius 1.de Cœlo text.88.

Opinio multerum communic.

Themistius 8.lib.Phys.suprà text. 76. Albertus 4.lib.Phys.tractatu 1.cap.11.D. Thomas 1.lib.de Cœlo super text. 88. in fine lectionis 17. asserunt extremum motum naturalem fieri celeriorem, atq; vehementiorem, proptereà, quòd virtus motiua ex appropinquatione mobilis ad locum suum naturalem, magis confortari, & corroborari solet. Sic enim scribit Themistius; Naturales, & spontanes motus quanto plus ab initio separantur eo citatiores, pernicioresque sunt, quia qua secundum naturam mouentur quo propius accedunt ad calcem, eo iunctiora sunt cognatio, of fibi falutaribus locis; hactenus Themistius. Intelligere autem oportet, cofortationem illam, atque corroborationem virtutis motiuæ, nihil aliud esse secundum Arist. & Peripateticos (interprete Simplicio super tex.88. primi lib. de Cœlo) quàm additionem quandam, & accretionem virtutis motiuæ, hoc est, vel grauitatis vel leuitatis; huius modi autem additionis princeps caussa efficiens est locus naturalis; vtpotè in quo vim esse aiunt, attractatiuam, generatiuam, conseruatiuam, & perfectiuam locati. Hæc illi.

Simplicius affirmat hanc etiam esse Aristotelis sententiam: quod facilè credet, quisquis attentè legerit, & considerauerit Aristotelis verba in 1.de Cœlo tex.88. Ibi enim argumentatur, graue quo propiùs accedit ad suum locu naturalem, eo maiorem velocitatem acquirere, ac proinde etiam maiorem grauitatem; nam si corpus graue velociter mouetur deorsum propter grauitatem, necesse est si augetur eius velocitas, augeri etiam grauitatem. Quanquam Aristoteles in libro de quæstionibus Mechanicis, quæstione 19. ait omnia corpora acriùs, & vehementiùs operari mota, quam quiescentia: quare (inquit)

(inquit)ipsum graue ipsa sui motione vim acquirit, & quo plus mouetur, eo plùs grauitatis assumit. Ex his verbis licet intelligere, Aristotelem caussam maioris velocitatis, quæ est in fine motus naturalis, hoc loco non referre ad maiorem appropinquationem ad locum naturalem, sed ad maiorem ipsius grauis agitationem, atque motionem; adeò vt hîc non ineptè dici queat, quod Poëta dixit eleganter de fama; Mobilitate viget virésque acquirit eundo.

Verum opinionem corum, qui aiunt in fine motus naturalis au- Pulchra refugeri virtutem motiuam ob propinquitatem loci naturalis; siue ea sit tatio senitia Aristotelis, siue non sit, tria mihi quidem faciunt improbabilem. Vnum est, si tunc augetur gravitas lapidis; ergo etiam pondus ; quare lapis poderosior esset in fine motus, quam erat in principio; hoc autem est contra experientiam. Neque dicat quispiam, adeò insensibilem esse eiusmodi differentiam, vt ea discerni nequeat; nam cùm differentia velocitatis in principio & fine motus, sit admodùm insignis & notabilis, necesse est differentiam gravitatis, ex qua illa proficiscitur, esse insignem & notabilem. Alterum est, quomodò augetur gravitas lapidis sine vlla eius alteratione? aut quomodò cùm lapis ob suam duritiem & siccitatem sit maxime inalterabilis, tam citò alterari potest? aut quomodò locus potest imprimere illam grauitatem lapidi? Etenim si lapis cadat ex alto in aquam, celeriùs mouebitur propè finé motus; at ridiculum est grauitatem lapidis augeri, vel ab aëre, vel ab aqua: tum quia hæc elementa non funt loca naturalia ipsius lapidis; tum etiam, quia sunt minus grauia, quam lapis. Tertium & vltimum est; idem lapis proiectus in terram ex loco sublimiore, maiori impetu terram feriet, grauiorémque ictum imprimer, quam si ex loco inferiori, & proximo terræ proiiceretur; cum tamen vtroque modo lapis æqualiter appropinquet loco suo naturali. Prætereà, si ex altissima turri demittatur in terra lapis ligatus fune, cumque propè terram fuerit, fune rupto cadat in terram: & idem rursus lapis ex eadem turri per idem spatium aëris in eundem terrælocum sine fune deorsum proiiciatur; non est dubium quin ille lapis hoc posteriori modo, maiori impetu & i&u, terra percutiet, quam priori modo; neque tamen eius rei caussa ex propinquitate loci naturalis peti potest, quippe cum vtroque modo sit idem terminus à quo, idé spatium, idémque terminus ad quem: quare huius euentus caussa aliunde eruenda,& petenda est.

Simplicius autem 8. lib. Phyl. super text. 76. exponés rationem eius Alia opinio euentus, quòd nimirum motus naturalis in fine est velocior; omnes Simplici. superiores caussas simul complectitur, hoc modo scribens; Qued memetur secundum naturam, que propius suerit sue lece naturali, sertur celerius.

Digitized by Google

Pel ve ad id, quod est sibi cognatum & eiuschem generis. Pel quod appropiuquanti minus sit quod impedimentum afferat, & ipsum dividat, quod autem minus est, potest faciliùs divids. Pel quod est es similius, id quod proprio propiuquum & non aquè contrarium, atque id unde capit moveri. Pel quod nuper mutatum est ex contrario, & nondum persettà liberatum est ab illius qualitatibus, procedens autem sit purius & cùm in id quod est secudium naturam suam persectius atque sincersus mutatu suerit (quod accidit ei propè sinem motus) tue movebitur celerius, tunc enim habet persectiorem etiam eam qua movetur inclinationem. Hactenus Simplicius. Sed, quia opinio Simplicij complectitur omnes superiores sententias, neque addit quicquam ab illis diversum, ideò quæ contra illas superius sigillatim allata & dicta sunt, ea nunc simul omnia valent adversum Simplicium.

6. Opinio Burlei E Contareni.

Burlæus in 8. Phys. super text. 76. & Contarenus 1. lib. de Elementis, caussim maioris velocitatis, quæ accidit motui naturali propè finem eius attribuunt aëri. Hoc autem ita declarant : caussa cut in fine motus naturalis augeatur velocitas, est aër, tú is qui terga lapidis subsequitur retro impellens, & promoueus lapidem, sicut ventus à puppi impellens nauim: tum etiam is qui à lapide descendente truditur & ad anteriora pellitur. Hic quidem, quia per motum lapidis etiam ipse mouetur, & quia tenuis est, dissipatur, & tantò magis, quantò magis durat motus lapidis : aër autem motus & diffipatus minus relistit, quam vnitus, præsertim motus versus eum locum, ad quem mobile tendit naturaliter. Ex quo fit, vt quia in fine motus naturalis, aër est maximè commotus & dissipatus, ac proinde minus valens ad refutendum, tune motus naturalis celerior & vehementior euadat. Ille autem aër qui subsequitur lapidem magis etiam confert ad eius promotionem. Etenim descendente lapide, partes aëris proxima priùs à lapide pulsa ac diuulsa, ve locum ab illo relicum Subeant & occupent, concurrunt magno impetu ad terga lapidis, ipsúmque propellunt, atq; viterius promouent: & quo plures fuerint, maiorique nixu pulla, eo maiori vi confluentes lapidem retro vehementiùs protrudunt; & quoniam grave quo longiùs abest ab eo vnde cœpit moueri, & propiùs abest à suo loco naturali, eo plus aëris post se habet ipsum impellentis, ideò tunc mouetur velociùs.

Duo igitur hic animaduertere oporter, è quibus pendet huius opimionis intelligentia, & propositæ quæstionis explicatio. Vnum est, aërem (idem autem de aqua intelligendum est) eo ingenio, eaque conditione naturæ præditum esse, vt paululum extrinsecus motus, deinceps etiam per se vehementius aliquandiu quasi sluctuet, atque agitetur, & alias res mouere queat: quod manisestè cernitur in sucuatione & agitatione aquæstacta ob iactum vnius lapilli; idem au-

tem

tem tanto magis sir in aere (licet non ita sensibus conspicuum sit) quanto is est tenuior, mobilior, & ad omnem agitationem habilior. Non igitur mirum videri deber, si lapis motus deorsum, moueat circunfulum libi aërem, à quo moto vicissim iple moueatur. Alterú est, aëré, & lapidem, vicissim & mutuis operis suos motus iuuare; nam primum lapis mouet aërem, qui motus promouet lapidem, & quia ad vim motiuam lapidis accedit impulfus aëris, iam tunc incipit augeri ecleritas descensus ipsius lapidis; rursus lapcis magis hoc modo concitatus, magis etiam pellit acrem; hic magis pulsus, vehementiùs etiam promouet lapidem, atque itidem fit deinceps, vsque ad finem motus. Hæc duo, qui secum reputauerit, is facilè intelliget quomodò celeritas motus naturalis, propter aërem, magis magisque à principio víque ad finem augeatur.

Hæc sententia, mihi quidem videtur cæreris probabilior: tum Sententia anquod aliæ manifestis necessarisque rationibus refelluntur, atque form sextam conuincuntur; contra hanc verò ne probabile quidem argumentum opinionem cafingi potest: tum quod hæc nihil ponit, quod non sit congruens ra- teris presetioni, & experientia, & quod non ex ipía natura rerum depromptú rentis. esse videatur. In hac opinione magis quàm in cæteris, animus meus sibi ipsi satisfacit, in hac vna maximè conquiescit. Hoc etiam, videtur sensisse Aristoteles in lib.de quæst. Mechanicis, quæst. 19.( quem locum paulò antè posui) affirmans motum corporis, ipsa motione &

agitatione augeri & celeriorem effici. Caterum, vnus ille locus Arist.in 1.lib. de Calo text. 88. toties in Locus Arishac disputatione à nobis citatus, dupliciter huic sententiæ aduersari stotelu, qui videtur. Primum, quia ibi Arist. docet celeritatem motus naturalis storis sentenpropè finem augeri, propter augmentum virtutis motinæ & ob ma-tia valde ib-

iorem appropinquationem mobilis ad locum suum naturalem; at grarim. fecundum hanc opinionem, non propter has caussas crescit celeritas in motu, sed propter maiorem ipsius mobilis impulsum & promotionem facta ab aere; neque enim augetur in mobili virtus motiua, & per accidens (vt suprà ostendimus) se habet ad hunc euentum seu effectum, appropinquatio ad locum naturalem. Deinde, Aristot. ex eo, quòd corpus naturale quo magis procedit in motu naturali, celerius mouetur, argumétatur esse determinata loca ad quæ mouen. or corpora naturalia; alioquin si in infinitum mouerentur, aut non femper celerius mouerentur, aut oporteret virtutem illorum motiuam in infinitum augeri : neutrum autem horum necessariò concluditur secundum hanc opinionem, quæ facit aërem caussim celeritaetis; nam tameth grave deorfum moueretur in infinitum, femper ta-

men celeriùs moueretur citra vllam ipsius grauitatis additionem,

propter maiorem impulsum gravis proficiscentem ab aëre. Quare locus ille Aristotelis videtur é diametro pugnare cum hac opinione. Verum, siue Aristot. illa ex suo sensu scripserit, siue ex suppositionibus antiquorum cos oppugnare voles, siue illa seriò dixerit demon-Aratiuè docens, siue obiter tantum attigerit Dialectice modò disputans; ego certè hanc vitimam opinionem tantisper amplecti, & tueri volo, quoad melius aliquid aliud atque probabilius cognouero. Nec dubitanter dixerim, si spatium aëris per quod saxum fertur deorsum, esser infinitum, eius saxi motum semper celeriorem, atque vehementiorem fore; nec vllam tamen eius grauitati & ponderi factum iri accessionem. Quinetiam ipsemet Aristoteles 3. lib.de Cælo, text. 28. apertè docer, motum naturalem ab aëre iuuari, atque promoueri. Et . sanè parùm firma videtur argumétatio illa Aristotelis, quæ est 1. libr. de Cœlo text. 88. Non enim ex eo, quia in motu naturali crescit velocitas, rectè concluditur etiam in eo quod mouetur, crescere debere grauitaté & pondus. Nam si lapis moueatur per spatium aliquod priori parte desius atque crassius, posteriori autem, tenuius, tarius, & quod faciliùs diuidatur; proculdubiò motus eius lapidis celerior erit in fine illius spatij, vbi minor est resistentia, quàm in principio; ídque accidet, non propter incrementum gravitatis, sed propter inæquabilitatem spatij, per quod factus est motus. Verùm de motu naturali, ita dictum sir. Deinceps de motu violento disputemus.

## De caussa motus voolenti eorum que proficiuntur. C A P. 1111.

RISTOTELES 7.lib.Phylic.text.10. facit quatuor genera motus violenti, pulsionem, tractionem, vectionem, vertiginem seu circunuolutionem : ad hæc reuocantur omnes alij

motus violenti. Pulsio autem duplex est; vna impulsio, cum mouens ita pellit mobile, vt ipsum tamen non deserat; altera expulsio, cùm mouens pellir mobile, non tamen ei adest vrgens ipsum, sed vbi pepulit, ipsum derelinquit. Ad expulsionem pertinent motus corum quæ proiiciuntur, ve motus globi bombarda explosi, sagittæ arcu Car Arifto- emissa, lapidis vel manu, vel funda iacti. In quibus motibus, illud seles questio- magnam difficultatem habet; cum id quod proiicitur recessir à promem de causse iiciente, & fertut per aëra, à quo tunc proxime moueatur? hanc duesse proiesto- bitationem ponit Arist. 8. Phys. tex. 82. cum enim ipse, tum in 7. tum rum, expone- in 8. lib. Physitres propositiones diligenter, & accurate tractasset, & dam suscepe- verissimas esse multis rationibus cosirmasset: vnam, omne quod mouetur ab alio moueri; alteram, mouens debere simul esse cum mo-

bili,

bili, & ipsum tangere: tertiam, moueri à se ipso, proprium esse animatorum, nec id posse in rem vllam inanimatam conuenire; idémque vereretur ne quis de veritate harum trium propositionum dubitaret, propter motum proiectorum qui videtur illis aduersari:idcirco voluit in fine 8.lib. Phys.quæstionem ponere de motu proie-Aorum, & caussam eius motus explicare. Sed cur motus proiectorum dubitare facit de veritate illarum propolitionu? An quia lapis proiectus, dum fertur per aëra dissunctus & remotus à proiiciente, aut mouetur à seiplo, & ita no erit proprium viuétium moueri à seipsis: aut etiam tunc proxime mouetur à proiiciente, & sic non erit necessarium, vt omne mouens proximum, simul sit cum mobili, ipsumque tangat: aut à nullo mouetur, at hoc concesso stare non potest illud tam nobile pronunciatum, omne quod mouetur ab alio moueri. Ac licet Aristoteles, tum 8. Physitum aliis permultis locis diserte, ac perspicue caussam proximam eiusmodi motus expofuerit; nonnulli tamen, vel quòd hæc Aristoteles loca non viderunt, vel quòd non intellexerunt, vel quòd non animaduerterunt, vel denique, quòd sententiam Aristotelis non probauerunt, longè diuersam caussam huiusmodi motus proiectorum excogitarut. Quorum opinio priùs confutanda est, quam sententiam Arist quæ vera est, & rationi atque experientiæ maximè congruens, explicemus.

Sút igitur nec pauci, nec minuti, sed nobiles in primis Philosophi, Opinio aienqui censent, cu lapis iacitur, illa vi & impulsu proiectionis, imprimi simo proiecta in eo à proiiciente virtutem quandam motiuam, quæ inhærens in meneriab vir lapide, mouet ipsum cum est dissunctus à proiiciente: mouet autem dam ipsis à per tantum spatium, quanta est ipla virtus motiua; hæc autem tanta proiicitie imest, quata fuit contentio, vis, & impulsus proiicientis, cùm primùm presam. lapidem proiecit, cíque virtutem hanc impressir. Volunt etiam hanc virtutem esse qualitatem motiuam realem, cum sit principium motus localis realis; & esse realiter distinctam à lapide; quippe cum sit principium motus localis, qui repugnat naturæ lapidis. Aiunt prætereà, huiulmodi virtutem intédi & remitti; à principio namque est potentior, facitque motum celeriorem, atq; vehementiorem, propè finem autem est remissior atq; imbecillior; quam ob caussam eqadit

tunc motus tardior, at que debilior.

Fundamentum & firmamentum huius opinionis, est hoc. Cum Confirmatio lapis separatus à proiiciente fertur per aërem, aut à nullo mouetur, opinion. aut à proiiciente, aut à seipso, aut ab aere, aut à virtute quadam ei impressa; sed quatuor priora dici non possunt; ergo lapis túc mouesur à virtute impressa. Minor ita probatur, tria illa priora, sunt contra illas tres propolitiones tantopere cómendatas ab Aristotele, de

🦜 quibas diximus initio huius quæstionis ; quartum autem, quod nimirum proiecta moueantur ab aëre, non est verisimile. Primò. Quia sic non soluitur quæstio, sed transfertur à lapide proiecto ad aërem; de quo similiter ve de lapide quæri potest, à quo is moueatur, cum est separatus, & logè remotus à proliciente:nam si diveris eum moueri per vim acceptam à proiiciente, cur non itidé lapis per vim sibi impressam à projeciente moueri quezt? Secundò. Si talis motus fit ab aëre; ergo cu flante vehementistimo Borea, aër sit maxime motus & cócitatus, si túc lapis in sublime proiicetetur, is ab aëre multo celeriùs & longiùs ferri deberet, quam cum manu hominis proiicitur, quod est tamen contra experientiam. Tertiò. Vt possit aër promouere lapidem ia dum, vel sursum, vel deorsum, quatenus partim est leuis, & partim grauis, vt docet a ristoteles 3. lib. de Cælo tex. 28.attamé quomodò mouere poterit lapidem, cum is proucitur in transucrsum, vel ad dextram, vel ad sinistram, vel ante, vel retro, vel cum torquetur in gyrum vii fit in trocho? Quarto. Cur si iaciatur pluma, non fertur ab aëre, nec tam vehementer, nec tam loge, quam magnus lapis, cum tamen pluma ve minus relistens aëri, magis ab eo moueri deberet? Quinto. Lapis, vel iaculum in scopum aliquem iactum, directò tédens, scopú artingit; at quis hoc tribuataëri? cùm is ex se non habeat, ve directò tendat aliquò præterqua ad suum locum naturale: nam licet exerinfecus ab aliquo mo: us, per se aliquantulum moucatur, mouetur tamen vage, quali fluctuans, nec præfinitum aliquem locum petens. Adhæc, lulius Scaliger in opere suo adtierlus Cardanum, exercitatione 28. alia quaedam argumenta affert, vt ostendat caussam motus proiectorum, non esse assignandam aëri. Cùm igitur motus proiectorum non fiat ab aëre, nec ab aliis caussis superius commemoratis, relinquitur ipsum effici à virtute impressa corpori, cùm id proiectum fuit ab iplo proiiciente. Concedunt quidem isti aërem præbere aliquantulum adiumenti motui violento proiectorum, iplimque quodammodò promouere, negant tamen aërem, aut esse principem caussam eiusmodi motus, aut etiam ei coficiendo esse necessariam. Addunt illud, motum proiectorum esse vnum numero, & cotinuum propter vnitatem numeralem victutis impressa: quod si is ab aere fierer, cum multæ, ac variæ sint partes aëris quæ successiuè propellut lapidem, non esset motus continuus, quod est contra rationem & experientiam; quis enim dicat motum fagittæ, quæ tanta vi & celeritate fertur per aërem, aut globi, qui displosa bombarda, tanto impetu iacitur, non esse vnum numero,& continuum; sed esse millies interruptum, toties nimirum quot sunt partes aëris mouentes vna post aliam? Hæcisti,

Refellitur

Refellitur opinio faciens caussam motus preiettorum, virtutem quandam impressam protectis.

Cap.

A N C opinioné fallam esse perspicuú fiet, si primum do Luculentisi-ceamus, secundum Aristo. & Peripateticos, caussam mo ma Aristotetus proiectorum, esse aërem, no autem virtutem aliquam listestimonia. impressam. Deinde, si demõstremus vim istam impressam,

vix, ac ne vix quidé defendi polle. Qu'am fuerit certa, & costans senzentia Aristotelis, aërem este caussam motus proiectorum, ex multis locis,que núc indicabimus,manifestissimú erit, primò, in lib.4.Phys. text. 68. sic ait; Monentur protecta, eo que impulit non tangente, aut propter contrary circum obsistentiam sient quidam dieut. (Hanc opinionem quam Alexander tribuit Platoni, Aristor, refellit 8. Physicext. 82.) Aut ex es quod pellu pulsu aër, ( & hæc est sententia ipsius Aristot. vt patet ex 8. Phylitext. 82. & 3. lib. de Cœlo text. 28.) motu velociors, quam fit pulfi latio qua fertur in propriu locum; in vacuo autem nibil boriou erit. Ex hoc loco duo colligimus. Vnum est, Aristotelem memorando caussas morus proiectorum, duas tantum ponere, vtramque autem in aere, virtutis autem impressæ nullam prorsus mentionem facere. Alterum est, Aristotelem asserere in vacuo non posse fieri motum proiectorum, at si is motus fit à virtute impressa, & non ab aëre, posset etiam fieri in vacuo. Secundo. Aristoteles, ponens hanc quæstionem de motu proiectorú in 8.Phyl.text.81.eam foluit caussam huiusmodi motus non assignans virtuti impressa, sed aëri vel aqua, hoc est, medio in quo fit motus: & ibidem subdir, motum proiectorum, non esse vnum numero,& continuum, sed esse multos motus sibi inuicem consequentes, vel contiguos; proptereà quòd funt multz, ac diuet [z partes medij, quæ successiuè mouent corpus proiectumeat si talis motus fieret à virtute impressa, nulla reddi posset caussa cur is non esset cótinuus; quod benè intelligentes defensores virtutis impressa, conuenienter dogmati, quod susceperunt defendendum, affirmant motum proie-Corum elle vnum numero & continuum. Tertiò. Aristot. 2. lib. de Codo text. 35. ait projectis inesse majorem celeritatem in medio motu, quam vel in principio, vel in fine. Si autem proiecta mouerentur à virtute iplis impressa, oportetet corum motum maxime velocem esse in principio, tunc enim virtus impressa, cum tunc recens producta fuerit à proiiciente, deberet esse maior: sicut aqua calesacta ab igne, magis calida est cum primum separatur ab igne, quam reliquo tépore quo manet ab igne separata. Quarto. In lib. 3. de Cœlo text. 28. facit Aristoteles duas species motus proiectorú. Vnum mo-

tum omninò violetum, ve cùm lapis sursum proiicitur, quem air solùm effici à potentia, id est, à principio motiuo, quod est extra lapidem. Alterum partim naturalem, partim violentum, ve cum lapis magna vi ab aliquo proiicitur deorsum: nam ferri deorsum naturale est lapidi, & sit à natura eius, quæ est principiú eiusmodi motus, tanto autem impetu ferri, non est ei naturale, sed violentum, & sit à principio extrinseco: vtrumque autem hunc motum violetum proiectorum vult Arist. sieri à potentia, tanquam à caussa principali, ab aere auté, ceu ab instrumento, cum enim is partim sit grauis, & partim leuis, commode potest inseruire verique morui. Postea, subiungit Aristoteles hac verba; Quapropter, or non sequente eo quod moust, fertur, qued vi metum est: si enim no esset tale aliqued corpus (intelligit autem medium, hoc est, vel aërem, vel aquam) non viique esset qui vi sit motus: @ eum quoque qui secundum naturam uniuscuiusque fit, motum promouet code modo. En totam caussam motus proiectorum, siue is sit omninò violentus, siue sit partim naturalis, & partim violentus, Aristot. attribuit aëri: de virtute impressa nullum verbum. Quintò. In libello de Sommiis cap. 2.ita scribit Arist; Cum qui mouet aquam, vel aërem, hoc alind mouet, Thoc item alind, oquiescente illo, accidit huiusmodi motum procedere vsque ad aliquid illo qui mouet non prasente: quæ verba explanans Themistius in sua Paraphrasi cap.9 hæc scribit; Simul atque telum de manu iaculantu recessit, longius quasi suo motu fertur, propterea, quòd ille qui mittit, primorem aërem commouet, qui collissus subinde, alium aërem propellit, at que hic deinceps alium continenti serie, donec vires senescant, atque ita telum quiescat. Simile quoque est quod ab Aristotele scribitur in lib. de Diuinat. per somnum cap. 2. Arist. etiam Sectione 11. problemate 6. mentionem faciens eorum, quæ proiecta feruntur per aerem, huiusmodi motus caussam attribuit aeri. Sexto. Aristot. in lib.de quæstionibus Mechanicis, quæft.33. ad hunc modum scribit; Cur quippiam, non secudium peculiarem sibi fertur lationem, impulsore alioquin non consequente? An videlicet, quoniam primu id efficit vt alterum impellat, illudque rursus vt alterum: cessat autem quando non potest amplius facere primu impellens, id quod fertur: ve impellat, & quando ipsius lati granitas natusuo declinat,magu quam impellentu in ante sit potentia. Hactenus Atistot.ex cuius tam multis locis, liquidò cernimus, eum caussam motus proiectorum semper reserre ad actem, vel aquam, vel medium, per quod fit eiusmodi motus; de virtute autem impressa nullum vsquam verbum facere.

Hanc Aristotelis sententiam luculenter exponit, & doctè, copio-Simplicy, seque tractat Simplicius 8. Phys. super text. 82. & Themistius in sua Themisty, & Paraphrasi: Auerroës etiam ibidem eruditam facit digressionem de Auerrois. motu proiectorum, enarrans singulare ingenium & naturam aëris,

-& aquæ

& aquæ, & admirabiles horum corporum proprietates.

Verum, omissis (breuitatis studo) aliorum l'eripateticorum testimoniis, vnum modò D. Thomam, ad id de quo nunc agitur confirmandum, testé excitabimus, quòd eius auctoritas magnú (& quidem meritò) podus habeat, plurimumq; valeat apud eos quibus cum nobis est de hac quæstione disceptatio. Is igitut in 3. lib. de Cœlo sub finem lectionis septimæ exponens text. 28.hæc scribit; Non eft intelli- Granisimi gendum, quod virtus violenti motoru imprimat lapidi, qui violenter mouetur, & praciarifaliquam virtutem per quam moueatur; ficut virtus generantu imprimit genito simü D.Thoformam, quam consequitur motus naturalis. Na fic motus violentus effet à prin- ma testimocipio intrinseco, quod est contra rationem motus violenti. Sequeretur etiam, quod lapu eo ipso, quod per violentia moueretur localiter, alteraretur; quod est contra sensum. Motor igitur violemtus solum imprimit lapidi mosum, quod quidem sit dum tangit ipsum: sed quia aer est susceptibilior talu impressionis, tum quia est subtilior, tum quia est quodammodo leun, violentius monetur per impressione violenti motoris, quam lapis: O sic desinente violento motore, aër ab eo motus, vlterius propellit lapidem, & etiam aerem coiunclum, qui etiam mouet lapide vlterius, or hoc fit quousque durat impressio primi motoris violeti, vt in 8. Phy. demonstratum est. Et inde est, quod quamus motor violetus non sequatur ipsu mobile,ita ut prasentialiter ip sum moueat, tamé mouet per impressionem acris. Si enim non effet tale corpus, quale est aer, non effet motsu violetus. Ex hoc patet, quod est instrumentu niotus violett necessarium, & no solum propter bend esse. Hæc D. Thomas, qui his verbis ostendit perspicue caussam motus proiectorú esse aërem, & quemadmodú is fiat ab aëre, diligéter & accurate declarat, & opinione illa de virtute impressa, funditus euertit.

Verum quia motum proiectorum non à virtute impressa, sed ab Multis arenaere, secundum Aristor. & Peripateticos, proficisci, satis est adhuc (ve meis virius mihi quidem videtur) explicatum, his consequens est, vt illam virtu-illa proiestie tem impressam, inanem vel potius nullam esse doceamus. Primum impressa exigitur, videamus quid sit; tum, quomodò generetur; postremò, qua ratione recipiatur in corpore proiecto. Aiunt isti virtuté impressam esse qualitatem motiuam. Ergo cum mouet sursum, erit leuitas: cum mouet deorsum, erit grauitas: at cu mouet lapidem dextrorsum, sinistrorsum, antrorsum, retrorsum, cum mouet rotam, vel trochú vertit in orbem, qualis erit virtus motiua?posteà, si virtus mouens lapidem sursum est leuitas, aut ista leuitas differt specie à leuitate aëris, vel no differt specie: si differt specie, quo pacto igitur petit eundem locum, & mouet lapidem ad eudem locum ad quem moueret leuitas aëris? distinctio enim tam motuum localium, quam virtutum motiuarum spectari debet ex terminis, & locis ad quæ terminentur motus. His accedit, quòd si leuitas virtutis impressæ specie dissert à

Aa ij

leuitate aëris, vel ignis, vni erunt duo contraria; nam grauitati terræ erit contraria leuitas ignis, & leuitas virtutis impressa. Sin autem leuitas virtutis impressanon differt speciei à leuitate aëris, vel ignis, quomodò habent tam diuersas caussas esticientes, tam diuersum modum productionis, & tam diversas alias multas conditiones? Deinde, vnum contrarium non inducitur in subiectum, in quo est alterum contrarium, nisi cum remissione illius, quemadmodu calor non inducitur in aquam, nisi cum remissione frigoris; quantum enim caloris acquirit aqua dum subditis ignibus caleste, tantum amittit srigoris; & quo magis fit calida, eo minús frigida euadit : ergo cúm lapis proiicitut sursum, si producitur in eo virtus motiuz, quæ est leuitas contraria grauitati lapidis, necesse erit illius inductione minui grauitatem lapidis, & quo maior est illa leuitas, eo minorem reddigrauitatem lapidis; quare cum lapis mouetur sursum, minoris ellet grauitatis, atq; ponderis, quàm cum reuertitur deorsum. Quinetiam, si quis esset tantis lacertis, ac viribus, vt posset lapidem proiicere vsque ad concauum Lunz, imprimeret in eo summam leuitatem, quz esse posser, quamobrem expelleret à lapide omnem grauitatem: hoc autem, quam sit contra rationem & experientiam, nemo est qui nonintelligat. Prætered, cum lapis mouetur deorsum à proisciente maiore vi & celeritate, quàm ei coueniat secundum naturam suam, imprimeretur ei virtus motiua quæ est grauitas, non differens specie à grauitate naturali lapidis, cum vtraque moueat lapidem ad eundem locum, verùm vna magis, altera minus velociter, magis autem & mimus non variant speciem: sed hoc fieri non potest; nam hoc posito. essent duo accidéria tantum disserentia numero in codem subiecto, hoc est, due grauitates in lapide, vna ei naturalis, altera in co violéter: impressa. Si dicas fieri ex vtraque vnum accidens, vnámque grauitatem intensiorem; falleris, cum enim gravitas lapidis sit ei naturalis, granitas autem impressa sit ei violenta, non potest illa per hanc augeri, nec vtraque potest esse vnius rationis. Quid? quòd grauitas. terræ est summa, nec potest amplius intendi? Adde, quod si augetur gravitas, augeri deberet etiam pondus; quare lapis fic proiectus deorlum, ponderolior fierer, quam antea erat, & quam erit postea. Adhæc, gravitas soleret mouete magis deotsu dupliciter; vel ratione intensionis, magis enim mouebit deorsum granitus y tocto, quam grauitas ve quatuor; vel ratione extélionis, fi ea sit in ampliote materia. habeatq; maioré molem: saxum enim ingés ex sublimi cadés, maiori celeritate fertur deorsum, quam exiguus aliquis lapis. Atque hic locum habet permulgata illa apud Philosophos sententia, in maiori corpore est major virtus. Cú igitur, quado lapis projicitur deorsom,

DCC

mec gravitas eius augeatur intensiuc, quippe cum ea sit summa qua amplius intendi nequit; nec augeatur extessue, non enim lapis tunc secudum molem quadit maior; relinquitur cum nullam gravitatem extrinsecus accipere à proisciente, nec qualitatem motivam, nec virtuttem aliquam impressam.

Sed nunc videamus, qualis lit productio istius virtutis impresse. Et primum, quæro à quo producatur; dicunteam produci à proiiciente: sed qui fieri potest, vt eadem numero manus nunc producat leuitatem in lapide, cum mouer eum furfum, nunc grauitatem, cum 🕐 mouer deorsum, nunc alias qualitates motiuas, cum mouer antrorfum, dextrorfum, finistrorfum, retrorfum, & in orbem? Et vt quinis, quotiescunque ei collibitum fuerit, tanta facilitate producere queat quassibet qualitates motivas? qua ratione cu lapis iacitur funda, vel arcu fagitta, wel bombarda globus, ika virtus motina imprimitur, & producitur in eiusmodi corporibus proiectis? Deinde, quero, per quam specié motus producatur ilta vietus impressa? respondebunt eam produci per motú localem; neque enimalius runc con: currit motus: atqui motus localis secundum Aristot. 8. Phys. 59. per se nullam formam de nouo generat; aut corrumpit in mobili; & virtus motiua, cum sit qualitas realis, no potest aliter produci, quam per generationem, vel alterationem, Ad extremum, quæro an ista qualitas, & virtus impressa, educatur ex potentia materiæ quæ est in lapide: at hoc non potest fieri sine præuia alteratione subiecti; vel extrinsecus adueniens adiungitur lapidi, at sic createtur ex nihilo. Et nulla forma extrinsecus aduenit materiæ (auctore Arist. 2. lib.de Generat.animal.cap.3.)præter humanam mentem.

Restat, vt discatiamus v bi recipiatur ista virtus impressa in lapide, an in superficie sola, vel tantum in vna aliqua parte lapidis? quomodò igitur lapis monetur secundum omnes partes æqualiter & æqua citò? si recipitur in cunctis partibus lapidis, qui potuit ista virtus, tam citò peruadere, & permeare per omnes partes sapidis citra vllam alterationem lapidis? Deinde, cum lapis magna vi sursum iacitur, secunssim istos imprimitur in eo magna vis motina, quæ est leuitas: at quo pacto tanta leuitas, tam citò produci potuit in lapide, in quo est summa gravitas illi contraria; nulla enim qualitas habens contrarium in subiecto sibi resistens, statim producitur persecta, sed primum generatur impersecta, post persicitur paulatim, sidq; accidit ob resistentiam qualitatis contrariæ, quæ est in illo subiecto. Valeat in tur ista virtus impressa, quæ nihil habet solidú & sirmú, nihil rationi, sihil experientiæ, nihil deniq; Peripateticæ doctrinæ, cosentaneum.

Reliquim est, ve cationes soluamus quibus astruebatur & confir-Aa iii

mabatur hæc virtus impressa; vel potiùs quibus probabatur caussam motus proiectorum, ad acrem referri non posse. Ad primam rationem respondemus hoc modo, Faciliùs aër mouetur & mouet, motum etiam quem ab impellente accepit, illo cessante, & ipse duriùs retinet, & aliis citius impertitur, quam lapis, & aliud quoduis corpus durum: ídque euenit ob magnam tenuitatem aëris, eiúlque quoquoversus mobilitatem; quocirca, cum proiicitur lapis, vis & impressio proiicientis, magis recipitur, & seruatur in aëre, & ab vna parte aëris transfunditur ad alias, quàm in lapide. Perpende verba D. Thomæ, quæ superiùs ex ;.lib.de Cœlo adduximus; & doctam illam digresfionem Auerrois, de motu proiectoru, quæ est in 8. lib. Phyl. comment. 82. hanc enim solutione valde illustrant. Ad secundam. Licer flante vento totus aër commoueatur, tamen pars aëris quæ tangit lapidem, magis vnitè & coniuncte mouetur à proiiciente; ideoq; maiorem ab eo vim accipit ad promouendum lapidem eiúlque motum aliquandiu continuandum, quàm ab vllo vento. Ad tertiam. Aër Acet faciliùs moueatur deorsu & sursum quam alio modo, tamen sicut ob humiditatem & tenuitatem suam facile terminabilis est extrinsecùs quocunque termino alieno, & figurabilis quacunque figuta: sic etiam est mobilis quouis genere motus, & secundum quaslibet partes; & multò faciliùs, quàm lapis, vel aliud corpus folidu, & durum. Ad quartam rationem respondere possumus, id quod Arist. respondet ad similem quæstionem in libro de Quæstionibus Me-

Curneque chanicis, quæstione 34. hæc scribens; Cur neque parua valde, neque mawimi magna ena longe proisci queunt ? an quia necesse est, quod proiscitur, & impellitur, @ wihil cedit, aut propter imbecillitatem no contrà nititur, no efficit proiectionem, aut impulsionem. In quia tantiem fertur, id quod fertur, quantium aëris monerit ad profudum, quod autem non mouetur, neque mouebit quidpiam; accidit autem illis, ambe ifthat habere, valde enim magnum, @ valde parmum, cen no mota existunt; alterum namque nihil mouet, alterum autem nihil monetur. Oportet igitur, id qued presicitur commensurationem quandam babere ad id qued presicit; hactenus Aristot. Ad quintam. Quemadmodum cum nos lequimur, nostra voce ac sermone formamus proximum aërem, & ille similiter alium, atque ita deinceps; sicque vox, & sermo perfertur per aerem víque ad aliquod sparium, ira etiam proiiciens proximum aërem mouet, & dirigit aliquò, hic simili directione mouet alium, & hic similiter alium, sicque procedit directò impulsus proiicientis in lapide per aerem, vique ad terminum intentum. Verum, tam de hac quæstione, quam de vniuersa divisione motus in naturalem & violentum, latis dictum lit.

Exponitur

Exponitur tertia divisio motso in partes eise quantitativas, Gagitur de continuitate motso.

CAP. VI.

ERTIA diuisio motus, est in partes eius, vt vocăt, quantitatiuas, est enim motus quantus, & continuus, ac proinde non solum diuisibilis in partes eiusdem rationis, sed etiam infinire diuisibilis. Diuiditur auté motus, in ea quæ dicun-

tur, moueri, & ea quæ vocatur mutata esse: illa sunt partes motus, hec sunt termini motus; & habent se in motu, sicut puncta in linea, & instantia in tempore. De his mutatis esse, & de ipsis moueri, quæ sunt partes motus, multa præclara theoremata explicat Aristoteles in 6.lib. Phys. Verum, quia diuisio motus in suas partes quatitatinas, oritur ex continuatione eius, de hac priùs agendum est. Videamus igitur, primum quidem, an motus sit continuus: tum verò quæ sit caussa eius continuationis, quam habet in se motus.

Motum esse continuum, affirmat Aristot. 3. Phys. tex. 1.scribens Probatur momotum esse de genere continuorum: & in 4. Phys. text. 99. ait hæc tum esse esse tria, magnitudinem, motum & tempus, esse continua; tempus qui-sucessimum, dem propter motum, hunc autem propter magnitudinem: & quæcunque Aristot.in 6.lib. Phys. de motu demonstrat, ea non conuenirent motui, nisi is esse continuus: cúmque motus mensurerur tempore, est enim tempus numerus motus secundum prius & posterius,
quemadmodú insum tempus est continuu, ita etiá oportet motum

pore, est enim tempus numerus motus secundum priùs & posterius, quemadmodu ipsum tempus est continuu, ita etia oportet motum este cotinuum. Adde, quòd motus est ens successiui; ergo continui: nam si este discretum, componeretur ex ipsis mutatis este, & mutata este, estent inuicem immediata, quod tam est sic impossibile, quàm est in punctis & linea, in tempore item atq; instantibus. Esse autem motum ens successiuum, per se clarum est; nam si esse permanens, non esse motus, quod enim maner non mouetur, & quod mouetur, non maner, si enim maner, quiescir, quid enim est rem manere, nis eam similiter se habere nunc vi priùs? at hoc ipsum est quiescere secundum Arist. 6. Phys. text. 73. Verum cotinuitas, & successio motus eusdenter concluditur ex definitione motus; si enim motus est actus entis in potétia prour in potentia, necesse est, id quod mouetur dum

mouetur partim esse actu, partim potentia; ergo successive mouetur; se enim simul fieret motus & in instanti, totus esset actu, & tunc non diceretur moueri, sed iam mutatum esse. Rece igitur dixit Auerr, ex definitione motus apparere statim eius continuitatem. Sed dices; Aristotelem lib. 8, Phys. solum motu circularem facere continuum?

respodeo ibi Aristotele sumere cotinuu pro perpetuo&sempitemo.

Aa iiij

Digitized by Google

cuius nec sit initium aliquod nee vlius sinis. Cum etiam Peripatetici aiunt augmentationem non esse motum continuum, significare volunt vniuerlam augmentationem viuentis, que fit ab ortu eius vsque ad ztatem consistentiz, non vnú esse numero motum, qui fiat zquabiliter & continue, sed eam sæpe interrumpi, & inæquabilem esse, & vt Commentator dixit 3. Phys.comm.6. constare ex multis motibus & multis quietibus. Tota igitur accretio viuentis, non est vnus motus continuus; singulæ autem augmentationes, quas vocant partiales, dum fiunt, sunt motus continui. Motum igitur (loquimut autem nunc de motu propriè dicto excludendo omnes mutationes in-Rantaneas, cuiulmodi est generatio, corruptio, illuminatio & aliz similes)contingum esse manifestum est.

Qua fit cauf-

Deinceps aperiendum est, quæ sit caussa huius continuitatis. Atila continua- storeles varie loquitur de caulla continuitatio motus; nam in Catetime mous, goria quantitatis, ait motum elle quantum propter tempus; cum idem scripserit 4. Phys. text. 99. è contrario tempus esse continuum propter motum. In 2. autem lib. de Generat. & corrupt. text. 62. ait motum esse continuum, propter id quod mouetur; hoc est, ratione subicati in quo est motus; nó autem propter id in quo fit motus, nisi forte in motu locali. Huic autem sententia contrariam omninò sententiam pronuntiat in f.lib. Metaphy f. text. 18. affirmans motum effe quantum, non propter id quod mouetur, sed propter id in quo fit morus, quod in motu locali est spatium, in aliis motibus est forma quæ per morum acquiritur.

> Verum, si rem ipsam diligenter expendamus, arque consideremus, proculdubió cognoscemus quæ ab Aristor, de continuitate motus scripta sunt, ea non solum non pugnare inter se, sed etiam verifsimè in motum omnia convenire. Etenim, motus dicitur continuus proprer tempus, non secundum se, nec secundu naturam, cum enim motus sit natura prior tempore quippe cu hoc sit quasi passio quedam illius, potius tempus est continuum propter motum, quam è contrario: sed motus dicitur continuus propter tempus, secundum nos, & in ratione mensurabilis, & mensuræ; nos enim qu intus sie morus, & an is sit continuus, an interruptus, metimur & cognoscimus ex tempore; dicitur enim aliquis deambulasse per vnam horami cotinue, quia nulla fuit pars horz, in qua non deambulauerit. Porrò sciendum est, duplicem esse quantitatem morus, vnam secundum excenfionem, quam accipit à subsecto in quo est; nam sicut albedo, caler, & aliud quoduis accidens extenditur secundum extensionem fabriecti, fic eriam morus. Quis enim non intelligit, motum brachi) maiorom & amplioré esse ratione subiecti in quo est, quam motum folius.

folius digiti, & motum totius corporis, qu'àm motum folius brachif? & hoc modo Arist. 6. Phy stext. 33. air morum diuidi secundum diuifionem mobilis, & demonstrat sicurtotus motus est totius mobilis. ita partes motus esse partium mobilis. Altera est quantitas & continuitas motus secudum successionem, & durationem, quæ aduenit ei propter id in quo, vel ad quod fit motus, id dico, quod per motum acquiritur; nam quia terminus ad quem successivà acquiritur, & no totus simul in instanti, ideò motus existit successiuus, indéque capit fuam durationem. Exempli caussa, motus localis est successivus, quia partes magnitudinis, & spatij per quod fit motus localis successiuè transentur vua post aliam; calefactio item est motus successious, quia calor non totus fimul acquiritur, sed gradus post gradu, & pars post partem successinè producitut.

Verum, hoc interest inter motum localem, & alterationem, quod Ad continuimotus localis potest esse continuus, etiam si spatium per quod fit, nó tatem motus sit totum continuum, si enim è concauo Lunz lapis moueretur vsq; letalis, non ad terram, motus eius esset continuus, nihil enim esset, quod eum interrumperet, spatium tamen quod transkur, non esser continuum, spatų por ignis enim & aër non funt elementa continua, led tantum contigua; quod fic mo-

atque hoc etiam videtur innuere Arist. 5. Phy. tex. 23. secudum expo- 100. sitionem Themistij. Alteracio autem, vnus & continuus motus esse nequir, niss sit vna numero qualitas, quæ successive sine vlla eius insermissione acquiritur. Caussa verò huius disserentiz inter motum localem & alterationem, est in eo, quòd motus localis, non est idem re quod spatium, sed est idem, quod ipsum mobile aliter & aliter se habens super spatium; & quia satis est vt spatium sit contiguum, quo mobile possit continuè aliter & aliter se habete super ipsum, idcirco... ad continuitatem motus localis, non est necessaria continuitas spatij. At verò, quia alteratio est idem re quod qualitas, quæ acquiritur per alterationem, ided ad continuitatem alterationis necessaria est Initas numeralis, atque continuitas qualitatis.

De duplici genere partium motus, altero secundum extensionem, altero autem secundum succesionem. CAP. VII.

S Onstat igitur duplicé esse continuitaté motus, vna secudùm extensionem, alteram secundùm successioné & dura tionem: & illam quidem motu accipere à subiecto in quo est, hác verò ab eo in quo sit morus, & quod per motú acquiritur. Ex quo necessariò etiam essicitur, esse duplices partes quan-

eeßionem.

titativas motus, altera secundum extensionem, & alteras secundum Quinque dif- successionem, ac durationem. Inter has autem partes plurimum inpartes metas terest. Primum enim, illas motus habet propter subiectu in quo est, ficio dim ex- non secus, atque cætera accidentia; quæ sunt extésa & divisibilia protensionem, & pter subjectum in quo inhæret: has autem habet motus propter tetsecundi suc- minos à quo, & ad quem; qui cùm sint inuicem oppositi, & habeant gradus secundum quos intenduntur, ac remittuntur, partibiliter, ac successiuè acquiruntur & perduntur. Deinde illas metimur per quátitatem subiecti, quo enim subiectu est maius, eo necesse est eas pattes motus, quæ funt secundum extésionem, plures & ampliores esse: has autem partes, quæ funt secundùm successionem ac durationem, metimur tempore; est enim tempus numerus motus secudum prius & posteriùs, motus autem habet priùs & posteriùs, non propter extensionem, quam habet in subiecto, sed propter successionem, quam habet in amissione & acquisitione terminoru. Prætered, partes motus secundum extensionem, sunt simul, si enim mouetur torum aliquod mobile, necesse est vnà etiam omnes partes eius moueri: partes autem secundum successionem, impossibile est, vel quantumuis paruo temporis spatio, simul esse: est enim contra rationem, & naturam rei successiuæ, vt partes eius simul sint. Adhæc, habere partes secundu extensionem, per accidens conuenit motui, sicut etiam ipse per accidens extensus est, nimirum propter subiectum: habere autem partes secundum successionem, per se convenit motui; tum quia motus per se est ens successium; tum quia est idé re, quod res ipsa que per motum acquiritur, à qua ipse accipit successionem: quemadenodu quòd calor sit extensus, extrinsecus, & per accidens ei conuenit, quòd auté habeat gradus secundum quos intendatur & remittatur, intrinsecè, ac per se ei conuenit. His accedit, quòd motus localis & partes eius, secundum extentionem non possunt esse continua, nisi ipsum mobile sir omninò continuum, si enim mobile esset corpus aliquod coagmentatum ex variis partibus, non quidem inter se continuis, sed tantum contiguis, motus eius secundum omnes partes non esser cotinuus, nam sicut totus motus habet continuitatem extensionis à toto mobili, ita partes motus à partibus mobilis: quare si partes mobilis non sunt inuicem continua, nec partes motus inter se continua esse poterunt: at motus localis potest habere partes secudum successionem continuas, etiam si id in quo sit motus, ipsum dico spatium, quod motu locali pertransitur, non sit omninò continuum; quemadmodùm paulò supra ostendimus.

> Quòd autem necesse sit motum habere in se vtranque continuitatem, extensionis nimirum & successionis, perspicuum est. Etenim Subic Ctura

subiectum motus propriè dicti, cuiusmodi est alteratio, augmétatio, & motus localis, non est sola forma nec materia, sed totum compositum, quod est corpus habens extensionem, & distantiam partium; ergo necesse est motum qui recipitur & inhæret in eiusmodi subie-Ao, effici quoque corporeum, eiusdem continuitatis & extensionis participem. Si quis autem contendat, proprium subiectum alterationis, quæ versatur in primis qualitatibus, non esse compositum, sed materiam primam, putans in ea tanquam in subiecto (vt vocant) inhæsionis, recipi, & hærere primas qualitates; is nihilominus fateri debet, alterationem habere pro subiecto rem quandam. Siue enim quantitas sit materiæ primæ coæua & inseparabilis, siue non sit, semper tamen cætera accidentia præsupponunt quantitatem in materia, quippe cum ea prima omnium accidentium adueniat materia, nec materia accipit reliqua accidentia, nifi priùs assecuta suerit quantitatem, priùs dico, vel ordine temporis, vel certè (de quo inter omnes conuenit)ordine naturz. Quòd etiam motus habere debeat quantitatem successionis, satis explicatum est paulò superiùs, cùm motum esse debere ens successiuum, & continuum ostenderemus.

> An continuatio & successio fint de effentia motm, an potius sint eine accidentia. CAP. VIII.



E p quæri potest hoc loco, an cotinuitas sit de essétia mo-tus, an potiùs sit accidens eius? Equidem respodeo, hac de re duo esse certa,& vnum esse dubium atque incertú. Primò enim certum est, continuitaté extensionis esse accidé-

taria motui, nimiru, propter subiectum eius; sicut enim calor, albedo, & alia accidentia dicuntur quanta, & diuifibilia per accidens, ratione subiecti, sic etiam motus. Deinde, illud etiam certum est atque indubitatum, continuitatem successionis per se conuenire motui, & ab eo esse inseparabilem; conuenit enim omni, & per se ac primò soli motui, & semper. Illud autem dubium est, an continuitas successionis sit de essentia motus, an sit tautum propria passio consequens cius essentiam.

Ac videtur quidem eiusmodi continuitas, non esse de essentia motus; tum quia Aristoteles s. Metaphy.tex. 18. excludit motum à Categoria quantitatis, affirmans eum esse quantum propter id in quo sit. motus: & Auerr. 4. Phys. comm. 119. ait tempus mensurare quantitatem accidentem motui, significans his verbis quantitaté esse accidés motus: & 3. Phy.com. 6. inquit ex prima definitione motus apparere

continuitatem eius; quali continuitas non quidem ingrediatur, led tantilm consequatur definitionem & elsentiam motus: tum ellam, quia cum tradantur in 3. Phy. tres definitiones motus, in earnm nul-

La ponitur continuitas.

E contrario autem, illud vehementer vrget, quòd motum elle ens successiuum, videatur elle prædicatio essentialis, & non videatur pos-Labstrahi motus à successione, id est, perfect è secundum essentiam fuam intelligi,non fimul intelligendo fuccessionem; & nulla re alia videtur mot propriè dictus, diltingui posse à mutatione, quam quòd ille est successions, hæc autem minime. Denique, si eiusmodi continuitas est propria passio motus, non careret Aristoteles reprehensione, qui eam nusquam de motu demonstrauerie: & cum motus alterationis non sit aliud, quam ipsamet qualitas, vt fluens, & (vt ita loquar) fiens, qui potest eiusmodi fluxus sine aliqua successione cogitari? Ego tametli video viramque partem huius quæftionis probabilem elle, verisimilius tamen puto continuitarem non esse de essentia motus, sed esse veluti quandam propriam passionem motus, ex natura cius manentem.

Obserna dilidistinctionem H differen-Bew molus.

Sed fortasse lis hæc posset melius dirimi hac distinctione. Aliud est L'enter hanc in motu successio, & aliud continuitas; successio motus oritur ex eo, quòd terminus ad quem non totus simul, sed per partes, vna post tid inter con. aliam, acquiritur; ex quo fit, ve necesse sie eiusmodi acquisicionem esse successivam. Potest tamen hec successio esse continua, & non co-& successio- tinua; partes enim termini ad quem, possunt acquiri successiue dupliciter, vel continenter, & sine vlla interruptione; & sic acquisitio earum est successiva & continua; vel successive quidem, sed interrupre,ita ve eno inflanti producatur aliquid forma, tum interpolico aliquanto cempore, in alio instanti producatur aliquidaliud forma, & fic deinceps productio forme procedat vique ad finem; fucceiliuè quidem, sed non continue. Atque hoc modo, censent nonnulli augmentationem esse motum successium, existimantes in augmentatione produci quatitatem per minimas partes, successive quidem, sed non continue. Cum igitur alind sit in motu successio, & alind continuitas; dicerer aliquis, nec lanê, meo indicio, ineruditê; luccelsionem quidem esse de essentia motus proprie dicti, cum is sine hac cogitari nequeat; continuitatem autem effe passionem suentem ex natura motus. Ergo, prima definitio motus, manifeste ostendit successionem motus, ve que sit de eius essentia: continuitatem autem eius, non tam manifesté declarat; ea tamen ex illa definitione necessariò concluditur tanquam passio & affectio motul necessariò conueniens, & omnind inseparabilis. Nam successio que sit per instantia i nui-

innicem discreta, non est vnus motus numero, sed variæ mutationes, in quarum lingulis, mobile dici quidem verè potest mutatú esse, sed non moueri; at in motu mobile ita mutatum est, vt etiam dum est motus, actu moueatur. Nec mutatio instantanea est actus entis in potentia, prout in potentia, sicut habet definitio motus; sed est actus mobilis, prout iam est actu mutatum, vel ad totam formam, vel ad aliquam eius partem, quæ in instanti producta fuit. Sed dices, si continuitas no est de essentia motus, quia igitur re motus proprie dictus essentialiter differt à mutatione? An quia motus est actus entis, p potentia prout in potentia, non autem mutatio, vt proxime anto offedimus? An propter terminos à quo & ad quem, qui in motu propriè dicto ambo sunt (ve vocant) positiui, contrarij, partibiles, & partibiliter acquisbiles? An in motu propriè dicto per se, ac necessariò inest fuccessio; in mutatione autem, aut nulla vnquam est successio? quia forma semper tota simul in instanti producitur, vt fit in generatione Substătiali; vel si quando est in mutatione successio, quòd forma per partes interrupté producitur, id per accidens euenit, nempe no propter ipsam formam, quæ cum non habeat vllum in subiecto contrasium eius productioni relistens, tota simul (quod ad ipsam attinet) produci potest: sed cùm ob alias caussas, tum ob agétis imperfectionem, quod cùm in le formam perfect è non habeat, non potest eam perfecte totam producere; id quod in illuminatione potest contingere. Continuitas igitur, vel est de essentia motus, vel ex ca necessariò fluit tanquam eius propria passio. Qua quidem continuitas, nó æqualiter est in omni motu: etenim continuitas, vt docet Auerroës 3. Phyl. comm. 6. in motu augmentationis minimum apparet, in alteratione autem magis elucet, in motu verò locali, est maximè conspicua.

Verum existit hoc loco graus quæstio, quæ oritur ex iis quæ dicta sunt de continuitate motus. Si enim motus est continuus; ergo est infinite diuisibilis, & nec primam, nec vitimam partem habebit: id quod Arist. 6. Phy. necessaria, & manisesta ratione demonstrat; quomodò igitur motus poterit, autincipere esse, aut desinere, cum in se, nec primum habear, nec extremum? Nos capta hinc occasione, non solum docere volumus (quod tamen satis erat ad enodandam propositam dissicultatem) quemadmodum motus esse incipiat, & desinat; sed etiam (quovberior & absolutior sit doctrina) varios modos, quibus omnes res generabiles atque corruptibiles incipiunt. & desi-

mont elle, breuiter exponemus.

## DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

De variu modis incipiendi, o desinendi, quos habent res naturales. CAP.



H г г о s о р н т quo breuiùs, distinctiùs, & clariùs expo-neret varios modos quibus res naturales incipiút,& desinut esse, excogitarunt hec quatuor vocabula; primum sui esse, vltimu sui esse, vltimum sui non esse, & primu sui no

esse; quæ vsu Philosophoru facta sunt in scholis tritissima. Primu, & tertiu, designant varium modum incipiendi: secundum, & quartum, varium modum desinendi. Primum sui esse, est instans temporis intrinsecum durationi rei, in quo res est, cum immediate ante non fuisfer:incipere igitur per primum sui esse, ita describitur, nunc res est,& immediate ante non fuit. Vltimum sui esse, est instans intrinsecum durationi rei, in quo res est, sed immediate post non erit; vt desinere per vleimum sui esse sir, nunc esse, & immediate post non esse futuru. Vlrimum sni non esse, est instans extrinsecum durationi rei, in quo res non est, sed immediate post erit; vt vere dicatur de re quæ incipit per virimum sui non esse, nunc ea res non est, sed immediate post erit: & vocatur vltimum sui non esse, quia illud instans est vltimum totius illius temporis, in quo res habuit non esse. Primum sui non esse, est instans extrinsecum durationi rei, in quo res non est, sed immediate ante fuit: & sic appellatur, quoniam cum res fuisset tempore immediate præcedente, illud instans est, in quo primum habet no elle:vt verè dicatur de eo,quod desinit per primum sui non esse, núc non est,sed immediatè antè fuit.

His etiam illud adiungendum est, varia esse genera rerum: quæda enim res sunt pennanentes vt homo: liæ successiuæ, vt motus, & tepus.Quædam producuntur per motum propriè dictum, vt calor,& frigus: alia no, ve forma equi, & quælibet forma substátialis. Quædá habent contrariú in subiecto resistens productioni ipsarum, ve calor habet in aqua frigus fibi contrarium; aliæ non habent, vt lumen in aëre. Quædam habent esse suum in puncto quodam indiuisibili, sicut bicubitum, tricubitum, species figuratum, & omnia superlatina, quà talia funt; alix non habent effe in indinifibili, ve albedo. His politis, fúbiciemus nonnullas propolitiones, è quibus facile intelligetur

quemadmodum res naturales incipiant & definant effe. Prima propositio. Ens successionen ve motus, non incipit per pri-

mum fui effet fed per vltimum fui non effe; nec definit per vltimum fui esse, sed per primum sui non esse. Prior pars huius propositi corrumputur, ita probatur: motus non potest esse in instanti, cum incipiunt fer bilis, & instans sit indiuisibile; si autem -

Et motus, o quecunque motu producuntur, atque LIBER DECIMVSQYARTVS. 751

fui elle, motus ellet in instanti; quia de motu verum elle dicere, nunc villmum fui est motus, & immediate antea non suit. Adde, qu'id motus non per ann este de le test incipere positiue per aliquid sui determinatum & illi internse cit, primum suit par cum nec detur prima pars motus, nec primum muratum elle, ve pres manaffe, batur in 6. Phy. Incipit igitur motus per vlesmum fui non elle, nom verum est dicere,nunc no est motus, led mmediate profi ent minuta, immediate autem post inflans, sequest terr pus in ciuc tricina & inc cipere & effe potett. Quite, em duna cantalan durille per un in integram horam, exclusem da la capersan en , & o e e este de desenve, ræ, in quibus non pottus elle the liberation for the protection of the per-& in vitimo dellitaegarina. Pedartion pare present tren a experienta confirmatione in min lette. Et en in mer en ferfenerer gen gen in file elle, in vierro infriam ullerationale, & tanguar & vie via gree men ia, virumque arres elle merchale tenrende man els de les fe anome uis deter virimi unuanun ele in uaruster ennen , sori ele nieria, de calendarine, aus numur visus incam uregram, recum ele fica. rein time milim lines tone, auto ton electrolidas, las mina. diate per tream trecam preventament fur chefugay from exception, Omicia in man and induction of the industrial because the prie infamencamente transm in son elle Beseinen per y mis faiscuelle : nuone con eacem pare enn ir minimadi hema, que el mine monne exacti entre nassa nativa del dos de colos, que reminerar remineranen assentant mass seinir dies.

Goo acime माम्बर्धारीत क्रम स्थान स्थान स्थान स्थान Section intermitte in the control of BOOTHUTTE TIME LANGERY GENERAL SECTION OF THE CONTROL OF SECTION OF SECTIONS AND AND THE ek Francisco seriete arresteria, e itali e ilita e e e cap com to e DOE HEART THE SAME THE SAME STORE SAME STORE STORE STORE AND THE PROPERTY OF contite incretization will report to come for more in the horsetter in productions as well as a continued for a set of the action in RAUTHIREPORT TO THE SAME SAME OF STREET AND A STREET AND A STREET AND ASSESSED. diguezuegestisa ... Sec Section 1 ١٠.٠

ram city commen que producue per

CHARLEST MICHAEL

the Au John Attack and the pathilling or a John of of the burning

Digitized by Google

## 752 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

rerum consistat in indivisibili, si inciperet per vitimum sui non esse; acquireretur in tempore; cum autem quoduis tempus sit divisibile, & non totum simul, acquireretur divisibiliter; quate eiusmodi esse non iam esset indivisibile, sed divisibile, Similiter etiam, si desineret per primum sui non esse, corrumperetur in tempore, & corrumperetur divisibiliter; non igitur consistere in individbili. Hinc elicitur, si que res fint habentes elle tantum per vnum inftans, exempli causta, ve mutatum esse in motu, cas res necessariò incipere per primum sui esse, & desinere per vitimum sui esse: verè enim de illiusmodi rebus dicercrur, quò in illo instanti sunt, & antè non suerunt: & quòdin illo instanti sunt, & immediate post non erunt.

Forma (abmmsui e∬e.

Quarta propositio. Forma substantialis incipiet per primum sui flantialin in- effe. Hoc manifestum est, tum ex co, quod producitur per generatiocipio per pri- nem, quæ est mutatio instantanca, & sine vila resistentia: omnis enim contrarietas, que in subiecto efficere poterat resistentiam, per dispositionem præcedentem eieche fuit; quod autem sine relistentia in instanti producitur, incipit per primum sui esse, vt ostensum est in secuda propolitione :tum etiam ex eo, quòd forma substantialis consistit in indivisibili, non suscipiens magis & minus, quare non potest produci in tempore; sic enim produceretur divisibiliter, constat autem ex tertia propolitione, quæ habent esse indivisibile, ea incipere per primum sui esse. His accedit, quòd alteratio Physica ordinatur ad generationem & productionem formæ substantialis, definit autem alteratio cum sit motus, per primum sui non esse, quare in illo vitimo instanti, in quo est verum dicere, nunc non est alteratio, sed immediate antea fuit, vel producitur forma substantialis, vel non; si producitur, habemus quod volumus, quia incipit esse in illo instanti cu immediate antea non fuisset: si non producitur, ergo alteratio non est consequuta finem sui ad quem naturaliter ordinabatur. Est enim generatio terminus alterationis. Nec verò mihi obiiciat quispiam formas clementorum, quas Auerroës ait intendi & remitti, nec aliter produci & corrumpi qu'un primas qualitates:nam de hoc adhuc sub indice lis est. Nos autem hic non nisi certa, & concessu omnium probata, tradimus.

Forma substat Quinta propositio. Forma substantialis desinit, per primum sui no tialis definit esse. Forma enim subkantialis necessariò definit vnà cum accidentiper primit sui bus, quorum ope & adminiculo substentatur in materia; huiusmodi non e∏e, autem accidentia cum tollantur ex materia per alterationem, simul cum ea desinunt esse per primum sui nó esse; quare etiam forma substantialis definet per primum sui non esse. Deinde, si forma substan-

tialis non defineret per primu sui non esse; ergo desineret per vitimu

fui

sui esse, quare in vitimo instanti esser, & immediate post non esser; cum igitur in illo instanti nondum sir generata forma contraria, quia dux forma substantiales opposita non possunt esse simul, generabitur immediate post illud instans; quaro, vel illud immediate sequens vitimum instans esse sorma præcedentis, est etiam instans, vel tempus; si instans, ergo duo instantia essent sibi immediata; si tempus, ergo forma substantialis sequens, generaretur in tempore; contra id quod demonstratum est in quarta propositione. Relinquitur igitur, formam substantialem non posse desinere per vitimum sui esse, quare necessario desinet per primum sui non esse.

Verum, contra quartam, & quintam propolitionem, duz le nobis Nota Gronofferunt perquam arduz dubitationes. Dubitatur enim contra quar. sidera diligitam propositionem, quomodò forma substantialis possit incipere dubitationem, quomodò forma substantialis possit incipere per primum sui esse, & produci in instanti: nam si in illo instanti sit productio formz substantialis, siet in illo instantiactio; non enim productio potest esse sine actione; si tunc est actio, ergo tunc est alteratio, omnis enim actio Physica productiva alicuius formz sit per qualitates, ver Arist. docer in lib. de Sensu, & sensili, cap. de sapore. Omnis autem actio; quz sit per qualitates Physicas, est alteratio; at in illo instanti non potest esse alteratio, tum quia alteratio est motus, qui non est in instanti; tum quia ponitur desinere per primum sui non esse, quare in illo instanti non est alteratio, sed immediate ante suit, alioquin si in illo instanti esse alteratio, ipsa desineret per vitimum sui esse.

Dubitatur etiam contra quintam propolitionem. Forma substantialis habet esse indiussibile, & consistens in diussibili; ergo desinere debet per vitimum sui esse; tum quia hoc probatum suit suprà in terria propositione; tum quia si desinerer per primum sui non esse, desineret in tépore, quare desineret diussibiliter. Desinde, corruptio attingens esse forma substantialis, non suit in tempore pracedente illud vitimum instans; alioquin forma substantialis, qua secundum suum esse est indiussibilis, diussibiliter corrumperetur? si autem suit in virimo instanti, cum illa corruptio sit actio Physica, erit alteratio, ve patet ex iis qua circa primam dubitationem probata sunt; si est alteratio, ergo cum ipsa sit motus, in instanti esse motus, a motus dessineret per vitimum sui esse.

Ad priorem dubitationem, responderi posset dupliciter. Vel negado in illo instanti, quo producitut forma substantialis, esse actu aliquam actionem Physicam, sed tunc produci formam substantialem virtute dispositionis & actionis Physica, qua immediate antè suit, qua actio non in tempore pracedenti, sed in illo vitimo instanti

Digitized by Google

ВЬ

fortita est suum esse cum producendi sormam substantialem. Vel aliter, sicut nonnulli volunt in alteratione dari primum mutatum esse, in quo producatur minimu quidpiam qualitatis, & deinde sequitur alteratio & productio qualitatis successiue, ita singi posser in alteratione dari vitimui mutatum esse, per quod producatur in vitimo instanti aliud minimum, & vitimum qualitatis, cum quo simul etiam producatur forma substatialis; talis auté productio qualitatis, est quidem alteratio, sed non motus propriè dictus, est enim mutatio quadam instantanea, talis nimirum, qualis est illuminatio aëris.

Ad posteriorem dubitationem; dupliciter etiam responderi posser. Vel aiendo sormam substantialem desinere in illo instanti, non positiuè per aliquam actionem, quæ tunc eam corrumpat, sed negatiuè, quia tunc no est, cùm immediatè antè suisset; quod autem tunc non sit, id quidem sactum esse virtute præcedentis alterationis corruptiuæ, quæ vltimum suum esse chum sortita est in illo vltimo instati. Vel aliter, in illo vltimo instanti, inducitur vltimum qualitatis pro sorma generada, (vt paulò antè diximus) cuius inductione, vltimum qualitatis contrariæ, qua substentabatur forma corrumpenda, etiam tunc expellitur, & simul cum eo prior sorma substantialis: nec ista expulsio, quamuis sit alteratio, est motus propriè dictus, vt antè diximus, sed mutatio.

An hæc responsa sint vera, & an omninò tollant difficultates propositas, doctis viris considerandum, atque iudicadum relinquo. Mihi certe non penitus eximunt scrupulu, nec animo meo omaino satisfaciunt; quædam enim inuoluunt quæ videntur, vel perspicuè falsa, vel magis dubia quàm id sit de quo nunc dubitatur; cuiusmodi est illud dari vltimum qualitatis, quod in instanti inducatur ; & item illud, cum actu producitur forma substantialis, non esse tunc necessarium actu aliquam actionem, sed ad id sufficere pregressam alterationem. Sed quî fieri potest, vt illo instanti producatur forma substătialis ignis, & tunc non sit actu productio eius? Aut, sit tunc quidé productio, sed nulla tunc sit actio; quæ autem actio ignis esse potest nisa calefactio?calefactio autem, cum sit motus, in instanti esse nullo modo potest: quomodò igitur forma substantialis producatur in instanti, perobscurum est, nec satis adhuc explicatum. Verum hæc discutere, ac refellere supersedeo, ne nimis diligenter ac subtiliter in huiusmodires videar inquirere.

## FINIS DECIMIQUARTI LIBRI.

DE MO-



## DE MOTVS ET MVNDI

ÆTERNITATE.

## LIBER DECIMVSQVINTVS.



Vo B v s proxime superioribus libris dictum est de natura motus, & de multiplici eius varietate, ac divisione: hoc libro, qui extremus erit huius operis, agendum est de duratione motus. De qua duas quæstiones explicare volumus; vnam, an motus sit æternus; asteram, vt motus non fuerit æter-

nus, an tamen æternus esse potuerit. Idem autem est de motus, atque de mundi æternitate. Nam vtrumuis ponatur æternum, aut non æternum, alterum quoque æternum, aut non æternum esse necesse est. Prioris autem quæst. difficultas omnis, posita est in explicandis, refellendí sque eorum rationibus, qui æternitatem mundi astruere ac persuadere conati sunt: quorum principes fuerunt Arift. Proclus in co libro quem de Eternitate mundi scripsit, & Auerr. Tres seuten-Horum nos hoc loco argumeta fideliter commemorabimus, ac di- tie corum qui ligenter expendemus. In quibus dissoluendis, illud obseruabimus; negant munve quoniam corum, qui nouam mundi creationem defendunt, tres dum esse atersunt sententiæ. Etenim aliqui putant mundum non potuisse fieri ab æterno, quoniam rationi creaturæ atque creationis repugnat æternitas durationis. Alij tametli talem repugnantiam non ponunt in creaturis incorruptibilibus, eam tamen inesse affirmant in creaturis, quæ ortum & interitum habent; quibus si tribuatur æternitas, necesse sit aliquid esse actu infinitum, infinitum item transactum esse, infinito maius aliquid dari, & alia multa incredibilia, absurda. Tertium genus corum est, qui negant æternitatem repugnare mundo, fine ratione rerum incorruptibilium, fine corruptibilium; Deum tamen voluisse eum de nono condere, tum ob alias caussas mortalibus occultas ; tum fortasse , quoniam ex nova mundi creatione, clariùs, atq; illustriùs ab homine perspicitur & cognoscitur Dei perse Bb ii

## DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

De varis modis incipiendi, O desinendi, quos habent res naturales.



H г с о s о р н т. quo breuiùs, distinctiùs, & clariùs expo-neret varios modos quibus res naturales incipiút, & desinút esse, excogitarunt hec quatuor vocabula; primum sui esse, vltimu sui esse, vltimum sui non esse, & primu sui no

esse; quæ vsu Philosophoru facta sunt in scholis tritissima. Primu, & terriu, designant varium modum incipiendi: secundum, & quartum, varium modum definendi. Primum sui esse, est instans temporis intrinsecum durationi rei, in quo res est, cum immediate ante non fuisfer:incipere igitur per primum sui esse, ita describitur, nunc res est,& immediate ante non fuit. Vltimum sui esse, est instans intrinsecum durationi rei, in quo res est, sed immediate post non erit; vt desinere per vleimum sui esse sienunc esse, & immediate post non esse futuru. Vlrimum sni nou esse, est instans extrinsecum durationi rei, in quo res non est, sed immediaté post erit; vt verè dicatur de re quæ incipit per vltimum sui non esse, nunc ea res non est, sed immediate post erit: & vocatur vitimum sui non esse, quia illud instans est vitimum totius illius temporis, in quo res habuit non esse. Primum sui non esse, est instans extrinsecum durationi rei, in quo res non est, sed immediate ante fuit: & sic appellatur, quoniam cum res fuisset tempore immediate præcedente, illud instans est, in quo primum habet no esse:vt verè dicatur de co, quod desinit per primum sui non esse, núc non est, sed immediate ante fuit.

His etiam illud adiungendum est, varia esse genera rerum: quæda enim res sunt pennanentes ve homo: lia successiua, ve motus, & tépus. Quædam producuntur per motum propriè dictum, vt calor, & friges:alia no, vt forma equi, & quelibet forma substátialis. Quædá habent contrariú in subiecto resistens productioni ipsarum, ve calor haber in aqua frigus sibi contrarium; aliæ non habent, vt lumen in aëre. Quadam habent esse suum in puncto quodam indivisibili, sicut bicubitum, tricubitum, species figuratum, & omnia superlatiua, quà talia funt; aliænon habent esse in indivisibili, yt albedo. His positis, sabificiemus nonnullas propositiones, è quibus facile intelligetur quemadmodium res naturales incipiant & desinant esse.

Et molw, 少 quecunque motu produ-

Prima propolicio. Ens successium vemotus, non incipit per primum sui elleg led pervitimum sui non elle; nec desinit per vitimum sui esse, sed per primum sui non esse. Reior pars hujus propositionis. corrumputur, ita probatur: motus non potest esse in instanti, cum motus sit divisiincipiunt for bilis, & instans sit indivisibile; si autem motus inciperet per primum

ſui

sui esse, motus esset in instanti; quia de motu verum esse dicere, nunc plimam sui est motus, & immediate antea non fuit. Adde, quòd motus non po-non ese, desitest incipere positiue per aliquid sui determinatum & illi intrinsecu, primum sui cum nec detur prima pars motus,nec primum mutatum esse, ve pro- non esse, batur in 6. Phy. Incipit igitur motus per vltimum sui non esse; nam verum est dicere, nunc no est motus, sed immediate post erit motus, immediate autem post instans, sequitur tempus in quo motus & incipere & esse potest. Quare, cum dicitur calesactio durasse per vnam integram horam, excludenda sunt primum, & vltimum instans horæ, in quibus non potuit esse calefactio, sed in primo cœpit negatiuè & in vitimo desiit negatiue. Posterior pars propositionis, ex prioris confirmatione fit manifesta. Si enim motus desineret per vltimu sui esse, in vitimo instanti esset motus, & daretur & vitima pars motus, vtrumque autem esse impossibile demonstratur lib.6.1 hy. Et quamuis detur vltimu mutatum esse in motu, hoc tamen, neg; est motus, neque pas motus. Desinit igitur motus per primum sui non esse; vt de calefactione, quæ durauit vnam horam integram, verum est dicere in vltimo instanti illius horæ, nunc non est calefactio, sed immediatè per totam horam precedentem fuit calefactio. Hinc colligitur, omnem formam, quæ producitur, & corrumpitur per motum propric dictum,incipere per vlrimum sui non esse, &definere per primu sui non esse: quippe cum eadem plane ratio sit huiusmodi forma. quæ est ipsius motus; codem enim modo incipit calesactio, & calor, qui producitur per calefactionem; eodémque modo definit calor, quo desinit frigefactio, per quam calor corrumpitur.

Secuda propositio. Formæ que non habent cotrarium in subiecto, nullum habet incipiunt per primu sui esse, vt lumen in aere. Ratio huius in proptu cotrarium in est. Etenim, vbi non est contrarietas, ibi no est resistéria; vbi auté hæc subieste, pronon est, nec erit ibi vlla mora, & successio in productione: productio ducuntur in enim fit successive ob resistentia subjecti, voi aute no est successio in eo per primi productione, ibi productio fit in instanti, & res incipit esse in illo instanti; quare incipit per primum sui esse. Hinc colligimus duo. V num est, quæcunque creantur à Deo, ea quoniam fiunt ex nihilo sine vlla resistentia & successione in instanti, incipere per primu sui esse. Alterum est, omnia quæ producuntur per mutationes instantaneas, ea propter eandem caussam, incipere esse per primum sui esse; vt lumen

quod producitur in aëre per subitam illuminationem. Tertia propositio. Que habent esse suum in indivisibili, velut spe-bile, ea inci. cies figurarum, & omnia superlatina, ea ratione vt talia sunt, vt esse piuni per pricalidissimum, & frigidissimum, ea omnia incipiunt per primum mum sui isse. sui esse, & desinunt per vitimum sui esse. Cum enim esse illarum

este indinist-

## 752 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

rerum consultat in indivisibili, si inciperet per vitimum sui non esse; acquireretur in tempore; cum autem quoduis tempus sit divisibile, & non totum simul, acquireretur divisibiliter; quate eiusmodi esse non iam esset indivisibile, sed divisibile, Similiter etiam, si desineret per primum sui non esse, corrumperetur in tempore, & corrumperetur divisibiliter; non igitur consistere in indivisibili. Hinc elicitur, si quæ tes fint habentes else tantum per vnum instans, exempli caussa, vt mutatum elle in motu, cas res necessariò incipere per primum sui esse, & desinere per vitimum sui esse: verè enim de illiusmodi rebus dicerctur, quò in illo instanti sunt, & antè non suerunt : & quòdin illo instanti sunt,& immediatè pòst non erunt.

Forma fab-

Quarta propositio. Forma substantialis incipiet per primum sui fantiali in- effe. Hoc manifestum est, tum ex eo, quod producitur per generatioapa per pri- nem, quæ est mutatio instantanea, & line vlla resistentia: omnis enim mam fui ese. contrarietas, que in subiecto efficere poterat resistentiam, per dispositionem præcedentem eiella fuit; quòd autem sine relistentia in instanti producitur, incipit per primum sui esse, vt ostensum est in secuda propolitione : tum etiam ex eo, quòd forma substantialis consistit in indivisibili, non suscipiens magis & minùs, quare non potest produci in tempore; sic enim produceretur divisibiliter, constat autem ex tertia propolitione, que habent esse indivisibile, ca incipere per primum sui esse. His accedit, quod alteratio Physica ordinatur ad generationem & productionem formæ substantialis, definit autem alteratio cum sit motus, per primum sui non esse, quare in illo vitimo instanti, in quo est verum dicere, nunc non est alteratio, sed immediate antea fuit, vel producitur forma substantialis, vel non; si producitur, habemus quod volumus, quia incipit esse in illo instanti cu immediatè anteà non fuillet : li non producitut, ergo alteratio non est consequuta finem sui ad quem naturalitet ordinabatur. Est enim generatio terminus alterationis. Nec verò mihi obiiciat quispiam formas elementorum, quas Auerroës ait intendi & remitti, nec aliter produci & corrumpi qu'am primas qualitates: nam de hoc adhuc sub indice lis est. Nos aucem hic non nisi certa, & concessu omnium probata, tradimus.

Forma substă non e∏e,

Quinta propolitio. Forma substantialis desinit, per primum sui no tialin desinit esse. Forma enim subkantialis necessario desinit vnà cum accidentiper primi si bus, quorum ope & adminiculo substentatur in materia; huiusmodi autem accidentia cum tollantur ex materia per alterationem, simul cum ea desinunt esse per primum sui nó esse, quare etiam forma substantialis desinet per primum sui non esse. Deinde, si forma substantialis non defineret per primi fui non esse; ergo desineret per vitimi fui

sui esse, quare in vitimo instanti esser, & immediate post non esser; cùm igitur in illo instanti nondum sir generata forma contraria, quia duz formz substantiales oppositz non possunt esse simul, generabitur immediate post illud instans; quzto, vel illud immediate sequens vitimum instans esse formz przecedentis, est etiam instans, vel tempus; si instans, ergo duo instantia essentiali immediata; si tempus, ergo forma substantialis sequens, generaretur in tempore; contra id quod demonstratum est in quarta propositione. Relinquitur igitur, formam substantialem non posse desinere per vitimum sui esse, quare necessario desinet per primum sui non esse.

Verum, contra quartam, & quintam propolitionem, duz se nobis Nota comofferunt perquam arduz dubitationes. Dubitatur enim contra quar. sidera diligitam propositionem, quomodò forma substantialis possit incipere ter has duas
per primum sui este, & produci in instanti : nam si in ilso instanti sit
productio formz substantialis, siet in ilso instanti actio; non enim
productio potest esse sine actione; si tunc est actio, ergo tunc est alteratio, omnis enim actio Physica productiva alicuius formz sit per
qualitates, neque enim substantia immediate agit, sed per qualitates,
ve Arist. docet in lib. de Sensu, & sensili, cap. de sapore. Omnis autem
actio; quz sit per qualitates Physicas, est alteratio; at in ilso instanti
non potest esse alteratio, tum quia alteratio est motus, qui non est in
instanti; tum quia ponitut desinere per primum sui non esse, quare in
ilso instanti non est alteratio, sed immediate ante suit, alioquin si in
ilso instanti esse alteratio, ipsa desineret per vitimum sui esse.

Dubitatur etiam contra quintam propolitionem. Forma substantialis habet esse indinisibile, & consistens in divisibili; ergo desinere debet per virimum sui esse; tum quia hoc probatum suit suprà in terria propositione; tum quia si desinerer per primum sui non esse, desineret in tépore, quate desineret divisibiliter. Desinde, corruptio attingens esse forma substantialis, non suit in tempore pracedente illud virimum instans; alioquin forma substantialis, qua secundum suum esse est indivisibilis, divisibiliter corrumperetur? si autem suit in virimo instanti, cum illa corruptio sit actio l'hysica, erit alteratio, ve patet ex iis qua circa primam dubitationem probata sunt; si est alteratio, ergo cum ipsa sit motus, in instanti esset motus, & motus dessineret per virimum sui esse.

Ad priorem dubitationem, responderi posset dupliciter. Vel negado in illo instanti, quo producitur forma substantialis, esse actu aliquam actionem Physicam, sed tunc produci formam substantialem virture dispositionis & actionis Physicæ, quæ immediate ante suit, quæ actio non in tempore præcedenti, sed in illo vitimo instanti

Digitized by Google

fortita est suum estectum producendi formam substantialem. Vel aliter, sicut nonnulli volunt in alteratione dari primum mutatum esse, in quo producatur minimu quidpiam qualitatis, & deinde sequitur alteratio & productio qualitatis successiuè, ita singi posser in alteratione dari vitimum mutatum esse, per quod producatur in vitimo instanti aliud minimum, & vitimum qualitatis, cum quo simul etiam producatur forma substatialis; talis auté productio qualitatis, est quidem alteratio, sed non motus propriè dictus, est enim mutatio quadam instantanea, talis nimirum, qualis est illuminatio aëris.

Ad posteriorem dubitationem; dupliciter etiam responderi posser. Vel aiendo sormam substantialem desinere in illo instanti, non positiuè per aliquam actionem, quæ tunc eam corrumpat, sed negatiuè, quia tunc no est, cùm immediatè antè fuisset; quod autem tunc non sit, id quidem sactum esse virtute præcedentis alterationis corruptiuæ, quæ vltimum suum esse chum sortita est in illo vltimo instati. Vel aliter, in illo vltimo instanti, inducitur vltimum qualitatis pro sorma generada, (vt paulò antè diximus) cuius inductione, vltimum qualitatis contrariæ, qua substentabatur sorma corrumpenda, etiam tunc expellitur, & simul cum eo prior sorma substantialis: nec ista expulsio, quamuis sit alteratio, est motus proptiè dictus, vt antè di-

ximus, sed mutatio.

An hæc responsa sint vera, & an omninò tollant difficultates propolitas, doctis viris conliderandum, atque iudicadum relinquo. Mihi certè non penitùs eximunt scrupulu, nec animo meo omainò satisfaciunt; quædam enim inuoluunt quæ videntur, vel perspicuè falsa, vel magis dubia quam id sit de quo nunc dubitatur; cuiusmodi est illud dari vltimum qualitatis, quod in instanti inducatur; & item illud, cum actu producitur forma substantialis, non esse tunc necessarium actu aliquam actionem, sed ad id sufficere pregressam alterationem. Sed qui fieri potest, vt illo instanti producatur forma substătialis ignis, & tunc non sit actu productio eius? Aut, sit tunc quidé productio, sed nulla tunc sit actio; quæ autem actio ignis esse potest nis calefactio?calefactio autem, cùm sit motus, in instanti esse nullo modo potest: quomodò igitur forma substantialis producatur in instanti, perobscurum est, nec satis adhuc explicatum. Verum hæc discutere, ac refellere supersedeo, ne nimis diligenter ac subtiliter in huiusmodires videar inquirere.

## FINIS DECIMIQUARTI LIBRI.

DE MO-



# DE MOTVS ET MVNDI

ÆTERNITATE.

LIBER DECIMVSQVINTVS.



Vo B v s proximè superioribus libris dictum est de natura motus, & de multiplici eius varietate, ac divisione: hoclibro, qui extremus erit huius operis, agendum est de durarione motus. De qua duas quæstiones explicare volumus; vnam, an motus sit æternus; alteram, vt motus non fuerit æter-

nus, an tamen æternus esse potuerit. Idem autem est de motus, atque de mundi æternitate. Nam vtrumuis ponatur æternum, aut non æternum, alterum quoque æternum, aut non æternum esse necesse est. Prioris autem quæst. difficultas omnis, posita est in explicandis, refellendisque corum rationibus, qui æternitatem mundi astruere ac persuadere conati sunt: quorum principes fuerunt Arist. Proclus in co libro quem de Aternitate mundi scripsit, & Auerr. Tres senten-Horum nos hoc loco argumeta fideliter commemorabimus, ac di- sia corum qui ligenter expendemus. In quibus dissoluendis, illud obseruabimus; negant manvt quoniam eorum, qui nouam mundi creationem defendunt, tres dum esse atersunt sententiæ. Etenim aliqui putant mundum non potuisse fieri ab zterno, quoniam rationi creatur atque creationis repugnat zternitas durationis. Alij tametsi talem repugnantiam non ponunt in creaturis incorruptibilibus, eam tamen inesse affirmant in creaturis, quæ ortum & interitum habent; quibus fi tribuatur æternitas, necesse sit aliquid esse actu infinitum, infinitum item transactum esse, infinito maius aliquid dari, & alia multa incredibilia, absurda. Tertium genus corum est, qui negant æternitatem repugnare mundo, sine ratione rerum incorruptibilium, sine corruptibilium; Deum tamen voluisse eum de nouo condere, tum ob alias caussas mortalibus occultas; tum fortasse, quoniam ex nova mundi creatione, clariùs, atq; illustriùs ab homine perspicitur & cognoscitur Dei perse-Bb ij

ctio ac maiestas. Noua enim molitio mundi, clarissimè demonstrat Deum esse, & esse efficientem, intelligentem, ac prouidentem omnium rerum; eumque esse infinitæ virtutis; habere peculiarem modum producendi sine motu & materia, quem nos creationem vocamusinon agere ex necessitate nature; posse quicquid voluerit de nono etiam immediate, ac sine caussis secundis efficere; que omnia ad illustrandam religionem, ad amplisicadum Dei cultum, ad pietatem hominum animis inferendam, & augendam, ad iustitiam inter homines conseruadam, ad eas denique quas naturaliter inditas de prouidentia, clementia, & iustitia Dei notiones habemus corroborandas, quantam vim habeant, nemo est, qui si quid intelligit, non perspicue intelligat. In hac igitur opinionum varietate nos aduersariorum rationes dissoluentes, illud observauimus, vt secundum supradictas tres opiniones, argumentis occurreremus. Quænam autem illarum trium sit verisimilior, in explicatione posterioris quæstionis, diiudicabitur.

An Aristoteatervitatem Aratinè probari peffe, aut

Verùm, quia putant nonnulli Aristotelem, vel non sensisse munles putquerit dum esse æternum; vel ipsum certe non existimasse ætermitatem motus & mundi, firmis ac necessariis rationibus à se fuisse conclumundi demo- sam, atque demonstratam: sed eum contradicere tantum voluisse opinionibus antiquorum, qui aiebant mundum ex materia per moà se probată tum Physicum esse procreatum: hos falli, & doctrinæ Arist. perspicuè aduersari, obiter ostédamus. Equidem non ignoro, multis videri posse D. Thomam, non multum ab illorum sententia abhorrere, is enim 1.par.quæst. 46. art.1. ita scribit; Rationes Arist. pro aternitate mundi, non fuerunt demonstrativa simpliciter, sed tantum secundum quid, nempe contra antiquos generantes mundum per modos quosdam secundiam veritate imposibiles: The apparet ex tribus. Primo, quia tam in 8. Phys quam in primo libro de Calo disserens de aternitate mundi,pramittit opiniones antiquorum, vt Empedoclis, Anaxagora, & Platonis, contra quos rationes cotradictorias inducit. Deinde, quia obicunque de hac materia loquitur, inducit testimonia antiquorum, quod non est demonstratoris sed probabiliter persuadentu. Postremò, quia expresse dicit in primo libro Topicorum, capite nono, esse quadam problemata Dialettica, de quibus rationes certas non habemus; cuius rei exemplum ponit hoc problema, verum mundus su aternus. Hæc D. Thomas.

> Sed, five hoc D. Thomas illis verbis fignificare, five alived quidpiam innuere voluerit; mihi sanè nunquam verisimile seri potuit, quod illi aiunt. Quis enim, tantum non omninò rudis, & ignarus scriptorum, & doctrinæ Arist legens octauum librum Physic. primum librum de Cœlo, extremam pattem secundi libri de Generat.

& ರ್ಯ

757

& cortuptione, posteriorem item parté duodecimi libri Memphysicæ, non aperte videat, si quod est dogma apud Arist. & Peripateticos, certum, & exploratum, firmum, ratum, & constitutum, hoc de æternitate mundi, esse quam quod maxime? An non hoc vno maximè fundaméto nititur doctrina, quam is de colo, de Intelligétiis, & Deo tradidit? Quis veterum Peripateticorum, quis etiam aliorum (his vnis paucis exceptis) mundú æternum esse secundum Arist.vnquam dubitauit? Tolle æternitatem motus, neq; Intelligentias esse, neq; æternas esse, nec immateriales, nec indivisibiles, nec omnis expertes potentiz, nec intelligentes, nec optimam dispositionem, ac statum habere, probauit Arist. cum hæc omnia ex motus æternitate conclulerit. Tolle aternitatem motus, necesse est admittere creationem; quam ne cognitam quidem fuisse Aristoteli, nedum ei probatam, quinto libro huius operis ostendimus. Sed cur inquies, ipse vocauir hanc quæstionem, an mundus sit æternus, problema Dialecticum, ad cuius neutram partem contradictionis tractandam, certæ Supperant rationes? Primum respondeo, ineptum, & iniquum esse, quod vno & alieno loco, quod obiter, quod exempli tantum caussa diciturab Arist. velle id ceu magnum aliquod argumentum valere cotra ea, quæ ide Arist aliis permultis locis, ex professo, proprie, distincte, affirmate, asseueranter, & copiose docuit. Deinde, ego arbitror vocari ab Arist.illo loco problema Dialecticu (vtrum mundus sir æternus)non quòd ea ipse de re ambigeret, vel quòd nó ipse putaret id à se necessariis rationibus fuisse demonstratum; sed propter varias ea de re Philosophorum sententias, aliis aientibus, aliis autem megantibus, mundum esse æternum. Qui enim cosideraret varietaté opinionum, & dissensionem Philosophorum circa illa questionem, existimaret eam esse problema Dialecticum; no enim potest eadem res in contrarias partes veris & necessariis rationibus tractari, sed tătùm Dialecticis,& probabilibus.Ergo,an múdus sit zternus,problema Dialecticum vocatur ab Arist. non quia, no posset æternitas mundi demõstratiuè probari, sed propter varietatem & discordiam Philosophorum de illa quæstione in vtraque partem disputantium. Non igitur in eo desudandum nobis est, vr ostédamus Arist de múdi zternitate aliter selisse, quam re vera sensit, sed in id toto pectore nobis incumbendu etit, omnia vt cu Arist. tum aliotu Philosophorum argumenta, quibus ipsi ætenitatem mundi omnibus probată,& persuasam fore arbitrantur, infirma esse, paruóque negotio salui posse, doceamus.

Bb iij

Ponuntur due fundamenta quibus maxime nititur felutie argumentorum, qua sunt pro aternitate mundi.

EFENSORES æternitatis mundi, duobus maximè fundamentis nituntur. Vnum est creationem esse impossibilé. Alterum est, Deum agere ex necessitate naturæ: quare, vt eorú rationes benè ac facile soluatur; oportet nos ex aduerso hîc supponere duo alia fundamenta illis omninò contratia; nempe, & creationem, hoc est, productionem rei ex nihilo, esse Deo possibilem: & Deum no agere ex necessitate naturæ, sed liberè, hoc est, quod facit Deus potuisse eum facere, & no facere; nec solum quando facit posse facere, sed etiam alio quouis tempore, nec tantum quo modo facit posse facere, sed aliis etiam multis modis. Ac prius quidem illud fundamentum, quoniam quinto libro huius operis, vbi de creatione disputauimus, satis fuit à nobis firmatum atque stabilitum, nous nunc confirmatione non eget; hoc autem posterius, breuiter nunc confirmandum est.

re probatur Septem arenmentis.

Deum igitur non agere ex necessitate naturæ, probare possumus agere ex ne- his argumentis. Primò. Voluntas necessariò vult vitimum suum sicessitate natu nem, cætera verò ea ratione tátum vult, vt habét ordinem ad finé; si habet ordinem necessarium, vt sine quibus finis haberi nequeat, necessariò vult ea, si nó habent ordinem necessarium ad finé non vult ea necessariò; sed diuinæ voluntatis, non est aliud primarium obie-&um neque alius finis, quam propria ipsius bonitas & essentia, que fine creaturis nihilominus sibi ipsa sufficiens, & perfecta eft, quan illis productis, neque ad bonitatem Dei vel constituendam, vel coferuandam, vel augendam, & ornandam, quicquam conferunt creaturæ; ergo no est necessarium Deum velle producere creaturas. Pulchrè enim regius vates Dauid illud cecinit; Dem mem es tu, quenia bonorum meorum non eges. Secundò. In essentia divina eminenter continetur omnis ratio boni; ergo volutas Dei satiatur, & expletur in volitione sue bonitatis, nec ea quæ extra illá sunt, necesse est eu velle. Antecedés ea ratione probatur, quòd Deus est prima caussa omniú rerum efficiens, & quidem caussa æquiuoca, quare quicquid boni & perfectionis est in rebus creatis, id totú in Deo excellentiùs esse necesse est. Terriò. Volutas hominis, ideò necessariò vult sua sœlicitaté (omnes enim naturaliter expetut beatitudine, & nemo velle potest se miseru esse) quia nomine beatitudinis apprehédit id in quo omnis ratio boni, & appetibilis cotinetur, & omnis ratio mali excluditur; quod auté tale est non potest voluntas nolle, cu eius obiectum

sit bonum, vt bonum est; alia verò non vult necessariò, quoniam, vel in illis reperit aliquam mali rationem, vel certè non inuenit omnem rationem boni, & appetibilis; cùm igitur Dei voluntas in sua essentia inueniat omnem rationem boni, quinetiam infinitam quandam bonitati exuberantiam, hac solam necessariò volet; creaturas autem, in quibus non inest omnis ratio boni, sed tantú libatio, & participatio quæda bonitatis diuinæ, nulla caussa est, cur necessariò velle debeat. Quarto. Si omnis perfectio creaturæ excellenter est in Deo: hominem autem habere liberum arbitrium respectu eoru quæ no sunt vltimus finis hominis, existimatur in primis pertinere ad persectionem,& excellentiam humanæ naturæ; cur similé voluntatis libertaté, non tribuemus Deo respectu creaturaru? Quintò. Deus est ens simpliciter, & ex se necessarium; hæc enim est notio Dei omnium animis innata; ergo remoto quocunque alio quod non sit Deus, ipse nihilominus obtineret suu esse, nec quicqua ob id perdere posset; alioquin Deus non esser ens simpliciter, & omnind necessarium, siquidé posset non esse alio sublato? At, si Deus necessariò vellet creaturas, non posset non velle eas, & quia in Deo esse & velle sunt idem, remota volitione creaturarum, remoueretur etiam esse Dei: ex quo sequeretur Deum non esse (quod tame positum fuerat, & sanè concessu omnium est quam certissimum ) ens simpliciter, omnind, & persecte necessarium ex se. Atque hanc quidem rationem Scotus in 1. Sent. dift. 8. quæft. 5. existimant esse valentissimam ad eos couincendos, qui aiunt omnia effici à Deo ex necessitate natura. Sextò. Si Deus potest ex nihilo aliquid creare; ergo Deus non agit ex necessitate naturæ; sed quod potest creari ex nihilo, est indefinitum atque indeterminatum proptereà quòd ipsum nihil est indefinitum atque indeterminatum, quare quod produceretur à Deo ex nihilo esset indefinitum atque indeterminatum, quod falsum est, si tamen falsum appellari couenit, quod est impossibile. Minor syllogismi costrmata est in quinto libro huius operis, vbi de creatione disputantes, docuimus Deum habere vim, & potestatem creandires ex nihilo.

Septima & vitima ratio, qua idem probari potest, sit hæc; Deus est infinitæ virtutis; ergo non agit ex necessitate nature: patet consequétia, quoniam cum agens ex necessitate naturæ, agat quantum potest agere, si Deus habens infinitam vim ad agendum, agetet ex necessitate, infinitè ageret, & infinita produceret, quod tamen fassum est. Et si agens infinitum, sine dubio multò plura potuisset facere, quàm adhuc fecit, & multò plura posset nunc facere, quàm facit: si idem quoque est agens ex necessitate; ergo necessario plura fecisset qua facit, & faceret plura qua facit. Quinimmò, apud me implicat cotradictione

Bb iiii

esse agens ex necessitate natura, & esse agens infinita virtutis; deberet enim ab illo produci quantu potest produci, hoc est, estectus insinitus respondens potentiz eius infinitz. Vel igitur nihil à tali agente produceretur, vel produceretur actu infinitum, vel certe nihil definitum, atque determinatum assignari posset, quòd verè diceretur ab co produci; nam quacunque re finita producta, posser produci maior ab illo agente infinito, quinetiam fuisset maior necessariò producta ab eo, cùm sit agens ex necessitate, & agat secundum vitimum. sux potentia.

Antecedens superioris argumentationis, hoc est, Deum esse infini-

tæ virturis, probatur tripliciter. Primò, quia Deus potest ex nihilocreare (vt alio loco ostensum est) & verè creat animas rationales, & creauit Intelligentias, atque cœlos; ad creadum autem siue de nouo, Probatur mul sine ab æterno, infinita opus est virtute. Tum, quia Deus conservat su argumetia omnia, eiusdem autem virtutis est creare res, & creatas conseruate, Deu esse unsuin. quædam creatio. Deinde, quia si Deus haber virtutem finitam, quæro, quis eam ipsi finiuit, ac determinauit?non ipse sibi; sicut enim nihil à se producitur, ita nihil à se definiri, & determinari potest, cùmhoc iplum finire ac determinare, præsupponat naturam esse, ac virtutem rei. Nec alius præfiniuit Deo vim agendi; Deus enim est primum ens, à nullo alio dependens. Prætereà, quicquid finitut, aut finitur intrinsece ratione principiorum essentialium, que sunt materia & forma, vel extrinsece ab agente: priori modo finiuntur substantiæ compositæ;posteriori modo substantiæ simplices,vr Intelligentiæ: Deus neutro modo finiri potest; cum sit, & summe simplex, & primum omnium efficiens; ergo Deus habet vittutem infinitam. Dices, Deum habere virtutem finitam, quia ratio, & natura entis non admittit infinitatem. Sed istud ineruditè dicitur, cûm istud ipsum sit in quæstione, an in natura entis possit esse infinitas virtutis; nos enim id asserimus, & meritò asserimus, qui contra sentit, probet sententiam suam, nostrásque rationes refessat. Deinde, esto, rarionem entis non admittere infinitatem virturis; certe finitas virtutis. quantacunque illa sit, non repugnat rationi entis, quod autem non repugnat rationi entis, non est denegandum Deo, & si hoc ei demitur, sine caussa demitur. Si igitur Deus habet virtutem sinitam v. g. ve decem, quero, cur non habear, ve viginti, ve triginta, ve centú, & fic deinceps in infinitum? Nam si solum infinitas virtutis ei repugnat, quantacunque finitas poterit ei conuenire: cum autem quod est citra infinitum, sit indefinité finitum, & indeterminate determinatum & in æternis idem lit elle & polle; hinc necessariò consequens esset, virtutem

virtutem Dei esse indefinitam arque indeterminatam, quod est abfurdum; nam actui, præsertim primo & purissimo, qualis est Deus, repugnat esse indefinitum, arque indeterminatum, quippe cum hæc indeterminatio ex radice potentialitatis proficifcatur. Verùm, hec faris sint ad probandum quod proposueramus, nimirum Deum non agere ex necessitate naturæ.

Neque verò me quisquá vrgeat ac premat, obiiciens mihi, id quod Sententia ve-Commentator scribit in opere, quod inscribitur Destructio destru-terum Peripa-&ionum, disputatione 3.in solutione primæ & secudæ dubitationis; libertate vel & disputatione 11. in solutione primæ dubitationis. Quibus locis af- necessitate Del firmat, Deum apud Peripateticos, neque agere ex necessitate natura, in agendo. neque ex electione; sed eminentiori quodam alio modo mortalibus incognito, & ipsi soli noto. Theologi etiam aiunt Deum non agere ad extra contingenter, cum hoc sonet mutabilitatem, sed libere. Nos enim de voculis, & modo loquendi non contendimus: illud tanmim docere, ac persuadere volumus, creaturas non ita effici à Deo, ve non potuerint non effici ab eo : neque ita necesse fuisse mundum condi à Deo, ve impossibile fuerit eum non fuisse conditum : hoc quo modo appelletur, quibus verbis explicetur velà Philosophis, vel à Theologis, neque nos curamus, nec sanè, vel ad contemplationem veritatis, vel ad rei à nobis propositæ demonstrationem, multùm refert.

Sed volo hîc adscribere pulcherrimum quendam locum Simpli- Nota sentencii, qui clarissimis verbis expressam continet sontentiam eius, & xandri Alexandri Aphrodisei de libertate, & necessitate Dei in agendo. Cùm Simplicy. enim Arist. 6. Phy. tex. 15. dixisset omne, quod mouetur posse moueris tardiùs & velociùs, & dubitari posset de colo, quod neque tardiùs, neque velociùs moueri potest, quam mouerur, id quod ipsemet Arist.demonstrat 2.de Cælo tex. 35. Simplicius in expositione illius rextus decimiquinti, qui est in 6.lib. Phys. tractans hanc dubitationem ita scribit; Pulchre autem dubitat Alexander, quomodo in corpore quod fertur motu circulari, quod quidem mouetur aquabiliter, verum sit moneri celetius & tardius. Et primum quidem infirme foluit, ut existimo, dicens non dixisse Arifotelem idem mouere celerius, & tardius, sed posse moueri: quod dicit inesse etiam ei corpori quod sertur motu circulari, proptereà quòd à se motu proprio moueatur, o no vlla adductum necessitate, nec prohibeatur ab aliquo quominus aliter quoque moneatur. Nam nec boni bona faciunt adducti necessitate, etiam fi ea semper faciant, sed est in corum potestate facere ca , qua sunt contraria. Oportebat autem, ut existimo, mete reputare, primum quidem, quod boni dicuntur habere potestatem contrary, quia etiam aliquando ex eo operantur: cælefia autem, O qua sunt aterna, quomodo habuerint potestatem qua nunquam-

exit in affum? Deinde, quod duplex est necessitat, una quidem divinior, ex qua necesse est, ut Dem sit bonm, & ut que pollui no possunt anime, nunquem mala fiant; violenta autem altera, per quam coguntur etiam improbi à legibus non peccare. Atque etiam potestas similiter est duplex: una quidem perfecta, altera verò imperfetta, & magu potestate. Cælestia ergo & nece sitatem habent dininiorem, vt semper simpliciter, & codem modo moucantur, & voluntatem in bono definitam, o perfectissimam, o à potestate dubia plane mundam. Non enim diuina anima bonum habent similiter ac humana. Sed ha quidem finitu, O qued aliquande mutantur in contrarium:illa verò benum infinita peteffatin, o quod in eo quod est idem, est semper collocatu. Ex his Simplicij verbis liquido cernimus, Simplicium propemodum sensisse de necessitate Dei in agendo, quod Auerroës scriptum reliquit iis locis, quæ paulò superius citauimus: Alexandrum autem videri tribuere Deo libertatem quandam non dissimilem eius quam Theologi ei assignant. Veteres sanè Peripatetici aiunt Deum liberè agere, quoniam agit cognoscendo, & volendo quod agit; non agere autem liberè, sicut nos, qui agimus ex electione & consultatione, & possumus agere indifferenter verumuis contrariorum, siue quod est melius, siue quod est minus bonum: Dei autem voluntatem astirmant necessariò determinatam esse ad alterum tantummodò oppositorum, quod est melius. Negant item Deum agere ex necessitate naturæ, quia non est sicut agens naturale, quod est determinatum ad vnum tantummodò effectum particularem: & quia non agit Deus sine cognitione & appetitu; nec agit vllius coactionis, aut violentiæ necessitate adductus. Eundem tamen docent agere ex necessitate natura, ea ratione vt non agit libere & contingenter sicut nos; & quia voluntas eius est necessario determinata ad vnum oppositorum; semper enim & necessariò agit ad alterum oppositorum quod est melius; & quia sic agit, vt non possit non agere; quia caussare & agere est perfectio, qua putant Deum carere non posse; alioquin posser esse agens non actu, sed potentia; in Deo autem & Intelligentiis, nullam huiusmodi potentiæ admixtionem esse probat Aristoteles libro 12. Metaphysica textu 30. Denique; talem isti videntur in Deo ponere necessitatem agendi ad extra(vt vocant)hoc est erga creaturas, qualem Theologi attribuunt Deo in operationibus ad intra, hocest in productionibus Divinarum Personarum. Verum hæc, quæ de libertate & necessitate Dei in agendo secundum Peripateticos, breuiter, diximus, ea latiùs tractantut ab Auerroë, & Simplicio locis suprà memoratis, præsertim auté in commentariis eorum super libru octauu Physicorum, & à Proclo in libro suo de Æternitate mundi: quæ nos in hoc libro, suo quodque loco diligenter explicabimus. Sed tempus

761

pus est, vt ad certamen disputationis descendentes, manus cum aduersariis conseramus: & primo quidem loco ponemus argumenta Arist. tum Procli, deinde Auerroïs:postremò quorundam aliorum Philosophorum.

Exponuntur & refelluntur argumenta duodecim, quibus Aristoteles viitur ad aternitatem mundi & motus comprobandam, ex varisi locis eius deprompta.

C A P. 11.

RIM V M argumentú, sumptum est ex 1 lib. Phy. tex. 82. Materia prima est ingenerabilis, & incorruptibilis; alioquin enim cùm necessarium sit aliquod subiectum omni generationi preexistere, & omni corruptioni superesse, aut daretur alia materia prior, quàm prima, aut eadé, quæ prima est, antequam generateur existeret, & post interitú superstes esset; oportet igitur materiam primam æterná esse. Nó potest autem sine forma materia vnquam existere; quare procreatio formarum sempiterna est. Ex quo sit, vt motum & mundum sempiternum esse necesse sit.

Secundum argumentum, ex lib. 8. Phy. tex. 4. Ipsum mobile, prius est motu, cuius est subiectum. Quare, si aliquado motus cœpit esse, subiectu illius primi motus; quod ipso motu prius esse diximus, aut generatum suit, aut sempiternum; sed cùm generatio sine motu sieri nequeat, alius motus prior præcessisset primum motu: sin autem mobile sempiternum suit, motu tamen carens, credendum prosectò est, aliquod impedimentum suisse, vel in ipso mobili, vel in mouente, propter quod in tota illa æternitate, motus esse non potuerit, illo autem sublato, deinde motus esse cœperit; at talis impedimenti remotio, sine motu sieri non potuit: quare antè primum motum suisset motus, quod est absurdum. Nunquam igitur motus cœpit esse.

Tertium argumentum, ex eodem libro tex. 10. Tempus sempiternum est: nam si cœpit esse, verum erit dicere, aliquando tempus non suisse, & nó esse téporis priùs suisse, quam esse illius; at priùs, & aliquando, sunt disterétiæ ipsius temporis; ergo antè generationé temporis, suisse tempus. Quod si tempus sempiternum esse necessariu est, motum item oportet æternum esse. Vt enim in 4. Phy. ostensum

fuit, tempus, vel est motus, vel non est sine motu.

Quartum argumentum, ex codem libro tex.11. Absque ipso, nunc, nullum tempus esse potest; omne autem nunc, cùm sit præsens, est intermedium, nempe sinis præteriti, & principium suturi;

nullú igitur tépus aut esse, aut cogitari potest, ante quod aliud tépus non suerit, & post quod aliud tempus suturum non sittob quametiam caussam, motum, sine quo tempus esse nequit, principio & sine carere neceise est.

Quintum argumétum, ex eodem libro tex. 15. Nihil inordinatum elt e rum, quæ secundùm naturam fiunt. Natura enim caussa est ordinis an omnibus; ordo autem omnis in quadam proportione cossisticins into autem quasi tempore Deum quieuisse, posteà verò aliquando mundum secisse, huius autem nullam este disserentiam, quare nunc potiùs, quàm priùs, neque rursus aliquem ordinem habete, non ampliùs naturæ est opus. Nam quod secundùm naturam sita simpliciter ac semper ita sit, vt ignem naturaliter serri sursum: aut si aliquando non ita sit, subest naturalis caussa, & probabilis ratio potest reddi, cur non ita siat, vt in monstris euenit. Non igitur Deus ab aliquo initio mundum condidit.

Sextum argumentum, ex eodem libro tex. 33.8 ex libro 2.de Gemerationa tex.56. Idem manés idem, semper est natum facere idem; cùm igitur Deus semper idem sit, & immutabilis, ac semper codem modo permanens, vel semper mundum fecit, & faciet, vel núquam secit, nec vnquam faciet; aliquado enim non facere, & aliquando fa-

cere, varietatem quandam arguit in opifice ineffe.

Septimum argumentum, ex codem libro tex. 76. Motus circularis, non habet actu terminos, à quorum altero dicatut incipere, ad alterú verò terminari; sed semper est in principio, medio & fine, vel potiùs nunquam est in principio, medio, & fine; ex quo sit, ve motum

circularom principio,& fine carere necesse sit.

Octanú argumentú, ex 1. de Colo tex. 20. Colú est ingenerabile, & incorruptibile; ná quicquid gignitur, ex cótratio, & subiecto gigni oportet, contrariorum autem corporum contrarij sunt motus; portò motui circulari nullus alius motus contrarius esse potest: quo sit vi colum contrario careat, ac proinde ortus & interitus expers

sit. Non igitur mundus esse cœpit.

Nonum argumentum, ex eodem libro tex. 22. Omnes gentes faciunt cœlum, locum, ledem, atque domicilium Deorum; quod si locus congrués esse debet iis quæ in ipso sunt; oporter cœlum sempiternum esse, quemadmodùm Dijæterni sunt. Prætereà, ex omni téporum memoria, quod quidem monumétis proditum sit, nulla vnquam aut in vniuerso ipso cœlo, aut in aliqua parte eius sacta mutatio dicitur quæ ipsum corruptioni subiectú esse significer. Quinetiam ipsum nomé cœli ab antiquis impositum, hoc quod diximus uon obscurè indicat: æthera enim nominare voluerut, quòd ipsum æterno

Digitized by Google

æterno, atque irrequieto ambitu circumagi viderent.

Decimum argumentum, ex 12. lib. Metaph. text. 30. Opifex mundi eiusmodi est, vt substantia eius sit actus omni carens potentia; at si non semper operaretur, sed aliquando quidem ageret, aliquado autem ab actione vacaret, interdum esset opisex potentia, interdum actu; quare non esset omninò expers potentia. Ab aterno igitur mundum condidit.

Vndecimum argumentum, ex eodem libro text. 48. Optima, ac perfectissima dispositio Intelligentiarum, est mouere orbes, & quæ sub ipsis sunt; sic enim suam bonitatem, & perfectionem aliis rebus communicat, quod est maximè proprium boni, & perfecti: hac etia ratione euadut caussæ aliarum omnium rerum in genere caussæ est ficientis, & sinis. Quare si mundus non est æternus, Intelligentiæ ab æternitate ociosæ, ac imperfectæ sussent.

Duodecimum argumentum, ex 3. libro Phy. tex. 48. & 56. Deus & natura semper faciunt ex possibilibus, quod melius est; melius auté est mundum esse, ac semper esse, quàm non semper esse; est autem hoc possibile, qui enim de nouo factus est, potuit antè sieri, & ab æterno sieri; niss fortè potentia Dei varietur suscipiens magis & minùs. Porrò, sicut melius est esse, quàm non esse, ita melius proculdubiò est semper esse, quàm non semper esse; mundum igitut semper suisse, & semper fore melius est, quàm non semper fuisse. Ergo Deus ab æterno mundum secit.

## Respondetur ad argumenta Æristotelia. C A P. 111.

N Prima, & octaua ratione, ponitur ac sumitur, quasi certú & indubitatum, creationem esse omninò impossibilé, hoc est, nullam rem ex nihilo sieti posse, omném que productioné cuius libet rei, vel esse motum, vel cú motu ne-

cessario coniúctam: quod fundamentu, quàm sit vitiosum & fragile, perspicuum est ex iis quæ docuimus quinto libro huius operis, vbi de creatione disseruimus & multis argumétis probauimus, creazionem non esse impossibilé; quare supradictas tres rationes Aristotelis, quæ tali sundamento nituntur atque sulciuntur, instrmas esse necesse est. Nam & primam materiam, & primum mobile, & omnes occlos de nouo productos esse dicimus, non per motum Physicum & exaliquo subiecto, vt Aristoteles argumentatur, sed per creationem ex nihilo.

Ad tertiam.Illa vocabula(priùs)&(aliquando) fiîc non designam

vllas differentias téporis veri & realis ; sed vel imaginarij, vel tátům fignificant motum no semper fuisse: non secus ac illa (extrà) vel (fuprà) mundu nihil esse; quo modo loquedi vtitur Arist. 1. lib. de Cœlo tex.99.non fignificant differentias loci, cú extra & fuprà primum cœlum nulla sit differentia veri loci. Ad quartă. Eiusdem sententiæ est, negare motú & tempus æternű esse, ac omne, nunc, esse medium inter præteritú & futurú: qui enim diceret aliquam linea, cuius extrema non cernuntur, finitam esse, negaret vtique omne punctu illius linez medium esse, idest, principium, & finem linez. Quare sumitur in argumento, id quod est in questione. Ad quinta. Ratio cocluderer, si Deus ex necessitate mudum fecisset; oporteret enim, aut mundum æternum esse, sieut est Deus, vel Deum non semper fuisse idoneŭ ad esticiendum mundŭ: cùm autem nulla necessitate adductus Deus, sed liberè quæ extra ipsum sunt producat, quemadmodú in iis que fiunt à libero arbitrio, no eadem ratio quereda est, atque in rebus naturalibus quæ fiunt ex necessitate quadam naturæ, atque eodé ferè modo: sic etiam in Dei operibus non est idem requiren-· dum, quod in aliis rebus; nec ea sunt exigenda ad normam agentium naturalium, nec ad leges naturæ astringenda. Neque verò si voluntatis diuinæ nulla ratio certa, & manifesta assignari potest, cur tunc & non antè fecerit, ideò quod dicimus negandú est, quàm enim multa funt, quæ non proptereà negamus, quòd corum caussæ nos lateant? Ad sextam. Ab agente per intellectum cuiusmodi est Deus, prodit effectus, no secundum esse illius; alioquin omnia haberent esse divinum, nec posset distinctio rerum corporearum, & incorporearum ab iplo immediate proficilci; sed tantum secundum præscriptionem atque definitione intellectus & determinationem voluntatis Dei:vnde licet Deus æternus sit, tamen quonia ab æterno voluit mundum facete non quidem æternum, sed nouum, ideò non æternus, sed nouus extitit. Fuit igitur in Deo æterna voluntas, vt esset mudus nouus. Quare, nec in esse, nec in intellectu, nec in voluntate artificis, ob nouam molitioné mundi, mutatio vlla contigit. Ad septimam. Principium & finis motus circularis, non penes mobile tantum attédi debet, alioquin nullius corporis rotundi motus, vt pilæ vel globi, aut initiú, aut finem habere posset: sed penes motorem, qui ab æterno decreuerat vt aliquado motus cœli inciperet: fuir auté motus circularis cu colo productus à Deo: vel effectus est ab Intelligentia, quæ cum primum orbis cælestis est à Deo coditus, vim suam ad eum mouendum applicuit. Ergo licèt motus circularis non habeat ex parte circuli certum aliquod initium vnde incoperit, habet tamen ex parte mouétis Intelligentiæ (pendet autem ex moucute

mouente duratio motus) quæ non semper mouit, sed ab aliquo principio moueri. Ad nonam. Vt verú sit, cœlú ab omnibus putari locum Dei, nó tamen ex eo efficitur, vt sempiternú, sit quemadmodú Arist. placuit: non enim cœlum sedes, ac domicilium Dei esse dicitur, quass Deus illo indigeat ad coleruationem, vel ad habitatione; sed quia in eo suprà cæteras res creatas, vim, magnificentia, atq; gloria sua clarissime ostendit. Vide enim, quam multos ipse ex antiquis Philosophis comemorer, & in 2.tex.lib.8. Phyl. & in vltima parte 1. lib. de Calo, qui longè aliter senserint, quàm Arist.non facietes mundum æternú sicut ipse facit. Quò autem, nec in cœlo, nec in aliqua parte eius vlla vnquam mutatio visa fuerit; id quidem arguit cœlum esse incorruptibile, & ingenerabile motu Physico, non autem non esse producum à Deo per creationem. Ad decimam. Esse opisicem, vel creatorem, est respectus quidam Dei ad creaturas, in creaturis quidem realiter existens, in Deo autem non, sed secundum ratione, & terminatiuè. Quare, aliquid de nouo facere, nullam nonitatem, aut varietatem ponit in Creatore, sed tantum in creaturis; ideò enim dicitur de nouo Creator, quia aliquid de nouo creatur ab ipso, propter nouitatem creaturæ, non ipsius Creatoris: sed hoc infrà exponetur accuratiùs. Ad vndecimam. Otiosum, & imperfectum est, quod non obtinet finem suum, aut caret dispositione necessaria ad consequendam perfectionem luam.Dei autem , qui per le & ablolutè est beatus , ac libi fufficiens, finem aut perfectam aliquam dispositionem ponere in relatione aliqua ad creaturas, quarum ipse est auctor, absurdú est. Sicut igitur Deus ex se habet esse, & non in ordine vel ex relatione ad creaturas:ita ex se habet omné suam persectioné. Itaque, licèt nulla esset res creata, nihilominus tamen Deus, æque atq; núc est, beatus & perfectus esfet. Ad duodecima. No potest mudus æternus esfe, aut certè melius est eum non fuisse æternú:non quidem, quia opifex no fuerit semper æquè potés, & idoneus ad efficiendű mundű; sed quia vel repugnat creaturæ, vt Creatori suo coæterna sit: vel quia posita æternitate mundi, permulta videntur inde absurda sequi, vt infrà monstrabimus; vel quia cu mundus ad demonstranda Dei gloriam conditus sit (omnia enim, vt est in sacris literis, propter semetipsum operatus est Dominus) cius infinita potentia, libertas voluntatis, prouidentia omnium rerum, denique perfecta independentia à rebus ceatis clariùs elucet in noua effectione mundi, quam in eius æternitate.

Verum de argumentis Atistotelis, hæc sint dicta; deinceps ad expositionem & constitutionem eorum argumentorum, quibus æternitatem mundi Proclus pugnaciter præstractéq; desendit, veniamus. Hæc autem argumenta, ex eo opere quod Philoponus eadé de re có-

tra Proclum scripsit (nam Procli pro æternitate mundi scripta, interciderunt) depromemus. Et quæ Philoponus refellens Proclum, cognitu digna prodidit, ca nos in hanc nostrau disputationem, suo quodque loco inseremus.

Viginti argumenta Procli pro aternitate mundi, & Solutiones corum.

CAP. [111.

#### PRIMVM ARGYMENTVM PROCLI.

I mundus ortum habet, cur non antè factus fuit, quàm nos asserimus esse conditum? Præsertim cum Deo tribuamus infinitam facultatem, & affirmemus mundum multò ante potuisse condi.

#### RESPONSYM AD PRIMYM PROCLI ARGYMENT.

C Icur, quia infinitu, aut in magnitudine, aut in numero, actu in na-Deura constare non potest, (ve plurimis, sirmissimisque rationibus demonstrauit Arist.tum in 3.lib. Phy. tum in 3.libro de Colo) sed necelle est rerum omnium & molem, & numerum finitum esse: ridiculum est quærere, cur non plura, & maiora, in mundo procreata sint à Deo; quando qui de sine dubio poterat id facere; etenim cú illa quantacunque, & quotcunque forent, oporteret esse finita, semper eadem maneret dubitatio; cur non plura, & maiora facta fuissent. Eadem ratione dicendum est de mundo; cum enim res mundi, sicuti nec magnitudine, atque numero, sic nec dutatione infinitæ creari potuerint (vt mox docebimus) sed necesse est omnia aliquando primuen cœpisse, ridiculum est quærere, cur no antè mudus factus suerit, semper enim eadem hæreret quæstio. Adde, quòd tunc, & non antè fa-Au esse mundum, pendet ex voluntate sola opisicis, cui tunc libuit facere, & non anteà; ea enim agentia, quæ voluntariè, ac liberè operantur, plerunque ita agunt, tantum quia sic volunt, ve pictor pingit nunc & non post, tantu, & non plus, interdum no aliam ob caussam, nisi quia ita vult. Qnocirca in his verum est illud, quod vulgò ia chari solet, sit pro ratione voluntas. Et licet Deus nihil agat sine summa ratione mundumque tunc, & non antè vel post factum esse, non casu acciderit; rationé tamé huius rei quærere, ac perserutari velle stultum est; cum plurimarum retum, etiam vilissimarum, quas ante oculos habemus, & sensibus y surpamus, caussas penitus ignoremus.

Satis

76

Satis igitut sit; mundum vel non potuisse vel non decuisse sieri ab æterno: cur autem non antè, aut post sit sactus, quèm est sactus, cum id ex libera Dei voluntate pendeat & occulto nobis eius consilio, præstat piè ignorare, quèm curiosè ac superbè perserutari.

#### SECTION ARGYMENTUM PROCLI.

De natura boni est, seipsum cum aliis communicate, suamque bonitatem aliis rebus, quantum sieri potest, impertiri, et id maximè conuenit summo bono, qui Deus est. At si mundus non sit ab æterno, per æternum (vt ita dicam) tempus, Deus nihil egit, estuam bonitatem non communicauit. Quæro, aut potuit ab æterno mundum creare, aut non, si potuit, aut voluit etiam, quare secit, quid enim ei obstare potuit? si nosmit, ergo non est summè bonus, et inuidia tangitur: id quod impium est cogitare, ne dum soqui, aut sentire. Sin autem voluit sed non potuit, ergo est sinita vi, e circunscripta facultate præditus, e inæquabilis, e non simplicissimus, quando in eo non est cadem, ac par voluntas e virtus, atque potentia.

#### AD SECVEDUM ARGUMENTUM PROCLI

Vm dicimus mundum ab æterno non fuisse factum; nec de bonitate, nec de potentia opisicis quicquam detrahimus: sed asseria
mus æternitatem aduersari, ac repugnare conditioni eius quod sit.

Si enim mundus à Deo sactus est, ab eo suum esse, ac durationem accepit; at si coæternus ipsi suit, non potuidaccipere. Nam quod semper est, quomodò ad ipsum esse produci potest? omnis enim productio aliquid nouum necessario signisicat, loquor de productione
creaturæ, quæ sit ad extra. Prætereà, si mundus superatur ab opisice
in esse, ac duratione; quare múdus erit posterior ipso & non coætersin esse, ac duratione; quare múdus erit posterior ipso & non coæternimus; in qua caussa non antecedat essecui. Prætereà, si spudus est ab
æterno, sequentur hæc absurda; infinitum esse transactum, erút enim
ysque ad húc diem infiniti anni transacti: & dari maius infinito, nam
aumerus annorum transactus infinitus, augerur per additionem

Digitized by Google

annorum, qui sequuntur: & multiplicari infinita, nam si species cum mundo sunt æternæ, secundum vnamquamque speciem erunt transacta infinita individua, immò erút præterita infinities infinita, ná víque huc præterierunt infinitæ horæ, & infinitæ dies, similiter hebdomadz,menses,anni,lustra,szcula,& alia huiusmodi infinita: infinitú autem, neque à finito, neque ab infinito pettranfiri posse, demostrat Arist. 6.lib. Phys. Præterea, essent actu infinitæ animæ rationales; siquidem illæ sunt immortales, & in vnoquoque homine vna. Nec valet dicere, infinitum in actu non repugnare iis, que materia, siruque carent. Nam Arist.in 3. Phys. 41. de omni numero vniuerse loquens asserit eum infinitum esse nullo modo posse. Neque etiam valet dicere, mundum secundum partes æternas, vt Angelos, & orbes cælesterno existere potuisse, non autem secundum partes corruptibiles & que per successionem multiplicantur; hoc enim est dicere mudum non nist imperfectum, ac mutilum existere potuisse. Neque rationi consentaneum est dicere, entia nobiliora, & persectiora ab æterno fieri potuisse, ignobiliore verò, atque impersediora non potuisse; si enim quod maius est potuit sieri, ergo etiam, quod minus est: & si corpora cœlestia fuissent ab æterno, æterno tempore fuissent priuata suo motu naturali, quorsum enim ab æterno mouerentur, si nihil potuit ab æterno per motum produci? & sic ab æterno Intelligentiz motrices fuissent otiolz, & sanè hoc non dicitur connenienter congruentérque sententiæ Aristot.qui & motum cæli,& species omnes, & generationem æternam else pluribus in locis manifestè asserit. Præterea, hinc necessariò fieret, vt infinitum, quà infinitu eft, cognitum esset, Intelligentiz enim, cum zternz fuerint, infinitum, quod iam transactum est, cognoscerent: nam si cognitionem horum inferiorum iplis adiment, attamen conversionem cœlestis globi qua quæque conficit necessariò cognoscit: conuersiones autem eiuscemodi quemadmodum & dies innumerabiles iam extiterut. Quocitca infinitum percipitur ab ipsis. Nisi quis (quod tamen absurdissimű est) fingeret obliuionem præteritarum retum in eas cadere: quod fi infinita cognoscunt, vnaquæque erit infinitæ virtutis, ac essentiæ; ná plura simul perfect è cognoscere, est maioris perfectionis; ergo simul infinita, erit perfectionis infinitæ; erunt igitur non vnum infinitum actu, verùm complura.

Si quis autem putet, mundum, & si non est æternus, potuisse tamen sieri ab æterno, posset aliter ad hoc argumentum ita respondere. Licet Deus potuerit creare mundum æternum, id tamé facere noluisse, quoniam ita melius erat; vel quia ex noua molitione mundi, manifestius, cersiusque cognoscitur persectio, & gloria Dei (cuius

## LIBER DECIMVSQVINTVS.

( cuius caussa mundus est coditus) quam ex æternitate eius: vel alias ob caussas, que nos mortales humane inscitie caligine circunfusos, ceu alia pleraque, latent.

#### TERTIVM ARGYMENTYM PROCLI.

Liqui effectus lunt limul cum luis caussis efficiétibus, 🕰 neque priores, neque posteriores ipsis : exépli gratia, corpora opaca quæ sunt in lumine, sunt simul cum ea vmbra, cuius caussa sunt. Sol etiam efficit lumen, cum quo tamen simul est, neque antecedens ipsum, neque subsequés. Ergo mundus, etsi à Deo sit conditus, nihilominùs tamen potest esse coaternus ei. Neque pugnant hac inter se,vt effectus sit tempore simul cum sua caussa efficiente.

#### AD TERTIYM ARGYMENTYM PROCLI.

E quoniam vinbræ, victosum est duabus de caussis. Primum quidé, quoniam vinbra nó est per se res aliqua, sed tantum mera negatio, seu privatio luminis; at mundus est res quædam habens consiftentiam. Sed dicet quispiam, vmbram non esse meram negationem bra, an enspe luminis, alioquin esset tenebræ; atqui in vmbra colores cernimus, stium, an qui sine lumine videri nequennt; est itaque vinbra lumen quoddam tantummed) imperfectum. Verùm hoc foluitur ad hunc modum. Vmbra lumen prinationm. quidem habet, at non à corpore cuius est, sed ab illuminante, quòd tamen lumen illud sit imperfectum & maiori perfectione carens(id quod privationem quandam esse constat) caussa est ipsum corpus opacum, impedit enim obstatque ne illa pars aeris possit persecte illustrari à sole. Rectè igitur in principio dictum fuit, vmbram, quatenùs efficitur à corpore opaco, solum esse privationem luminis:nam vmbra,vt est lumen,est ab illuminante; vt est subobscurú & imperfectum lumen, est ex corpore opaco. Deinde, alio quoque vitio exéplum vmbræ laborat; neque enim omnind verum est, corpus quod est in lumine, vmbram necessariò emittere. Nam si sol in eo puncto sit, quod corpori respondet ad verticem, quemadmodùm apud eos accidere solet, qui incolunt loca subiecta Æquatori, vel quæ víque ad tropicos extenduntur, palàm est sine vmbra esse ibi corpora subjecta, ea certe, quæ cum terra ita continuata sunt, ve nihil aëris interiectum sit. Ymbra igitur, tum quod nihil est, tum

Cc ii

quia non necessariò producitut à corpore quod est in lumine, nonpotest esse imago, & exemplum idoneum eius, quodin præsentia inquirimus.

Pulchra confideratio lu-

Alterum exemplum, nihilo plus valet ad propositú concludendú, quam prius. Etenim lume solis est duplex. Vnum, quod in ipsius sominu solaris. lis globo hæret, quod solis, vt astrum quoddam est, essentiam proculdubid costituit, ab eo enim sol obtiner, & vt sit sol, & vt sol nominetur:quocirca effectus eius esse nullo modo potest. Múdus igitur, qui effectus à Deo esse, & ad naturá eius nulla ratione pertinere ponitur, non recte comparatur cum tali lumine. Alterum lumé est, quod à sole diffunditur per aëra, ipsum collustrans, hoc autem subinde gigni, atque interire, costat ex eo, quod iplum excipiunt tenebræ,& lole nubibus obducto, interciditur: tale autem lumé dependet à sole, habés esse suum in fieri, perinde arque motus, & tempus. Vnde, cũ primùm corpus quod illuminat disiungitur, statim, quod erat in aere lumen, ita deficit, vt ampliùs non fit. Existimamus igitur semper in aere nouum lumen gigni. Nam non aliter per continuationem quandam à corpore lucido, lumé in aem defluit, quam aqua de fonte scaturite solet: vel certè moto sole non idem lumen maner in aëre, sed aliud atque aliud gignitur; non enim lumen est corpus. quod moto sole ipsum quoque ex vno loco in alium locum secundùm solis motum moueri quear, sed est accidens in subiecto sic inhærens, ex cóque fic pendens, ve fine interitu fui, ab co nó poffie abiungi. Neque verò lumen quod est in aëre tantummodò interit; verumetiam illud, quod cœlestibus globis impertitur à sole. Cui rei sidem faciunt eclipses lunz, cuius lumé in defectionibus quidem, totum confertim deficit, sensim autem in reliquo toto tépore. Cætera autem astra idem lumé perpetuò retinere videntur, proptereà quòd ob continuationem orbium nihil incurrere potelt, quod ex obscurare queat. Tale autem lumen obnoxium esse interitui, etiam ipse Proclus affirmat in eo libro, quem scripsit de Lumine. Quare lumé quod est à sole prosectum, non erit simul perpetud cum ipso sole. Non igitur referet similitudinem mundi, qui ponitur vnà esse ab æternitate cum iplo opifice. Ex hilce igitur quæ diximus, perspicuum factum est, neutrum Procli exemplum ad ostendendum mundum cozternum opifici esse potuisse, accommodatum esse.

Posser etiam argumento Procli aliter occurri. Etenim si ponarur vmbra & lumen elle suis caussis efficientibus coæterna, nihil videtur sedui maniseste absurdum & impossibile. At opinioni que ponit mundum Deo coæternum, necessario & aperte consequentia 'funt quamplurima gratuissimáque incommoda, que suprà in confu-

tatio-

- ratione lecundi argumenti indicata funt, & infra fubriliùs exponétur. Qui autem opinatur mundum potuisse fieri ab æterne, respondereni; Proclum quidem suo illo argumento probate mundum potuisse fieri cozternum Deo, quod ipsi non negantinon tamen suisse factum zternumid quod bunc in quaftione verlatur.

🥆 Stæterna idea mundi, ad qua Deus respicions, mundu L'fabricatus estidez auté essentia in co conflit, quod est, exemplar esse alterius, quod est imago eius. Exeplar auté & imago, cu lint ex numero corti, quæ cum alio confertitur, simul sunt, neque vnum sine altero constare potest. Ex his necessariò consequés est, ve quando quidé idea & exéplar mundi, aternu est, mundus itidem, qui est imago eius, sit aternus. Alias necessarium est, aut exemplar non esse æternti, fi imago cius no sit; aut esse exeplar sine imagine; aut mundi exemplar nullum effe; quorum omnium nihil est quod cum veritate, ac recta ratione non pugnet.

## AD QUARTUM ARGUMENTUM PROCLL

DRima hypothelis, esse ideas omnium terum, quales Plato ponebat, Platonis quidem illa est senteria Verum difficilis treditu, & nitate idea ab Aristor. plurimis locis acerrime oppugnata & pene labefactata. mundi recta Caterim disputationis gratia, concedamus eam Proclo. Altera ta-concludator men, quam ei subiungit, est manifeste falla : nempe, quod essentia idea he referriad aluid, hoc est, esse exéplar alterius, Etenim, ant idea mundi est substantia; aut non est; & sanè Plato ideas substantias primas & nobiliffimas esse censer; & cum mundum animal quoddam perfectum, & substantiam codem statu permanétem appeller, multò magis iplum eius archetypum substantiam esse oportet. Si idea mundi substantia est essentia cius non colistet in relatione ad aliud, est enim substantia ens absolutum, nullius vel subiecti vel termini adminiculo, ve consistat, indigens. Ea verò quæ referuntur ad aliud, accidentia funt, & non per se cohærent, sed fundantur in alio, & opponuntur inter le, quæ lubstantiæ nullo modo coueniunt. Non erit igitur essentia idea, exemplar esse alterius, & referri ad aliud. Quòd Ii idea mundi non in eo, quod lit exemplar mundi, luam ellemia ob-¿tinct, non est necesse, hidea mundi æterna fuccis, continuò múdum C¢ iii

quoque zternum fuisse. Sicuti, quia essentia Sophronisci no est posita in eosquod est esse patrem Socratis, non sequitur, vt statim atq; fuerit Sophroniscus, fuerit etiam Socrates, sed benè cùm primùm Sophroniscus cœpit esse pater, tum quoq; necessariò fuir Socrates. Sicuti etiam Rex est exemplar eius imaginis, quæ ad similitudinem illius effingitur, & tamen, quia essentia Regis non consistir in eo, quod est exemplar esse alterius, non sequitur, vt statim atque Rex fuit, etiam fuerit imago eius. De idea mundi eodem planè modo & · sentiendum, & loquendum est. Si autem idez substantiz non sunt per le sublistétes, erunt notiones, ac rationes quædam, secundú quas opifex, qui eas animo comprehensas tenet, operatur. At ne sic quidé necesse erit vt vna cum rationibus artificialibus, sint opera, quæ secundum ipsas fiunt. Etenim domorum, & nauium fabricatorem esse licet, qui domus, vel nauis ideam in mente habeat, nondum tamen secundum eam fabricetur. Quare, ne sic quidem necessariò sequitur, vt si mundi idea sempiterna sk, mundu quoque sempiternum fuisse necesse sit. Quinimmò, si Deus qui summa prouidetia omnia gubernat, res antequam sint, præuidet atque prænoscit, vt est communis omnium animis insita sentétia, & hoc testatur Proclus in opere, • quod de decem contra prouidétiam Dubitationibus composuit, & Plotinus in libro, quem de lis quæ mente percipiuntur, & de Bono conscripsit; palim est, omnibus rebus que oriuntur, ideas, & rationes architectrices antecedere. Denique, si Deus ageret ex necessitate natura, fortasse Procli argumentum probabile esset, cum autem no sic, sed liberè agat, nec eius naturalis perfectio ex molitione mundi pendear, vt suprà ostendimus, nulla ratio est, ex æternitate idearum quæ naturaliter sunt in Deo, quinetiam rosunt idem quod Deus, externitatem rerum, que libere à Deo ad carú que in iplo sunt idearum similitudiné esfectæ sunt, velle concludere. Nam nec homines qui ex arte operantur libere, necesse est simul atque alicuius operis formam, & ideam animo expressam renent, opus iplum perficere: sed plerunque euenit ideam operis, esse ipso opere antiquiorem.

## QVINTYM ARGYMENTYM PROCLI.

Aussa efficiens, aut semper est actu, aut aliquando est potestate tantum; & siquidem actu semper sit, essectus etiam semper erit; caussa enim si actu suerit, essectus actu erit, & si illa potentia, hic quoque potentia. Prætereà, id quod est potétia, reducitur ad actum, ab eo quod est actu,

vt calidum potentia, à calido actu similiter opifex potentia, euadet artifex actu; ab co qui est iam actu opifex. Opifex igitur mundi, vel semper fuit actu efficiens mundum, & sic mundum item semper fuisse necesse est; vel aliquando fuit in potentia efficiens; ergo ab alio efficiente qui actu fuit, reductus ell'ad actum. Sed quæro de hoc, an semper reducebat illum ad actum, & sic ille semper actu fuisset opifex, id quod repugnat politioni: vel non semper redu--cebat, sed poterat tantum reducere; ergo erat aliud, à quo ex tali potentia ad talem actum traheretur; & similis quastio de hoc fiet, & dealio item atquealio; aut igitur erit progressus in infinitum in esticientibus, quod maniseste fallum, atque adeò impossibile est; aut necessario fatedum erit opificem mundi, semper actu efficientem fuisse, & proinde mundum semper extitisse. Quare mundus æternus cst.

## AD QVINTYM ARGYMENTYM PROCLI.

Vplici significatione nomen potentiæ vsurpatur apud Philoso-Dephos. Primò, pro naturali quadam habilitate, vri puerum adhuc potentia rudem, dicimus potétia Grammaticum esse, proptereà quòd sit aptus ad eam discendam. Deinde, pro habitu, quæ præditus, potest benè promptéque operari, sed fortasse vel aliis rebus occupatus, vel quix non vult, nequaquam operatur: vt qui iam artem Grammaticæ didicit, potest quidem, at non semper Grammatice agit. Et hic quidem habitus, respectu prioris potétiæ, potest appellari actus, sed respectu earum actionum, quæ proficiscuntur ex iplo, dicitur potentia:potest igitur hic habitus, si comparetur cum præcedente potentia, nominari actus primus, ad differentiam secundi, qui oritur ex ipso: si verò conferatur cum actu quem iple gignit ac parit, poteft rite nuncupari potentia secunda, ad differentiam primæ, quæ præcedit talem habitu. Est igitur duplex potentia; prima & secunda, duplex item actus, primus, & secundus. Sed potentia secunda, & actus primus, re non differunt, sed ratione tantum: atque hanc quidem distinctionem potétiæ, tradit Arist. in 8. lib. Phy. tex. 32. & lib. 2. de Anima, tex. 54. & 55.

Ex his perspicuum estillud primu pronuntiatu Procli, si caussa est actu, effectus quoque erit actu; intelligendum effe de actu fecundo, non primo: exempli gratia, a præceptor actu docet Grammaticam, Cc iiij

necesse est aliquem esse, qui actu doceatur, Grammaricam; & si ædificator iam ædificet, erit quoque aliquid, quod edificatur. At de primo actu non est verum. Fit enim, vt ædificator partum habeat æchicandi habitum, ipse tamen actu non æ sificet, neque quicquam ædificetur.

Secundum autem pronunciatum, nempe id quod est in potentia tale, reducitur ad actum ab eo, quod est actu, ale; intelligédum est de eo, quod est in prima potentia: puer qui potest esse Gramaticus actu, eruditus, doctifique ab eo, qui actu tenet Grammaticam. Non est autem verum in secunda potentia: is enim, qui imm comparauit sibi habitum Grammatices, si quando non operatur, est tunc in potétia, sed, ex tali potétia non excitatur, vel traducitur ad actu ab alio, sed à seipso cum vult; aut si agens suerit naturale, vt ignis, cum amotum suerit impedimentum obstans eius actioni. Quocirca sicet ex hoc colligere, opisicem actu primo, non necessario esse simul cum essecut un etiam, eum, qui sit opisex habitu, qui, vt diximus, appellatur poten-

tia secunda, non ab alio, sed à seipso traduci ad actum.

Hinc elici potest solurio argumenti, quod est fallax, & captiosum ob homonymiam vocabuli potentia, & actus. Affirmamus Deum esse opificem habitu, vel secunda potentia, non quod in eo sit aliquis habitus, vel aliqua potentia, sed ob similitudinem quandam, & quo planiùs res intelligatur; virtutem diuinam, secundum quam no semper operatur, quando vult tamé, optime, facillime, promptistimé que operatur, nomine habitus & potentiæ secundæ nominamus. Cum ergo Dous, non fuerit ab æterno opifex mundi actu, fed, vt ita loquar, habien; quoniam ab æcerno habuit perfectissimam vim arque parellatem condendi mundum: sed quia voluit ab aterno, vt mundus denono conderetur, & initium aliquod suz durationis haberer, ideò fine vila fui mutatione, tunc, quando decreuerat, mundum de nono condidit : cum igitar ita res habear, non oportet mundum fimulesse cum ipso Deo, neque Deus reducerurad actu condendum mundum ab alio, sed à seipso: sicut pictor callens scientiam pingendi, ism non indiger alio cuius ope adiutus pingar, sed quando liber ei, pingere potek. Alia etiam, que assumentur in argumento, non funt omnino vera: ve illud, omne quod in potentia est, teduciab alio ad actum. Due funt enim viz sciendi, ex sententia omnium Philofophorú;via disciplinæ,& via insentionis: qui enim indoctus abundancia quadam, & naturali felicitate ingenij, per se aliquam scientiam inucuit, is ex potentia sciente sit actu sciens, à se non ab alio. Neque illud alrevum verum est, quiquid est potentia tale ab eo, quod effactu tale, reduci ad actum : Tirpes enim fiunt actu dulces, alba, vel alio colore affecta, non ab co, quod est actu dulce, vel album,

77

Bum, sed beneficio aquæ, qua irrigantur, & solis; & hoc perspici potest in omnibus generationibus, quas naturales Philosophi æquiuocas vocant. Niss propositio intelligatur, non de eo, quod est actutale formaliter tantum, sed vel virtualiter, vel formaliter.

#### SEXTUM ARGUMENTUM PROGLI.

Eus auctor est mundi omninò immutabilis ; ergo vel· Dab æterno mundum fecit, vel nunquam fecit: nam sialiquando, non fuit factus mundus, & aliquando fuit fa-Aus; ergo Deus ex non faciente ad faciendum mutatus est; quare Deus mutabilis est. Et cum omnis mutatio sit imperfecta quædam actio tempore indigens, & ad perfectionem aliquam acquirendam tendens: tempore inquam indigens, vipote, sine quo nullus motus perfici queat, erit Deus imperfectus aliquo indigens. Quamobrem, quia æternitatem mundi negant, etsi cupiunt esse pij erga Deum, funt tamen, (vt ex iis, quæ iam diximus perspicuti est) ergaipsum valdè impij. Possumus igitur breuiter concludere totam rationem ad hunc modum. Si Deus priùs non facicbat mundum, & posteà fecit; ergo mutatur: si mutatur; ergo mouetur, quoniam omnis mutatio, vel est motus, vel non fit sine motu: si mouetur, ergo est imperfectus: quod enim dealbatur non est perfecte album : si ctiam mouetur, indiget tempore, quoniam motus necessariò fit in tempore.Quæ si absurda sunt, & omnia tamen pendent ex illo,, quòd Deus ex non faciendo ad faciédum migrauerit, certè illud falsum erit; quare ab æterno Deus mundum fecit..

## AD SEXTYM ARGYMENTYM PROCLI.

V Erum est, motum esse actionem impersectam: & omnem mutationem, vel esse motum, vel non esse sine motu. Sed quòdomne transiens à non faciendo ad faciendum, necessario motum. Subcat, falsum est: nam non faciens, habitu tamen & potestate saciendi præditus posteà, quum ei libet, ex tali habitu actiones promite absque vllo motu. Si enim ex habitu faciente euaditactu agens per aliquem motum, is vel etit diuersus ab essectione, vel etit ipsa esse-

ctio: si erit diuersus, vel erit habitus, & hoc non, quoniam habitus rationem quietis potius, quam motus habet, quod enim habitu est tantummodò agens, quiescere potiùs, quàm moueri dicendum est; vel erit aliquid medium inter habitum & effectionem; & hoc non, quia in eodem instanti sinem facit non agendi, nullo tempore intercedente, in quo talis motus fieri queat; alioquin in illo medio tempore, neque faceret, neque non faceret, & sic inter contradictoria eslet medium. Erit igitur iplamet effectio, motus; at li ita lit, cum iuxta sententiam eorum, Deus semper mundum efficiat, etiam semper mouebitur; quare semper impersecus, ac temporis indigens erit. Quare in corum caput solers ipsorum inuentum relabitur. Non est autem omnis actio, motus, neque imperfecta, neque temporis egens; vt lenlas, & mentis actiones, que neque motus, neque imperfecte sunt, neque internallo temporis fiunt. Prætereà, si effectio esset motus quo moueretur iplum agens, tunc motus ellet in mouete; at non; est in mouente, sed in mobili; est enim actus mobilis, prour est mobile, quemadmodum Arist. definit in 3. Phys. & Aristot. 2. de Anima text. 57. & 58. ait ex habitu ad actum quempiam transire sine vllo motu : sic enim ibi scribit ; Quecirca non rette se habet dicere ipsum sciens eum seit, alterari ficut neque adificatorem cum adificat: hoc est, is qui habes scientiz habitum, deinde actu scit, & contemplatur, transit ab habitu ad actum fine vlla alteratione; quòd fi talis non alteratur, neque simpliciter mouebitur, non enim augebitur, vel minuetur, vel loco mouebitur. Non est autem magis perfectus Deus, quando aliquid actu procreat, quam erat antea cum potentia tantum procreans erattest enim per se, ac sine a alterius rei adminiculo omni ex parce perfecus; alioquin opera quæ facit Deus, Deo perfectionem tribuerent, & pertinerent ad essentiam Dei; quæ enim naturam alicuius perficiunt, partes sunt eius, ve rationale hominis, ve manus rotius corporis. Mundus igitur pars erit diuinæ essentiæ; erit igitur corpus Deus, corporeisque affectibus obnoxius. Quòd si Deus perfectus non sit, nisi mundus ab æternitate consistat, Deus perfectionem suam accipit à mundo; quare plura accipiet à suis operibus, quam illis ipse impertiatur. Cum enim illis det, vt sint, ipse ab illis accipiet, ve perfectus sit: pluris autem est perfectio Dei, quam natura. cuiuluis rei creatæ. At qui potest hoc fieri ? si enim perfectio ab essentia eius non differt, sicut Deus esse non accipit à mundo, ita neque perfectionem; & sicut elle Dei non pendet a mundo, ita neque perfectio eius. Adde, quod perfectio est in eo quod perficitur; at creatio & productio mundi, & aliarum rerum effectio, transcunt in res quæ fiunt. Et cum Proclus tribuat Deo prouidentiam, & efficientiam

tientiam rerum etiam extremarum atque minutissimarum, quarum tamen quædam extinctæ sunt, quedam nunc constant, aliæ verd suturæ sunt, necesse est dieat Deum potestate opisicem nunc esse, respectu rerum suturarum; sam si actu opisex sit, res suturæ actu iam præsentes essent ex ipsius sententia; si igitur potestate opisicem esse, impersectionem esse Proclus existimat, semper auté in mundo aliqua à Deo procreanda sunt, respectu quorum dum sutura sunt, est opisex potentia, necessarium habet omnind dicere Deum semper

imperfectum elle.

· Porrò, sciendum est actionem posse duobus modis considerati; vno modo, secundúm id quod ponit actio, vt actio, in agente: deinde, quatenus infert ex se passionem vel essectum: primo modo actio Dei est in actu ab æterno, non autem secundo modo: priori modo Deus non est caussa in potentia, sed in actu ab æterno: posteriori modo Deus non fuit ab æterno actu efficies caussa munti, quia non creauit mundum ab æterno. Et aduerte, mundum, & alios effectus esse in Deo antequam fiant in potentia actiua; neque hoc est absurdum, solum enim de iis quæ formaliter sunt in Deo, inconveniens est ponere aliquid in potentia in ipso Deo. Quocirca, oportet actionem secundum id totum quod ponit in agente, formaliter esse actu in Deo ab æterno, hec auté actio Dei & vis atque potestas omnium effectrix nihil aliud est qu'am efficax Dei voluntas, que in se semper est actu & invariabilis; tunc autem ab ea procedit effectus, quando vt procedar, & à sapientia Dei præscriptum, & à voluntate eius decerminatum fuit.

#### SEPTIMYM ARGYMENTYM PROCLI.

SI mundus conditus est, & peribit, necesse est tempus, quod vnà cum mundo necessario coheret, ortum quoque, interitumque habere: quare aliquando non suit tempus, & aliquado non erit tempus; sed (aliquando) certum quoddam tempus significat; ergo suit tempus, quado non erat tempus, & erit aliquod tempus, quando nullum tempus erit: que cum sint inter se pugnantia, necessarium est, mundum ab externo suisse.

## AD SEPTIMUM ARGUMENTUM PROCLI.

E St captiofum argumentum. Etenim verbum illud (aliquando) non fignificat propria, & naturali vi sua tépus aliquod certum.

sed tátum significat aliquid, vel non fuisse semper, vel no fore numquam. Chm enim dico crastinus dies aliquando erit, illud (aliquando)non sonat aliquod certum tempus, in quo crastinus dies futurus ! sit, alioquin illud tempus etiam esfet aliquando, & tursum illud, ac ita deinceps in infinitum: sed tantum fignificat crastinum diem, neque semper, neque nunquam, sed medio quodam modo fururum. Cum igitur dicimus aliquando mundus est factus, intelligimus mundum non lemper fuille, led habuille ortum, & principium, fimiliter cum dicimus aliquado mundus non erit, intelligimus mundum, vel morum, non semper futurum: seuti verbum, erat, vel fuit, non semper rempus aliquod fignificat, quonia bec tribuimus Deo. qui nullo pacto subest tempori. Plato enim in Timzo dixit, quoniam Deus probus erar, & nequaquam muidus, mundum condidic: & sicuti quando dicimus extra, vel supra cœlú nihil est, in hac oratione (fupra) & (extra) non fignificant aliquem differentiam loci, nife imaginaria, sic (aliquando) cum dicimus, mundus aliquando cerpici non fignificat tempus, nifi imaginatium.

#### OCTAVVM ARGYMENTYM PROCLI

A N non corpora nostra

ov Google

vult, si non vult, quomodò contra voluntatem eius dissoluuntur? si vult, quomodò improbus no est, qui quod bene compactú est vult dissoluere Quod si dicas, hac corpora mortalia no à Deo proxime effici, sed à Dus secundis, vel à caussis naturalibus procreari: hoc mhil obstat, quominus & ipse Deus, qui caussis secundis vim agendi tribuit, & cu iplis ad efficiendum concurrir, malus sic, & Dij secundi, leu caulla naturales, improba fint qua res pulchre compactas Biffoluant. Sane qua bonitate ductus initio mundum fecir, eadem fi voluerit, dissoluet, etfi dissolutionis ratio nos lateat; neque enim ea, quoru caussas ignocamus, temete, aut male fieri arbittati debemus, Posteà, facultas que ad actum nunquam deducitur, imperfecta te otiosa est, ve solent ipsi dicere; cum igitur Deus habeat sacultatem diffoluendi mundum, quomodò enim, qui nodum fecit & vincalum colliganit, nelciat aut non pollut iplum diffoluere ? vel igitus hec ficultas promourbitur ad aftum, quate mundus aliquando diffolnetur; vel nun quam teducetur ad actum, quare talia facultas imperfecta, & oriola erie. Adde, quod nec Anthoreti placeat, in xtermis aliquid effe, quod potestate cancium fot, vade est illa eius foutentia 9 lib, Meraphylaest. 17. What posentia avenum eft. Es illa erium in a Physic new 32 in perpensis non differe pollocib iglo elle. Deinde, fi felipere mundum malum est, cum ignus Deus possis soupdum folioere , habebir wirque Deus facultatem male agendi , & 96 aliquando malus cuadas. Quare, rel in Doo non elt facultas diffolpendi mundum. Er fir ner in iplo fuit facultas condendi , 9t fupra distinus, sel best, au fulnesemundum non est malum, au in Deo

Pollimus etam aliter al los argumentum, brenius subjectes, ad hunc morium. Quicquid ortain elé per mortum l'arthouse, d'abareme Phylicus, porelé réam amiliare interire per mortum l'arthouse. L'abareme Phylicus de contrada quod porel interire per mortum l'arthouse de contrada quod porel interire per mortum l'arthouse de contrada quod porel interire per mortum l'arthouse de contrada quod porele interire de generalité de contrada de l'arthouse de contrada de l'arthouse de contrada de l'arthouse de contrada de l'arthouse de l'arthou

NONVM ARGUMENTUM PROCLI.

Viuersi anima ortu caret & interitu; ergo mundus quoque ortu, & interitu vacare debet. Consequentia patet, quia no potest animal interire, aut non esse, cui anima eius semper adsit. Antecedens probatur, quoniam anima mundi à seipsa mouetur. Quare Plato in Phædro ait, animam nunquam natam aut caducam esse.

# AD NONYM ARGYMENTYM PROCLI.

N non ctiam iuxta Platone, anima nostra à se mouetur & im-A mortalis est, corpus autem quod ab ipsa mouetur, & ortum, & interitum habet? An non infirma ratio est, que nititur decreto Platonis non valdè certo, neque à multis recepto, nimitum, quòd essetia animæ in eo sit, vt moueatur à seipsa, & sit principium mouendi? Neque placet Aristoteli, vnam esse mundi animam à Deo diuersam, à qua cuncta regatur corpora; sed solis orbibus cœlestibus immortales animas suam cuiq; attribuit, quarum motionibus omnia quæ infrà Lunz orbem sunt, regi, foueri, & moderari céset. Quare quod hîc à Proclo de anima mundi dicitut, à nobis non coceditur. Adde, quod qui negant mundum æternum esse, hos consequens est, vel negare animam mundi cæterásque Intelligentias æternas esse, sed fuisse eas simul cum mundo procreatas: vel dicere illas non habere adeò necessariam cum mundo connexionem, ve sine ipso & antè iplum elle non potuerint. Quare sumere zternitatem animz, tanquam rem certam & indubitatam,& ex ea concludere æternitatem mundi, quali absque mundo anima esse non potuerit, est duplici nomine vitiosam facere augmentationem; tum quia sumit pro certo, quod est dubium; tum quia ex hoc conficit id, quod ex illo non cocluditur necessariò Deinde, vel essentia anima in eo est, ve sie principium mouendi aliud, & sicanima habebit essentiam suam dependentem à corpore, nec vllam actionem fine illius opera exercere poterit:wel non in hoc constitit essentia eius, & sic non ent necessarium si anima æterna sit, id quoque quod ab ipsa mouetur æternum este. Posteà, functiones animæ, separabiles sunt à corpore, aç eo puriores euadunt, quo à commercio corporis liberiores sunt; quare, vt rece Plotinus ait, substantia quoque anima separabilis erit à corpore. Quare substatia eius, non in eo consistir, ve sit principium mouendi corpus. Iple quoque Proclus in comment. suis super Timzum, air essentiam anime in co esse, quod est à seipsa moueri, mouere autem corpora, corpota, iplisque vitam impertiri, atque motus & actiones communicare, non esse substantiam animæ, sed vim, atque facultate, ac functionem eius. Prætered, Plato in Phædro, sic ait; Anima hominis immortalis est: nam quod semper mouetur aternum est, quod autem agitur, comouetur aliunde, quando sinem habet motus, viuendi sinem habeat necesse est; solum igitur quod se mouet quia nunquam deseritur à sese, nunquam ne moueri quidem desinet, quinetiam cateris qua mouentur, bic sons, hoc principique est mouendi. Hæc Plato. Cum igitur id solum quod se mouet sempiternum sit, nullumque cotpus, vt corpus est inanimum, à seipso moueri queat, vt Platoni, & Aristot. visum est; mundus autem corpus quoddam est, relinquitur, vt mundus & moriendi, & viuendi sinem habeat. Cum his autem consentiunt, quæ in Timæo scripta sunt; quomaiam, inquit, esti esti, immortales vos quide esse, or indissibiles non potestis; quod si mundus interire, & dissolui potest, ortum suisse non potestis; quod si mundus interire, & dissolui potest, ortum suisse non potestis; quod si mundus interire, quod aliquado suaptè vi interire potest.

#### DECIMOM ARGUMENTOM PROCLE.

Mondus non potest interiresergo nunquam fuit ortus. Probatur consequentia; nam si quod ingenitum est, non potest interire; ergo quod potest interire, non est ingenitum, & quod est genitum, potest interire. Nam quod non fuit, & potuit esse, cùm est, potorit etiam non esse. Preterea, quicquid fit, ex contrario fit, in quod rursus interire potest. Quòdsi ex priuatione interdum sit commigratio in habitum, yt è tenebris in lucem & ex quiete ad motum, multò magis ex habitu poterit fieri commigratio in prinationem. Quare si mundus ex inordinato aliquando gemeratus fuit ordinatus, quæ est commigratio ex prinatione in habitum, multò magis nunc ex ordinato poterit fierì inordinatus, quæ est commigratio ex habitu in priuationem. Quòd si hoc absurdum est, absurdum idem erit, facete mundum aliquando ortum fuisse. Antecedens autem probatur. Quicquid interit, abialiquo intrinsceus occurfante interit, & in aliquid alienum à se; cum igitur extra vniuersum nihil sit, nec quicquam ab eo alienum existat, sed(vt est apudPlatonem)omnia complexu suo continens, totum extotis, persectum ex persectis constet; mundus igitur interire non potest: quare neque vnquam ortus est.

Nota fententiam hanc Procli.

ŧ

To Roclus in opere, quod inscribitur Observationes corum, in qui-I bus Platonis Timeo contradixit Aristoteles, volens tueri Platonem, qui in Timzo dixit, quicquid sentitur generari & interire posse, aduersus Aristotelem qui huic opinioni opposuit cœlum, quod cuir lentiatur vifu, generati tamen & interire nequit , fic ait ; millon corpus finitum praditum est viribus infinitis, vt pfe Arift. 8. Phyf. fed mudm finitus eft, vt Arifot, oftendit in 1 lib. de Celo, ergo non habet vives infinitus. Acqui, qued acernu est, vim infinicam, vi semper st, habet, unde ipsum ocicane. but oft, dum ab en qued semper fit, Gracis appellatum effe terram oft; quare mundus aternus effe nequit. Sunpte igitur Hutura, & mafti, & interese potest. Perum, quia coniunctus est com es qued vere est, con vires habet infinitas, inde suppeditatur illi immortalitas, & Mernitas, Quare se cogitatione mundom ab ipso Des seinnxtris, & moth atque tofe offe prinari necesse est. Hac Proclus. Si igitur mundus perfe finitas vires habet, quod autem huiusmodi est, per se interire potest, quomodò Proclus ait, mundum interire non polle, quia extrinsecus nihil ipsi contrarium occurrere posse? Prætered, si mundus per se caret contrario extrinsceo, quod autem rale est, per se interire tiequit; mundus igitut per se non porest interice. Proclus igitur pagnancia loquitur, cum in supradido opere dicurfibutidum inapte nature interifepolle, quoniam habet vires finitas, hicautem inquit mundum interire non posse, quia non habet contrarium extrinfecus occursans illi.

Deinde, non valet, quicquid oritur, ex aliquo gignitur quod priùs état alienum, & extra iplum; led nihil est à mundo dienum, unt exiraiphin, ve ville Plato, trgo mindie non el generalis de occinque her in the substantiation of the state of th formatum, 80 shiquam speciem habens, sive fuit pliquid sade ac informe, non necesse oft nunc aliquid esse extra mundum alienum ab iplo. Nam li id ex quo factus est mundus, aliquam speciem habebat, iplam delerens, mundi formam suscepit. Quid enim hic remanet alienum à mundo nam species illa fam interit : subjectum autem illius, est sub forma indudi. Si verò fuir aliquid rede st informe, id ipfirm, climin generatione mutidictiaferitiniareria, elementum, & pars iplius mundi, non potest dici elle alienum à mundo; non igitur necessarium, si inundus orque fuit, aliquid nunc esse extra mundum, Neque illud, si præcisè dicatur, verum est, quicquid gignitur, ex contrario gigni:num substantia gignitut, čui nihil est cotratium; in solis autem contrariis est mutua reciprocatio, & commutatio: in prinatione autem & habitu, non item euchifi no china chinacellaria

commu-

commutatio ex habitu in privationem. Vnde Plato ait mundum ex privatione vel ex inordinato fuille factum ordinatum, nulquam tamen dixisse legitur, mundum rediturum ad illam priuationem informitatis, & inordinationis. Adhæc, concedimus mundum quantum in iplo est, posse ad inordinationem, & prinatione redirecomne enim quod ligatum est, vult Plato posse dissolui; & quoniam orti esti, inquit in Timzo, immortales essenon potestu : neutiquam tame dissoluemine, nec vos vlla mortu fata periment, nec frans violentior, quam confilium meum, qued maine est vinculu ad perpetuitatem vestram, quam illa, quibue estis tum cum gignebamini, colligati. Plato igitur sensit mundum suapte natura dissolui posse, à Deo tamen immortalitatem ipsi suppeditari. Non ergo pugnant hæc, múdum Dei munere nunquam esse interiturum, cum tamen ab aliquo initio fuisse conditum. Denique, quod ex materia per motum habuit ortum, id suapte natura mortale & aliquando interiturum est: & quod per motum Physeum est interiturum, id quoque ortum fuit. Sed quod fua natura est immortale & incorruptibile, id potuit de nouo fieri, non ex materia per motum, sed ex mihilo per creationem, sic est mundus.

#### VNDECIMVM ARGYMENTYM PROCLI.

Vicquid interit, id suo ipsius vitio interire solet; at Mundus nullius vitij capax est; ergo non potest interire. Maior patet; nam quod interit, neq; bono suo interit, neque eo, quod seque bonum, neq; malú sit, sed medium, quod enim est huiusmodi, id neque lædere, neque invare potest. Vnde sit, ve neque perimere, neque servare valeat. Minor apud Platonem perspicua est; ipse enim ait mundum beatum esse Deum, sicut & Deos omnes: & proptereà Deorum genus vniuersum, cùm vitij no sit capax, nullam sentire posse immutationem. Non igitur vnquam interibit vniuersum, cùm in eo nihil insit vitij. Quod si interire nequit, nunquam ortum est, alioquin ex nihilo sactum esset, nullam autem rem ex nihilo sieri posse, certum est.

#### AD YNDECIMYM ARGYMENTYM PROCLI,

On decet loco demonstrationis, omnibus rebus vti testimonio Platonis, vtpotè quem in multis errasse constet: vt in Astro-

sed tanim significat aliquid, vel non fuisse semper, vel no fore numquam. Chm enim dico crastinus dies aliquando erit, illud (aliquando)non sonat aliquod cercum tempus, in quo crastinus dies futurus sit, alioquin illud tempus etiam esset aliquando, & cursum illud, ac ita deinceps in infinitum: led tantùm fignificat craftinum diem, neque semper, neque nunquam, sed medio quodam modo futurum. Cum igitur dicimus aliquando mundus est factus, intelligionus mundum non semper fuille, sed habuille ortum, & principium, similiter cum dicimus aliquado mundus non erit, intelligimus mundum, vel morum, non semper futurum: seuti verbum, erat, vel fuit, non semper rempus aliquod significat, quoniá bac tribuimus Deo. qui nullo pacto subest tempori. Plato enim in Timzo dixit, quoniam Deus probus erat,& nequaquam muidus,mundum condidie: & sicuri quando dicimus extra, vel supra cœlú nihil est, in hac ozatione(fupra)&(extra)non fignificant aliquam differentiam loci, nife im iginaria, sic (aliquando) cum dicimus, mundus aliquando corpigi non fignificat tempus, nifi imaginatium.

#### OCTAYUM ARGYMENTYM PROCLI.

Mous dissolui non potest; ergo neque vnquam factus est:patet consequentia; nam si quod generatum
est, aliquando interibit; ergo ex opposito consequentis,
quod interire nequit, vt est apud Platonem in Phædro,
nunquam generatu suit. Antecedens probatur; nam mundus à solo Deo, qui secitipsum, dissolui potest: is enim rationem soluendi nodum tenet, qui secit nodum; atqui
Deus nunquam dissoluet, nam quod benè & cum ratione
colligatum, & copulatu est, velle dissoluere, improbi est:
vel igitur mundus non suit benè compactus à Deo, quare
in co faciendo bonus artisex non extitit; vel si benè sactis
est, improbi erit ipsum velle dissoluere. Quare cum nesas
sit opinari Deum vel in faciendo mundo non optimum
fuisse artiseem, vel in eo dissoluendo improbum cuadere,
planum est mundum dissolui non posse.

AD QCTAVWM ARGVMENTYM PROCLI.

A N non corpora nostra, & animatium item, atque stirpium pulchtè copasta suntavel igitur hac Deus vult dissolucre, vel non vult,

vultissi non vult quomodò contra voluntatem eius dissoluuntur? si vult, quomodò improbus no est, qui quod benè compactu est vult dissoluere: Quòd si dicas, hec corpora mortalia nó à Deo proxime effici, sed à Dus secundis, vel à caussis naturalibus procreari: hoc nihil obstat, quominus & ipse Deus, qui caussis secundis vim agendi tribuit, & cu ipsis ad efficiendum concurrir, malus sit, & Dij secundi, seu causse naturales, improbæ sint quæ res pulchre compactas dissoluant. Sanè qua bonitate ductus initio mundum fecit, cadem si voluerit, dissoluer, etsi dissolutionis ratio nos lateat; neque enim ea, quoru caussas ignoramus, temere, aut male sieri arbitrari debemus. Posteà, facultas quæ ad actum nunquam deducitur, imperfecta & otiosa est, ve solent ipsi dicere; cum igitur Deus habeat facultatem dissoluendi mundum, quomodò enim, qui nodum fecit & vinculum colligauit, nesciar aut non possir ipsum dissoluere? vel igitur hæc facultas promouebitut ad actum, quare mundus aliquando dissoluerur; vel nunquam reduceturad actum, quare talis facultas imperfecta, & otiosa erit. Adde, quòd nec Aristoteli placeat, in zternis aliquid esse, quod potestate tantum sit, vade est illa eius sententia 9.lib. Metaphys.text.17. Nihil potentia aternum est, Et illa etiam in 3. Physic. text. 32. in perpetuis non differt posseab ipso esse. Deinde, si soluere mundum malum est, cum igitur Deus possir mundum solucre, habebit vtique Dous sacultatem male agendi, & vt aliquando malus cuadat. Quare, vel in Deo non est facultas dissoluendi mundum, & sic nec in ipso fuit facultas condendi, yt suprà diximus; vel si est, aut soluere mundum non est malum, aut in Deoinerit facultas mali.

Possumus eriam aliter ad hoc argumentum, breuiter rospondeze ad hunc modum. Quicquid ortum est per motum Physicum, & ab agente Physico, potest etiam similiter interire per motum Physicu & ab agéte Physico, & è contrario, quod potest interire per motum Physicum, suit etiam similiter generatum; & hoc intellectu verum est illud Platonis & Aristotelis axioma, quodcunque est generabile est corruptibile, & quodcunque est corruptibile est generabile: & item, quicquid copit esse, aliquando desinet esse, & quod aliquado desinet esse, aliquando etiam expit esse. At quod copit esse per creationem à Deo productum, potest quidem nunquam desinere esse per motum Physicum & potest atem agentis Physici, sed potest tamen desinere esse per potentiam Dei qui ipsum creatir; & hoc quidem perspicuè cernitut in anima rationali, idem autem de mundo sentiendum est.

NONVM ARGYMENTYM PROCLI.

Viuersi anima ortu caret & interitu; ergo mundus quoque ortu, & interitu vacare debet. Consequentia patet, quia no potest animal interire, aut non esse, cui anima eius semper adsit. Antecedens probatur, quoniam anima mundi à seipsa mouetur. Quare Plato in Phædro ait, animam nunquam natam aut caducam esse.

#### AD NONYM ARGYMENTYM PROCLI.

N non ctiam iuxta Platone, anima nostra à se mouetur & imnortalis est, corpus autem quod ab ipsa mouetur, & ortum, & interitum habet? An non infirma ratio est, que nititur decreto Platonis non valde certo, neque à multis recepto, nimitum, qu'od essetia animæ in eo sit, vt moueatur à seipsa, & sit principium mouendi? Neque placet Aristoteli, vnam esse mundi animam à Deo diuersam, à qua cuncta regătur corpora; sed solis orbibus cœlestibus immortales animas suam cuiq; attribuit, quarum motionibus omnia quz infrà Lunz orbem sunt, regi, foueri, & moderari céset. Quare quod hîc à Proclo de anima mundi dicitur, à nobis non coceditur. Adde, quod qui negant mundum ætetnum esse, hos consequens est, vel negare animam mundi cæterásque Intelligentias æternas esse, sed fuisse eas simul cum mundo procreatas: vel dicere illas non habere adeò necessariam cum mundo connexionem, ve sine ipso & antè iplum elle non potuerint. Quare sumere æternitatem animæ, tanquam rem certam & indubitatam,& ex ea concludere æternitatem mundi, quali ab sque mundo anima esse non potnerit, est duplici nomine vitiosam facere augmentationem; tum quia sumit pro certo, quod est dubium; tum quia ex hoc conficit id, quod ex illo non cocluditur necessariò Deinde, vel essentia anima in eo est, ve sit principium mouendi aliud,& sic anima habebit essentiam suam dependentem à corpore, nec vllam actionem fine illius opera exercere porerit:wel non in hoc constitit essentia eius, & sic non erit necessarium si anima æterna sit, id quoque quod ab ipsa mouetur æternum esse. Posteà, functiones animæ, separabiles sunt à corpore, aç eo puriores euadunt, quo à commercio corporis liberiores sunt; quare, vt rectè Plotinus ait, substantia quoque anima separabilis erit à corpore. Quare substătia eius, non in co consistir, ve sie principium mouendi corpus. Ipse quoque Proclus in comment. suis super Timzum, ait essentiam anima in eo esse, quod est à seipsa moueri, mouere autem corpora,

corpora, ipsisque vitam impertiri, atque motus & actiones communicare, non esse substantiam animæ, sed vim, atque facultate, ac functionem eius. Prætered, Plato in Phædro, sic ait; Anima hominis immortalis est: nam quod semper mouetur aternum est, quod autem agitur, comouetur aliunde, quando sinem habet motus, viuendi sinem habeat necesse est: solum igitur quod se mouet quia nunquam deseritur à sese, nunquam ne moueri quidem desinet, quinetiam caieris qua mouentur, bic sons, hoc principique est mouends. Hæc Plato. Cùm igitur id solum quod se mouet sempiternum sit, nulliumque corpus, vt corpus est inanimum, à seipso moueri queat, vt Platoni, & Aristot. visum est; mundus autem corpus quoddam est, relinquitur, vt mundus & moriendi, & viuendi sinem habeat. Cum his autem consentiunt, quæ in Timæo scripta sunt; quomaiam, inquit, orti est in, immortales vos quide esse, co indissolubles non potestir: quod si mundus interire, & dissolui potest, ortum suisse non potestir: quod si mundus interire, audissolui potest, ortum suisse necesse est; neque enim ortum essugit, quod aliquado suapte vi interire potest.

#### DECIMOM ARGUMENTOM PROCLE.

Mondus non potest interiresergo nunquam fuit ortus. Probatur consequentia; nam si quod ingenitum est, non potest interire; ergo quod potest interire, non est ingenitum, & quod est genitum, potest interire. Nam quod non fuit, & potuit esse, cùm est, potorit etiam non esse. Preterea, quicquid fit, ex contrario fit, in quod rursus interire potest. Quodsi ex privatione interdum sit commigratio in habitum, yt è tenebris in lucem & ex quiete ad motum, multò magis ex habitu poterit fieri commigratio in priuationem. Quare si mundus ex inordinato aliquando generatus fuit ordinatus, que est commigratio ex prinatione in habitum, multò magis nunc ex ordinato poterit fierì inordinatus, quæ est commigratio ex habitu in prinationem. Quòd si hocabsurdum est, absurdum idem crit, facete mundum aliquando ortum fuisse. Antecedens autem probatur. Quicquid interit, abialiquo intrinsecus occurfante interit, & in aliquid alienum à se; cum igitur extra vniuersum nihilsit, nec quicquam ab co alienum existat, sed(vt est apudPlatonem)omnia complexu suo continens, totum extotis, persectum ex persectis constet; mundus igitur interire non potest: quare neque vaquam ortus est.

# 784 DE MOTYS ET MYNDI ÆTERNIT. AD DECIMUM ARGUMENTUM EROCLI.

Nota fententiam hanc Procli.

To Roclus in opere, quod inscribitur Observationes corum, in qui-I bus Platonis Timzo contradixit Aristoteles, volens tueri Platonem, qui in Timzo dixit, quicquid sentitur generari & interire posse, aduersus Aristotelem qui huic opinioni opposuit calum, quod chiffentiatur vifu, generari tamen & interire nequit, fic ait; malon corpus finitum pradicum eft viribus infinitis, vt pfe Arift. 8. Phyf. fed midm finitim eft, ot Arifot, offendit in 1.lib. de Celo; ergo non bubet viree infinitat. Acqui, qued acernu eft, vim infinicam, vi semper sit, habet, unde ipsum ceicane, hac est, anum ab ea quad semper sit, Gracis appellatum esse certam est; quare munden aternen effe nequit. Sunpte igitur Hutara, & masti, & incerere potest. Perum, quia coniunctus est cum es qued vere est, en vires habet infinitas, inde foppeditatur illi immortalitas, & elevinitas, Quare fi cogitatione mundom ab ipso Deo seinnxeris, & moen atque ipso este prinari necesse est. Hace Proclus. Si igitur mundus per se finites vires haber, quod autem huiusmodi est, per se inverire potest, quomodò Proclus air, mundum interire non polle, quia extrinsecus nihil ipsi contrarium occurrere possite Prætered, si mundus per se caret contrario extrinseco, quod autem rale off, per se interire tiequit; mundus igitut per se non porest interice. Proclus igitur pragrianoù loquitur, cum in lupradisto opere dicurffeunteum fnapte natura interife polle, quoniam habet vires finieas, hic autem inquir mundum interire non posse, quia non habet contrarium extrinsecus occursans illi.

Deinde, non valet, quicquid oritur, ex aliquo gignitur quod prids état alienum, & extra iplum; led mhil est à mundo dienum, unt extiziphim, vevele Plato, trgo mindie non eft generatus. Hocinque ndly valet, when live id the quer generatus fuit inmedies, fuit aliquid formatum, so aliquam speciem habens, sive fuit gliquid tude ac informe, non nocelse oft nunc aliquid effe extra mundum alienum ab iplo. Nam si id ex quo factus est mundus, aliquam speciem habebat, iplam delerens, mundi formam suscepir. Quid enim his remanet alienum à mundo nam species illa fam interfit : subjectum autem illius, tit sub forma mundi. Si verò fuir aliquid rado se informe, id ipfam, climi in generatione muddictiaferit maveria, elementum, 60 pars iplius mundi, non potesti dici elle alienum à mundo; non igitur necessarium, si inundus orque fuic, aliquid nunc esse extra mundum. Noque illud, si præcisè dicatur, verum est, quicquid gignitur, ex contrario gigni:nam substantia gignitur, čui nihil est cotratium; in solis autem contrariis est mutua reciprocatio, & commutatio: in prinatione autem & habitu, non item enchief no chim effence faria

commu

commutatio ex habitu in privationem. Vnde Plato ait mundum ex priuatione vel ex inordinato fuille factum ordinatum, nulquam tamen dixisse legitur, mundum rediturum ad illam priuationem informitatis, & inordinationis. Adhæc, concedimus mundum quantum in iplo est, posse ad inordinationem, & prinationé redire: omne enim quod ligatum est, vult Plato posse dissolui; @ quoniam orti esti, inquit in Timzo immertales essenon potestu : neutiquam tame dissoluemini, nec ves vlla mertu fata periment, nec frans violentior, quam confilium meum, quod maine est vinculu ad perpetuitatem vestram, quam illa, quibus estis tum cum gignebamini, colligati. Plato igitur sensit mundum suaptè natura dissolui posse, à Deo tamen immortalitatem ipsi suppeditari. Non ergo pugnant hæc, múdum Dei munere nunquam esse interiturum, eum tamen ab aliquo initio fuisse conditum. Denique, quod ex materia per motum habuit ortum, id suapte natura mortale & aliquando interiturum est: & quod per motum Phylaum est interiturum, id quoque ortum fuit. Sed quod sua natura est immortale & incorruptibile, id potuit de nouo fieri, non ex materia permotum, sed ex mihilo per creationem, sic est mundus.

#### VNDECIMUM ARGYMENTUM PROCLE

Vicquid interit, id suo ipsius vitio interire solet; at Mundus nullius vitij capax est; ergo non potest interire. Maior patet; nam quod interit, neq; bono suo interit, neque eo, quod seque bonum, neq; malú sit, sed medium, quod enim est huiusmodi, id neque lædere, neque invare potest. Vnde sit, vt neque perimere, neque servare valeat. Minor apud Platonem perspicua est; ipse enim ait mundum beatum esse Deum, sicut & Deos omnes: & proptereà Deorum genus vniuersum, cùm vitij no sit capax, nullam sentire posse immutationem. Non igitur vnquam interibit vniuersum, cùm in so nihil insit vitij. Quod si interire nequit, nunquam ortum est, alioquin ex nihilo sactum esset, nullam autem rem ex nihilo sieri posse, certum est.

#### AD YNDECIMYM ARGYMENTYM PROCLI

On decet loco demonstrationis, omnibus rebus vei testimonio Platonis, vepotè quem in multis errasse constet: ve in Astro-Dd

Quoniam autem Proclus ex illo communi axiomate; Ex nihilo ni-hil fit, conatur oftendere mundum non potuisse generari, quippe cum nihil ante mundum suerit, ex quo ipse generari potuerit, agedum, huic quoque rationi occurramus. Ars tatum essicit formas accidentarias, non autem substantiam. Natura etiam formas substantiales gignit, nó autem materiam. Cum igitur Deus, & artem, & naturam longe antecellat, & formas accidentales, & substantiales, & ipsam materiam essicere poterit. Non enim Deus vi & potestate sua minus superat naturam, quam hac artem excellit. Quare non est illi impossibile ex nihilo aliquid facere. Præterea, aliud est loqui de ge-

DCC4-

neratione vniuscuiusque rei particularis, aliud verò de procreatione vniuersi & omnium entium, quæ exaliquo subiecto antecedente non potuerunt existere. Et aliud est loqui de prima procreatione rerum, aliud verò de propagatione & successione earundem; illam enim nullum subiectum antecedere oporter, huic autem semper aliquod subiectum subesse debet. Quinimmo, in ipsa communi rerum particularium generatione, cernimus quodammodò aliquid ex nihilo fieri: non enim materia generatur, ac proinde nec totum compositum secundum veramque iphus partem essentialem de nouo producitur; sola igitur forma, quæ ante generationem nulla erat (nisi fortasse formas materiæ inhærentes sempiternas esse quispiam existimer) per generationem producitur. Quæ forma, cum subiectum eius interit, in nihilum videtur recidere. Aut enim in ipsum subie-Chum commutatur; aut ad alias materias transit: aut ad aliquod proprium totum reducitur; aut in aliam formam commutatur: quorum nihil fieri potest. Quod autem à quibusdam dici solet materiam esse caussam procreationum formarum, absurdum est: quomodò enim deterius caussa erit melioris, & posteçius prioris? forma enim sinis est materiæ: dicitur auté materia potentia esse omnes species, non quòd iplas procreet, sed quòd habilis sit ad naturas formarum recipiedas: veluti tabella scriptoria, potestate est, quæ in ipsa describuntur literæ: non quòd literæ ex tabula nascatur, sed quòd potuirin se literarum characteres recipere. Neque verò potest vna forma eadem numero ex vno subiecto transire in aliud, nam nec forma per se moueri: nec vna numero nisi in vno tantum subiecto singulari esse potest. Nec forma dissoluitur in alia simpliciora, alioquin esser compolita. Nec redit ad suum totum, seu ad propriam integritatem, tum quonia formæ partes non habet, & quantitate carent; tum quoniam difficile est fingere, quæ sir tota forma earú animarú vegetantium, quæ in singulis viuentibus inest, aut quod naturale corpus illa tota forma occupet. Neg; vna forma in alia interit, vt seruetur mutua comutatio; talis enim comutatio no fit propter forma, sed propter comune subiectu, quod potestaté habet vtramuis formá recipiédi. Ad hæc, quod verè generatur, id est, per motú esticitur, id & in tempore, & ex aliquo subiecto fieri necesse est; at procreatio mundi non est motus, nec in tépore fir, immediate enim fit à Deo, qui inftépore non operatur. Sed dicer, nec mareria proprie gigni, neq; forma, sed ipsum compositu, idémq; interire: Esto; sed compositu, vt multis placer, re no differt à partibus, quare per generatione nulla res noua procreabitur, sed terminus generationis erit taru vnio & cocretio simpliciu: erit auté generatio nihil aliud; q cocretio: interitus auté nihil aliud,

Dd ii

quàm secretio, vel placebat antiquis; eueniétque, vt vera sit Empedochis sententia, affirmatis nullius naturam esse, sed permittionem tantum, atque mixtorum segregationem. Prætereà, ante generationem forma non erat, Aristoteles enim 12. lib. Metaphys. text. 16. non vult formam esse priorem composito; nec post interitum forma superstes est; hoc enim si alicui formæ tribuendum est, tantum intelectui cocedendum erit; in generatione igitur & corruptione compositi, nulla res, & substantia gigni, aut interire cernitur præter formam; sed quoniam tales formæ à composito non sunt separabiles, ideireo ex quadam consecutione essicitur, vt cum forma gignitur, & interit, simul eadem ratione compositu gigni, & interire necesse sit.

Verum quid opus est multis? breuibus namque occurri potest argumento: concedendo vniuersum quidem naturaliter non posse interire; sed negando ex hoc concludi, ipsum nunquam esse cæpisse: nam, vt non esse cæperit pet motum, ex aliqua materia sastum, nihil tamen prohibet, ipsum ex nihilo, per creationem, poexime à Deo suisse procreatum. Sed clamat Proclus, ex nihilo nihil sieti; clamet sanè quantum libet; nunquam certe creationem probabit Deo esse impossibilem. Ac nos quidem supra libro quinto, possibilem esse creationem, multis sirmisque rationibus consirmauimus; & quae contra creationem obiici poterant, omnia repulimus.

#### DVODECIMUM ARGUMENTUM PROCEIL

Viuersi elementa, vel manent in suis locis naturalibus, quod ipsis est secudum naturam: vel circulo mouentur, & neque principium, neque sinem habent mouendi. Si igitur vniuersi elementa in suis sunt locis, neque vllum in alienum locum totum contendit, necesse est vniuersum expers esse mutationis: cum omnia, eaque tota id obtineant, quod ipsis est secundum naturam, tum quæ in codem manent, tum quæ mouentur.

## AD DVODECIMVM ARGVMENTVM PROCLL

Oc Procli argumentum, duobus syllogismis nicitur. Vnus est hic, quæ sunt in loco naturali, ea sunt incommutabilia; at vnaquæ que mundi pars, tota est in loco, naturali; partes igitur mundi, sunt incomutabiles; quare qui ex ipsis costat mudus, mutation LIBER DECIMVSQYINTVE

expers. Alter syllogismus, hic est: quæ in orbem mouentur, neque principium, neque sinem habent sui motus, colum nutem versame in orbem, neque principium igitur habuit vnquam motus, neque sinem est habituturum. Sed in priori, illud fassum est, quiequid materin suo loco naturali, esse immutabile. Elementa enim contigua, vt aër, & ignis, aqua, & aër, terra, & aqua, in suis locis naturalisme principale, tamenta cognata, & vt aiunt, symbola sint, tamen quoniam lem per altera qualitate sibi inuicem aduersantur, mutuo alterati, & commutari necesse est.

Deinde, cùm ait elementum manens in suo loco, esse immutabile vel intelligit de mutatione, que est lecundum locum, vel ile ulius virumuis fallum eft; nam mulcas partes cuiullibet elementi, lu petite merò à fuis locis naturalibus ad loca non naturalia dimenteri cerni mustaqua item in fua manens integritate, fape incalelcie, frigeli le, discution in hairman, verticar in aerem & in le computerelenne, les cenes procrese acimalism fremas, Terram erani in lecci fuer in muemi declarace cam mulez ferpiora , & metallemera sparfas , equi expliptecement de éner, professiones quante destantes, in tegram zuem , Ectorum elementura , nergrangath. Veluth has sh क्टारि क्रांसर्वाच्या व्यक्त क्षेत्र क्ष्या क्ष Comming minutes size and the state of the state of the Air bicatio electrones i sista para electric, ele montante, por 1,40 Process maine sementerione issue, comme ala concrete alla M anumule: Ilm Jamum Commerce, therewarm lange frichance Enden min al anne ser um de mere, A espira demage, grasa E said our struggestier, carine can lunger amore at consinger the Te gran singular we way a year and Marine, 14 Ayre quemisition of new companies and property of the second spiral The same to sent and a sign of the same of Constitution Arther of a den Brogista you will a miletage seine van saminge weinn demonium gewe hand monget ad

Digitized by Google

corpore, in quo inest, sed à virture motoris pendet; quare si motor liberà, & secundùm voluntatem moueat, tandiu motus durabit, quamdiu ei libuerit; & incipiet tunc, cum motor incipere voluerit: Agura igitur mobilis, non necessariò eternitatem motus concludit.

#### DECIMUMTERTIUM ARGUMENTUM PROCLI.

Malioquin alterius materiæ indigeret. Illud autem, cuius gratia materia est, est ipsa procreatio; & materia refertur ad formam, relativa autem simul sunt; relinquitur igitur, vt si materia æterna est, procreatio quoque, cuius gratia illa est; æterna sit, & sint formæ in ipsa, exæternitate.

#### AD DECIMVMTERTIVM ARGYMINTYM PROCLI.

DYthagorici, Platotonici, & Stoici, materiam fecerunt sempiternam; & quamuis nunquam omnis formæ, & qualitatis expers Note opinio fit per se, tamen informem, & incorpoream esse voluerunt. Huic dide intermina- xerunt primum omnium, inelle trinam dimelionem, ex qua efficitur en dimensie- corpus quodda, quod sua natura solis dimensionibus tribus definitur, & est quasi tumor quidam indefinitus, & solum parui & magni differentia definitur. Hanc item posuerunt commune subiectum omnibus naturalibus formis, ídque incommutabile, in omni enim commutatione debet esse aliquod subiectum, quodab ea forma quæ interit, transeat ad eam, quæ procreatur. Hanc igitur materiam, si producatur, dicimus nos non necesse esse ex alia materia produci. Formæ enim, quia per se non subsistunt, nec seiplas sustentant, ided materia indigent cum generatur? Materia verò, quia est receptaculum omnium formarum, easque sustentat, si producitur, non indigebit alia natura, ex qua fiat. Prætereà, quamuis in procreatione partium vniuerli, materiam præexistere cernimus, in productione tamen totius mundi, non oportet existimare eam præcessisse, sed vnà cum Mundo, à Deo productam fuisse. Sed dicer, Plato voluit materiam sempiternam esse. Esto; at idem in Timzo, terram ponit incommutabilem, reliqua tria elementa vult in se mutuò commutari. Cùm tamen, ibidem asserat, corpora animantium ex quatuor elementis constare, quod esse non posser, nisi terra commutaretur. Eius igitur viri', qui in re tam manifesta sibi contradicit, velle in omnibus rebus sententiam, quasi oraculum sequi, stultum est, cum ipsemet moneat, yt Socratis paruam, veritatis autem permagnam, curam habeamus. Adde

Adde, quod nusquam legitur Platoné dixisse, materia sempiternam esse. Mundum autem ortum esse, clara voce pronuntiat. Vter igitur magis consentanea Platoni dicit, Proclus, qui vult mundum æternum esse, (quod apertè negat Plato) eóque sit materia sempiterna, quod nusquam Plato dixit; an nos, qui materiam vnà eum mundo cœpisse volumus, quorum alterum Plato manisestè scribit, alterum nusquam apertè negat? Denique, materiam non posse procreari, ab agente naturali, & motu Physico, verum est: à Deo autem, & per creationem, falsum est.

Vicquid gignitur, materia eget, & efficiente: quòd si id non semper est, id sit aut propter efficiens: quòd non semper idoneum est ad efficiendum; aut propter materia, quæ non est semper habilis; aut certè propter vtrumque; quare si mundus aliquando non suit, id accidit ei, vel propter materiam, vel propter ipsius mundi effectorem; at Deus mundi opisex, semper ad efficiendum mundum est satis idoneus: cùm ipse idem semper permaneat, nec vllo modo immutetur; nam si nunc est idoneus, & exæternitate suit; & si ex ipsaæternitate non suit, nec nunc quidem est idoneus. Materia verò, similiter semper suit habilis, ad procreationem mundi; cùm sit incommutabilis, & semper eadem permanens. Cùm igitur, quòd mundus aliquando non suerit, nec materiæ, nec essicienti, ascribi possit, pro salso habendum est.

In hoc argumento, multa sunt vitia: primum est illud, quicquid sit, indigere materia; multa enim solum requirunt esticiens, vt anima rationis compos, quæ & à Deo condita est, & quoniam est immortalis, ex materia sicri non potuit. Materia item prima, vel non est à Deo producta, quare Deus non omnium erit opisex, sed erunt duo principia prima, Deus & materia prima, quod redolet nugas Manichæoru; vel si est producta, ex materia alia produci non potuit, ne res in infinitum abeat. Neque verò ad ostendendu, non quicquid sit, materia egere, multum interest, siue id ab æterno, siue de nouo sactum suerii. Quemádmodùm igitur, qui faciunt mundum sempiternu, & materia, tametsi dicant mundu à Deo sabricatu esse, nolunt Dd iiij

tamen materiam præcessisse constitutionem mandi, sed vnà cummundo ab æterno productá fuisse: sic etiam nos qui volumus hunc mundum aliquando copisse, dicimus materiam simul cum mundo. copisse. Alterum vitium est, quod sumitur tanquam certum, materiam esse immutabilem & sempiternam, quòd falsum est, & à nobis suprà improbatum fuit. Tertium vitium est, quòd duplex tantum eaussa assignatur, propter quam mundus non semper esse potuerit, nempe materia & efficiens: cum neutra earum sit caussa, sed alia, quæ prætermissa fuerit, nimirum, quod repugnet naturæ ipsius operis; æquale esse suo opisici, & repugnet mundo ipsum coæternum esse Deo, à quo fuit conditus; vel quia Deus ad manifestatione suz gloziæ & perfectionis, meliùs esse iudicauit mundu fieri de nouo, quàm illum esse abæterno; vel quia ex parte mundi repugnat ipsum esse æternum; cum huic positioni, multa, quæ sunt perspicue falsa,absurda, & impossibilia, sint necessariò consequentia; id quod suprà, breuter ostendimus, & accuratiùs, ac diligentiùs infrà docebimus.

## DECIMVMQVINTVM ARGYMENTVM PROCLI.

PArtes mundi, nempe cœlum, & quatuor elementa, sunt externa; ergo etiam mundus; neque enim totum ignobilius oft suis partibus, cùm sit id cuius gratia partes sunt, & non è contrario. Cœlum autem Platoni sempiternum. esse placuit; quod vel motus eius, qui fir in orbem, apertè declarat:nam ortus, & interitus inest iis quæ habent congracium. Prætereà, vnum vni tantum propriè est contrarium, vt à Platone explicatum est in Protagora; cùm igitur cœlum contrario careat: nam si cœlo aliquid contrarium esset, motui quoque eius, alius motus contratius inveniretur, at quis is esse pates? Cu enim tres sint motus simplices, circularis, & rectus, qui duplex est, vnus qui sursum sit, alter qui deorsum: quis crit horum, circulari comtrarius?no is qui sursum sit, nam opponitur ei, qui sit deorsum; nec is qui fit deorsum, aduersatur enim ei qui fit sursum; & iam positum est vni vnum tantum contrarium esse; relinquitur igitur, neque motui cœlesti, neque ipsi cœlo quidpiam esse contrarium. Quare corpus erit diuersum ab iis, quæ ortum habent & interitum, ve funt.

sunt quatuor elementa, & quæ ex ipsis siunt. Porrò, ipsa elementa, licet secundum partes suas gignatur, & interear, nihilominus tamen semper suum statum naturalem retinent in suis locis remanentia. Mixta verò, non partes mundi sed potiùs essecta dici debent; ad quæ procreanda, Dij, vt est apud Platonem, ex integritate elementorum partes mutuantur, quasiterum restituant illis: quod dictum est propter resolutionem mixti in elementa, ex quibus conflatum erat. Ex iis igitur, & verè & conuenienter Platonicis decretis, atque principiis, demonstratum est, mundum. sempiternum esse.

#### AD DECIMAMONINTAM ARGAMENTAM

Voniam Proclus nimium Platoni tribuens, ad confirmandama zternitatem mundi, testimoniis eius abutitur, velut etiam núc, .. affirmans cœlum secundum Platonem non esse compositum ex quatuor elementis, sed esse quintam quandam naturam omnium sublunarium corporum longe dissimilem, hoc dicens conuenienter magit doctrinæ Aristotelis quàm Platonis; videndum est, an Plato ita An motor care fenserit; an potius, vt nos ostendemus, contrarium. Plato (inquit Pro-li circularu arclus)tribuit cœlo motum circularem, qui dinersus est à motibus om- guat ipsu senium elementorum; ergo voluit illud esse diuersum ab illis. Procede ret sanè argumentum, si Plato fecisset cœlum, vel corpus simplex, vel ese copositum compositum, sed inanimum, tale enim argumentum ex motu natu- ex alementin. rali ductum, in simplicibus corporibus, & compositis inanimatis robur habet, vt videre licet apud Arist. in 1. de Cœlo. At cùm Plato dicat cœlum ex quatuor elementis, maiori tamen ignis portione, constare; ipsumque animatum & ab anima motu cieri velit, planum est Platonem attribuisse rotundam conversionem cœlo, non quatenùs corpus est seiunctum ab anima, sed quatenus est animal quoddam, cui anima motum circularem impartitur. Nam, & in animali motus progressionis, qui sit ad anteriora, naturalis est ipsi, non ratione corporis, fortasse enim illi aduersatur, sed tatione animæ. Prætereà, quid dicemus de stirpibus, quæ vnà cum solis conuersione circunferutur, quamobrem cognomines motui solis, Heliotropi nuncupantur? dicat nobis Procli, cuiusnam simplicis corporis naturalis est eiusmodi motus? Anima igitur cœli circularem motum illi tribuit, vt adducat ipsum, quoad eius fieri potest, ad imitationem mentis & Intelli-

quàm secretio, vel placebat antiquis; eueniét que, vt vera sit Empedochis sententia, affirmatis nullius naturam esse, sed permixtionem tantum, atque mixtorum segregationem. Prætereà, ante generationem forma non erat, Aristoteles enim 12. lib. Metaphys, text. 16. non vult formam esse priorem composito; nec post interitum forma superstes est; hoc enim si alicui formæ tribuendum est, tantum intelectui cocedendum etit; in generatione igitur & corruptione compositi, nulla res, & substantia gigni, aut interire cernitur præter formam; sed quoniam tales formæ à composito non sunt separabiles, ideireo ex quadam consecutione essicitur, vt cum forma gignitur, & interit, simul eadem ratione compositu gigni, & interire necesse sit.

Verum quid opus est multis? breuibus namque occurri potest argumento: concedendo vniuersum quidem naturaliter non posse interire; sed negando ex hoc concludi, ipsum nunquàm esse cæpisse: nam, vt non esse cæperir per motum, ex aliqua materia sactum, nihil tamen prohiber, ipsum ex nihilo, per creationem, possime à Deofuisse procreatum. Sed clamat Proclus, ex nihilo nihil sieri; clamet sanè quantum libet; nunquam certe creationem probabit Deo esse impossibilem. Ac nos quidem suprà libro quinto, possibilem esse creationem, multis sirmisque rationibus consirmauimus; ec quae contra creationem obiici poterant, omnia repulimus.

#### DVODECIMUM ARGUMENTUM PROCEIL

Niuersi elementa, vel manent in suis locis naturalibus, quod ipsis est secuidum naturam: vel circulo mouentur, & neque principium, neque sinem habent mouendi. Si igitur vniuersi elementa in suis sunt locis, neque vllum in alienum locum totum contendit, necesse est vniuersum expers esse mutationis: cum omnia, eaque tota id obtineant, quod ipsis est secundum naturam, tum quæ in codem manent, tum quæ mouentur.

#### AD BVODECIMUM ARGUMENTUM PROCLE.

Oc Procli argumentum, duobus syllogismis nititur. V nus est hic quæ sunt in loco naturali, ea sunt incommutabilit; at vnaque que mundi pars, tora est in loco, naturali; partes igitur mundi, sunt incomutabiles; quare qui ex ipsis costat mudus, mutationis erit expers expers. Alter syllogismus, hic est: quæ in orbem mouentur, neque principium, neque sinem habent sui motus; cœlum autem versatur in orbem, neque principium igitur habuit vnquam motus, neque sinem est habituturum. Sed in priori, illud sassum est, quicquid manet in suo loco naturali, esse immutabile. Elementa enim contigua, vt aër, & ignis, aqua, & aër, terra, & aqua, in suis locis naturalibus posita, tament cognata, & vt aiunt, symbola sint, tamen quoniam semper altera qualitate sibi inuicem aduersantur, mutud alterari, & commutari necesse est.

Deinde, cùm ait elementum manens in suo loco, esse immutabile vel intelligit de mutatione, quæ est secundum locum, vel de alia: verumuis falsum est; nam multas partes cuiuslibet elementi, sæpenumerò à suis locis naturalibus ad loca non naturalia dimoueri cernimus:aqua item in sua manens integritate, sape incalescit, frigescit, discutitur in halitum, vertitur in aërem, & in se computrescens, sexcentas procreat animalium formas. Terram etiam in loco suo immutari, declarant tam multæstirpium, & metallorum species, quæ ex ipsa procreantur. At dicet, partes elementi possunt immutari, integrum autem, & totum elementum, nequaquam. Verum, hoc est petitio principij; nam qui negat mundum æternum esse, partes eius omninò immutabiles esse, itidem negabit: de vtroque enim par dubitatio est. Prætereà, si nulla pars elemeti est immutabilis, quomo de Proclus absque demonstratione sumit, totum elementum esse immutabile? cum partium commutatio, contrarium sentire suadeat? Eadem enim est natura partium elementi, & totius elementi; quare si partes sunt corruptibiles, totum item suaptè natura est corruptibile. Vel igitur aliquando interibit, id quod nos asserimus, vel nunquam, & sic siet, vt, quod corruptibile, nunqua corrupatur: quod & repugnat naturæ, & aduerfatur iis quæ traduntur ab Arist. in 1.de Cœlo: quinimmò Aristot.ex motu, & quiete partium terræ in centro (neque enim contingit totum elementum terræ simul moueri ad centrum)argumentatur, totius terræ naturalem locum esse cettum.

Neque verò Proclus, illud rectè concludit, cùmait, motus circularis caret principio, & fine; ergo est æternus. Nam in antecedente, vel loquitur de principio & fine durationis, & ita petit principium, vt per se manifestum est: vel loquitur de principio & fine motus ex parte magnitudinis, & ita non valet consequentia. Etenim, idem posset de motu cuiussibet globi dici:in tali enim motu non licet certum principium sumere, aut finem, ex parte globi; non proinde tamen quispiam dicet, aut nunquam cæpisse motum globi, aut nunquam esse desituru. His accedit, quòd duratio motus, non à subiecto

Dd iij

corpore, in quo inest, sed à virtute motoris pendet; quare si motor liberà, & secundum voluntatem moueat, tandiu motus durabit, quamdiu ei libuerit; & incipiet tunc, cùm motor incipere voluerit: figura igitur mobilis, non necessariò eternitatem motus concludit.

#### DECIMUMTERTIUM ARGUMENTUM PROCLI.

Malioquin alterius materiæ indigeret. Illud autem, cuius gratia materia est, est ipsa procreatio; & materia refertur ad formam, relativa autem simul sunt; relinquitur igitur, vt si materia æterna est, procreatio quoque, cuius gratia illa est; æterna sit, & sint formæ in ipsa, exæternitate.

#### AD DECIMVMTERTIVM ARGVMINTVM PROCLI.

nibm.

PYthagorici, Platotonici, & Stoici, materiam fecerunt sempiter-nam; & quamuis nunquam omnis formæ, & qualitatis expers Note opinio fit per se, tamen informem, & incorpoream esse voluerunt. Huic dide intermina- xerunt primum omnium, inelle trinam dimefionem, ex qua efficitur en dimensio- corpus quodda, quod sua natura solis dimensionibus tribus definitur, & cft quasi tumor quidam indefinitus, & solum parui & magni differentia definitur. Hanc item posuerunt commune subiectum omnibus naturalibus formis, ídque incommutabile, in omni enim commutatione debet esse aliquod subiectum, quodab ea forma quæ interit, transeat ad eam, quæ procreatur. Hanc igitur materiam, si producatur, dicimus nos non necesse esse ex alia materia produci. Formæ enim, quia per se non subsistunt, nec seiplas sustentant, ided materia indigent cum generatur. Materia verò, quia est receptaculum omnium formarum, easque sustentat, si producitur, non indigebit alia natura, ex qua fiat. Prætereà, quamuis in procreatione partium vniuerli, materiam præexistere cernimus, in productione tamen totius mundi, non oportet existimate eam præcessisse, sed vnà cum Mundo, à Deo productam fuisse. Sed dicet, Plato voluit materiam sempiternam esse. Esto; at idem in Timzo, terram ponit incommutabilem, reliqua tria elementa vult in se mutuò commutari. Cùm tamen, ibidem asserat, corpora animantium ex quatuor elementis constare, quod esse non posser, nisi terra commutaretur. Eius igitur viri', qui in re tam manifesta sibi contradicit, velle in omnibus rebus sententiam, quasi oraculum sequi, stultum est, cum ipsemet moneat, yt Socratis paruam, veritatis autem permagnam, curam habeamus. Adde

Adde, quod nusquam legitur Platone dixisse, materia sempiternam esse. Mundum autem ortum esse, clara voce pronuntiat. Vter igitur magis consentanea Platoni dicit, Proclus, qui vult mundum æternum esse, (quod apertè negat Plato) eòque sit materia sempiterna, quod nusquam Plato dixit; an nos, qui materiam vnà eum mundo coepisse volumus, quorum alterum Plato manisestè scribit, alterum nusquam apertè negat? Denique, materiam non posse procreari, ab agente naturali, & motu Physico, verum est: à Deo autem, & per creationem, falsum est.

Vicquid gignitur, materia eget, & efficiente: quòd si donn semper est, id sit aut propter essiciens: quòd non semper idoneum est ad efficiendum; aut propter materia, quæ non est semper habilis; aut certè propter vtrumque; quare si mundus aliquando non suit, id accidit ei, vel propter materiam, vel propter ipsius mundi essectorem; at Deus mundi opisex, semper ad essiciendum mundum est satis idoneus: cùm ipse idem semper permaneat, nec vllo modo immutetur; nam si nunc est idoneus, & exæternitate soit; & si ex ipsaæternitate non suit, nec nunc quidem est idoneus. Materia verò, similiter semper suit habilis, ad procreationem mundi; cùm sit incommutabilis, & semper cadem permanens. Cùm igitur, quòd mundus aliquando non suerit, nec materiæ, nec essicienti, ascribi possit, pro salso habendum est.

AD DECIMV MOVARTVM ARGUMENTUM PROCLI.

IN hoc argumento, multa sunt vicia: primum est illud, quicquid

stit, indigere materia; multa enim solum requirunt esticiens, yt anima rationis compos, quæ & à Deo condita est, & quoniam est immortalis, ex materia sicri non potuit. Materia item prima, vel non est à Deo producta, quare Deus non omnium erit opisex, sed erunt duo principia prima, Deus & materia prima, quod redolet nugas Manichæorú; vel si est producta, ex materia alia produci non potuit, ne res in infinitum abeat. Neque verò ad ostendendú, non quicquid sit, materia egere, multum interest, siue id abæterno, siue de nouo sactum sucrei. Quemádmodùm igitur, qui faciunt mundum sempiternú, & materia, tametsi dicant mundu à Deo sabricatú esse, nolunt Dd iiij

tamen materiam præcessisse constitutionem mundi, sed vnà cum: mundo ab æterno productá fuisse: sic etiam nos qui volumus hunc mundum aliquando copisse, dicimus materiam simul cum mundo. capisse. Alterum vitium est, quod sumitur tanquam certum, materiam esse immutabilem & sempiternam, quòd falsum est, & à nobis suprà improbatum fuit. Tertium vitium est, quod duplex tantum eaussa assignatur, propter quam mundus non semper esse potuerit, nempe materia & efficiens: cum neutra earum sit caussa, sed alia, quæ prætermissa fuerit, nimirum, quòd repugnet naturæ ipsius operis; zquale esse suo opisici, & repugnet mundo ipsum cozternum esse Deo, à quo fuit conditus; vel quia Deus ad manifestatione suz glotiæ & perfectionis, meliùs esse iudicauit mundu fieri de nouo, quàm illum esse ab aterno; vel quia ex parte mundi repugnat ipsum esse æternum; cum huic positioni, multa, quæ sunt perspicue falsa, absurda, & impossibilia, sint necessariò consequentia; id quod suprà. breuiter ostendimus, & accuratius, ac diligentius infrà docebimus.

# DECIMUMQVINTUM ARGUMENTUM PROCLI.

PArtes mundi, nempe cœlum, & quatuor elementa, sunt externa; ergo etiam mundus; neque enim totum ignobilius est suis partibus, cùm sit id cuius gratia partes sunt, & non è contrario. Cœlum autem Platoni sempiternum. esse placuit; quod vel motus cius, qui sit in orbem, apertè declarat:nam ortus, & interitus inest iis quæ habent congrațium. Prætereà, vnum vni tantum propriè est contrarium, vt à Platone explicatum est in Protagora; cùm igitur cœlum contrario careat: nam si cœlo aliquid contrarium esset, motui quoque cius, alius motus contratius inueniretur, at quis is esse patest? Cu enim tres sint motus. simplices, circularis, & rectus, qui duplex est, vnus qui sursum sit, alter qui deorsum: quis crit horum, circulari comtrarius?no is qui lurlum fit, nam opponitur ei, qui fit deorsum; nec is qui sit deorsum, aduersatur enimei qui sit sursum; & iam positum est vni vnum tantum contrarium esse; relinquitur igitur, neque motui cœlesti, neque ipsi cœlo quidpiam esse contrarium. Quare corpus erit diuersum ab iis, quæ ortum habent & interitum, vt funt.

funt quatuor elementa, & quæ ex ipsis fiunt. Porrò, ipsa elementa, licet secundum partes suas gignatur, & intereat, nihilominus tamen semper suum statum naturalem retinent in suis locis remanentia. Mixta verò, non partes mundi sed potiùs effecta dici debent; ad quæ procreanda, Dij,. vt est apud Platonem, ex integritate elementorum partes mutuantur, quasiterum restituant illis: quod dictum est propter resolutionem mixti in elementa, ex quibus conflatum erat. Ex iis igitur, & verè & conuenienter Platonicis decretis, atque principiis, demonstratum est, mundum. sempiternum esse.

#### AD DECIMAMQVINTYM ARGYMENTYM PROCLI.

Voniam Proclus nimium Platoni tribuens, ad confirmandama æternitatem mundi, testimoniis eius abutitur, velut etiam núc, ... affirmans cœlum secundum Platonem non esse compositum ex quatuor elementis, sed esse quintam quandam naturam omnium sublunarium corporum longé dissimilem, hoc dicens conuenienter magit doctrinæ Aristotelis quàm Platonis ; videndum est , an Plato ita 🚁 motus ca: fenserit;an potiùs, vt nos ostendemus, contrarium. Plato (inquit Pro-li circularu arclus) tribuit cœlo motum circularem, qui dinersus est à motibus om- guat ipsu senium elementorum; ergo voluit illud esse diuersum ab illis. Procede ret sanè argumentum, si Plato fecisset cœlum, vel corpus simplex, vel ese coposium compositum, sed inanimum; tale enim argumentum ex motu natu- ex dementing rali ductum, in simplicibus corporibus, & compositis inanimatis robur haber, vt videre licet apud Arist. in 1. de Cœlo. At cùm Plato dicat cœlum ex quatuor elementis, maiori tamen ignis portione, constare; ipsumque animatum & ab anima motu cieri velit, planum est Platonem attribuisse rotundam conversionem cælo, non quatenùs corpus est seiunctum ab anima, sed quatenus est animal quoddam, cui anima motum circularem impartitur. Nam, & in animali motus progressionis, qui fit ad anteriora, naturalis est ipsi, non ratione corporis, fortasse enim illi aduersatur, sed tatione animæ. Prætereà, quid dicemus de stirpibus, quæ vnà cum solis conuersione circunferutur, quamobrem cognomines motui solis, Heliotropi nuncupantur? dicat nobis Procli, cuiusnam simplicis corporis naturalis est eiusmodi motus? Anima igitur cœli circularem motum illi tribuit, vt adducat ipsum, quoad eius fieri potest, ad imitationem mentis & Intelli-

gentiz, in cuius actione, vt Platoni placet, perfecte inest conuersio, & motus circularis. Quemadmodum igitur, vt sunt diuersa genera animantium, volatilium, terrestrium & aquatilium, sic anima, quæ in iplis est, diuerlos motus exercet,& ad tales motus exequendos, natura diuersas figuras eorum corporibus accommodauit, cum tamen omnia corpora ipsorum ex elementis pariter composita sint : sic etia cœlum, quamuis ex elementis conflatum fuerit, ob diuersitatem tamen animæ à qua cietur, & figuram, & motum diuersum à motibus omnium elementorum sortitum est. Adde, quod si proprium est animantis mouere seipsum, vt est apud Platonem 10. libr. de Leg. & aliis in locis; cùm cœlum l'lato animatum faciat, aliquem motu habebit ab anima sua, qui præter circularem, alius esse nequit. Hæc igitur duo in doctina Platonis non pugnant inter se, vt& cœlum conflatum sit ex elementis, quatenus corpus est, & nihilominus tamen, quoniam animatum est animam habens diuinam, longè diuersam multoque præstantiorem iis, quæ sunt in caducis & mortalibus animantibus, morum accipiat ab anima sua diuersum à motibus elementorum. Quid si dicamus cœlum, quoniam ex purissimo ignè ferè constatum sir, supernum locum occupasse, ibíque constitisse, motum autem circularem, quo circumfertur, ab alio principio, ab anima nimirum accepisses quemadmodum in elementis, que in suis locis naturalibus manent, idem affirmamus: nam ignis qui est sub concauo Lunæ, nec fursum nec deorsum, mouetur sed motu orbis cui cohæret, circunagitur. Quòd igitur cœlú, liquidem simile est elementis, neque deorsum feratur, neque sursum, caussa est, quoniam in suo loco naturali existit, nullum enim elementum in suo loco naturali manens, potest ab eo vllo genete motus naturaliter dimoueri, sed tantummodò vi; quòd auté in suo loco manens cœlum in orbem feratur, facit id quidem anima cœlestis, cuius ipsum est proximum instrumentum: quæ anima, cum vt intelligibilem conuersionem, & perfectissimum illum motum circularem, qui menti & Intelligentiis inest, in mundo sensi-

sed pergamus ad alia quæ Proclus in suo argumeto sumit, expendenda. Ac primò quidem Proclus sibi contradicir; nam ait ea quæ oriuntur & intereunt, non esse partes múdi, sed potiùs esse à idem quoque dicit, partes elementorum oriri & interire: cùm igitur quicquid est pars partis, sit pars totius, vt quia manus est pars corporis, & digitus est pars manus, erit etiam digitus pars corporis: si partes elementorum non sunt partes mundi, neque ipsa elementa erunt; quod

bili,& in omniú corpore nobilissimo exprimat; tum vt res, quæ sub luna sunt, temperato siderú motu regnat, conseruet, atque modere-

cfŧ

est absurdum: quòd si sunt partes mundi, cùm oriantur & intereant, falsa erit opinio ipsius affirmantis partes mundi ab ortu, & interitu alienas esse. Prætereà, si caussa ortus, & interitus est contrarietas, vt iple Proclus dixit; talis autem contrarietas, non modò in partibus elementorum, sed etiam in ipsis totis elementis primò, & per se inuenitur, totum elementum ab ortu, & interitu alienum non erit. His adde, quod suprà dictu fuit, cùm totum nihil aliud sit, quàm suz partes coniunctim sumptæ, & cum in corporibus simplicibus & homogeneis, cuiusmodi sunt elementa, cadé sit ratio cuiuslibet partis atq; totius, si omnes partes elementi sunt caducæ, totum item caducum, & mortale esse necesse est. Quid? quòd non potest aliquid manere idem numero totum, variatis omnibus partibus eius? Cùm igitur nullum elementum, idem numero semper mancat, vipotè cuius omnes partes varientur, sanè videtur simile figmento, totum elemétum ab ortu,& interitu vindicare. Illud autem, neo verum, nec Platoni cósentiens videtur, corpora mixta non esse partes mundi, sed potiùs ef- sint partes fecta:id enim, cuius detractione, vel abientia, aliquid imperfectum, mundi. & diminutum est, suamque perdit integritatem, sine dubio, vel pars eins, vel ad substantiam ipsius pertinens censeri debet; hæc enim duo, totum & perfectum reciprocantur, vt docet Aristoteles 3. Phys. tex.64.quodigitur facit ad perfectione alicuius, id quoque ad eius integritatem pertinet, ac proinde pars illius est; sed Plato vult in Timæo, nisi adsint mortalia animantium genera, mundum non fore perfectum; hæc igitur in ipsis mundi partibus numerari debet. Verba Platonis in Timzo hæc funt : inducit enim Deum opificem Vniuersi præscribentem Diis, ea quæ facturi erant, ad hunc modum; Tria genera nobis reliqua sunt, eáque mortalia, quibus pratermissis, cali absolutio perfecta mon erit; omnia enim genera animantium complexu suo non tenebit, teneat autem oportet, ut ei ne quid absit: qua si à me effecta sint , Deorum vitam possüt adaquare; vt igitur mortali conditione generentur, & uniuer sum vere sit uniwersum, vos suscipite, ut illa gignatis, imiteminique vim mea, qua me in vestro ortu vsum esse meministis. Si genera igitur animantium mundo desint, mundus Platoni non erit perfectus; censet igitur is, animantia in mundi partibus esse numeranda. Et rect è sanè, nam mixta perfectiora sunt elementis; & hæc illorum caussa sunt constituta. Denique, siue hoc quòd omnia continet, mundum appelles ab ornatu; siuc vniuersum, omne, ac totum, vtpotè cuius amplexu omnia coërceătur; negare non potes, eius partes esse & quidem potiores, corpora mixta, quippe quæ, cum varietate, tum perfectione naturæ, multum præstent elementis.

Platoné auté sensisse, ex quatuor elemétis, tum cœlum, tú mudum

Digitized by Google

Pulchra dif- totum esse coagmentatum,, ex iis quæ subiungam, perspicuum etit. putatio, an In Timzo fic ait; It his mundou effet animanti absoluto fimillimus, bos spfo Plato sensit qu'od ipse selme, a: que unus esset, ideires singularem Deus hunc mundam, acque cutti esse com- qu'od ipse selme, a: que unus esset, ideires singularem Deus hunc mundam, acque possis en ele- unigenum procreauit. Corporeum autem, aique aspectabile omne necesse est esse, menia. quod natum est. Nihil porrò igni vacuum videri potest; nec verò tangi, quod careat folido: folidum autem nihil, quod terra fit expers. Quamobrem mundam efficere moliens Dem, terram primum ignémque ungebat. Et quæ lequuntut ·víque ad illa verba; Earum autem quatuer rerum, quas supradixi, sic su emus mundo, partes omnes collocata funt, ut nulla pars cuiusun generu excederet extra, atque in hot universo inessent genera illa universa. Ex quibus verbis apertum est, Platonem, & cœlum, & totum múdum ex quatuor elementis constituisse. In colo autem, plurimum ignez substantiz inesse dixit. Nam cum quatuor sint animantium genera; vnum cœleste, atque divinum; alterum pennigerum, & aëreum; tertium aquatile; terrenum quartum; diuinæ animationis (inquit Plato) speciem, Dens maxime faciebat ex igni ) ve & splendidissimus esset, & aspectu pulcherrimus. Cumque eum similem vniuersi naturæ efficere vellet, ad ·volubilitatem rotundauit, comitantéque eum sapientia, optimæ métis effecit, circumque omne cœlum æqualiter distribuit, vt hunc varietate distinctum benè Græci, Kóouov, nos lucentem & ornatum mundum nominaremus. Hæc ex Platone. Que verò adnersus hanc Platonis sententiam in 1. Meteororum Arist. scribit, parui momenti funt apud Platonicos. Si enim, inquit Aristoteles, cœlum igneum ef-. Let, cùm incredibili propemodùm excellu hunc mundum inferiorem superet,iampridem,omnia,quæ continentur in ipso, incendio consumpta fuissent. Sed ipsi respondent, cum elementum ignis continear cætera elementa, ac proinde multis partibus maior sit illis, qui fit, vt quæ ab eo continetur, non similiter conflagrauerint? Deinde Atistoteles lib.2.de Generat. tex. 20.8 21. ait ignem elementarem, nostrati igni diuersum esse: húc enim non esse simplicem, sed mixtú, & habere caloris excellum, vímque vrendi & ablumendi corrumpédíq; corpora:illum autem minimè:quemadmodùm nix, seu glacies, seu gelu, frigidi est excessus; naturalis enim ignis vitam potiùs impartiendi, quam vrendi viribus præditus est, ceu in nobis insitus calor. Prætercà, quo ignis est in tenuiori materia, eo minorem vim habet vrendi, vt ferrum candens magis vrit, quàm carbo, & flamma, quàm elementaris ignis; cum igitur cœlum ex purissimo tenuissimóq; igni constet, mirandum non est, si quamuis magnitudine multú excedat, ca tamen quæ sub ipso sunt, nequaquam incendat.

> Platonis autem præcipui interpretes, idem quod nos supra docuimus sensisse Platonem, asseuerant, Taurus (vt refert Philoponus)

> > in 1.

in 1. comm.in Timæum, postquam locum Platonis à nobis suprà ci- Testimunia tatú exposuit inquit, Theophrastus inquit quod si a spectabile & tractabile Platonicorii. ex terra sunt & igni, ex his colum, & astra constabunt; non sunt autem hac secundu Plaex illu, quintum corpus introducens, qued versatur in erbem. Verum, vbi quin- somem sit come tum corpus illud esse docuerit, tunc hisce contradicat. Hæc Taurus. Qui posium ex non modò vult cœlum,& mundum ex quatuor elementis cocretum dementis. esse, sed etiam aduersatur Theophrasto id neganti, & quintum quoddam corpus ex Aristotelis sententia introducenti. Porphyrius in expolitione eorundem verborum, idem lentit: & post multa, subiúgit bæc; Mundum ex quatuor constitutum esse elementis, diserte dicis Plato,. quasi quintu illud corpuo,quod ab Arist. & Archyta inducitur , non esse putauerit. Proclus quoque tum in expositione Timzi, tum in eo libro. qui inscribitur Observationes corum, in quibus Platonis Timzo cotradixit Aristoteles, postqua multis verbis explicuit, quomodò vniuersum ex quatuer elementis conftet, & cœlum exigne, itémque aftra:poftremò subiungit hæc;non igitur, quasi peregrinam in uniuerso calorum naturam inducere oportet, sed illic summam perfectionem natura corumqua hic visuntur constituentes, per illă, câmque qua illu sit cognata, hu corporibus ortum tribuere. Plotinus in lib.de Mundo, candem quam nos, Plasoni sententiam tribuit, eamque multis verbis, & explicat, & tuetur,, aduersus Arist.cuius verba,ne sim prolixus, hic non ascribo. Postremò, Aristoteles Platonis discipulus, sententiam, quam Platoni adscripsimus, reprehédens, fecit cœlum quintum quoddam corpus ab elementis diuerfum. His accedit, quòd Plato, non agnouit corpus aliud: simplex præter quatuor elementa; sic enim in Timæo scribit; dicendu est igitur cuiusmodi potissimum quatuor corpora siant; nam si hoc semel erimus consecuti, procreations terra & ignis, & corum, qua pro rata portione in medio corum interiolla sunt , veritatem facile consequemur: tum enim nemini concedemus, pulchriora ius, qua sub aspettum cadant, corpora vsquam inueniri, querum quodque ad suum genus referatur. Si igitur Plato negat vllú corpus esse pulchrius his quatuor elementis, aut his quæ fiunt ex ipsis, proculdubiò non putanit cœlum esse omninò diuersum ab illis. At. dicet aliquis, Platonem, quinque solidarú figurarum, quæ rectis constituantur lineis, & planis similibus, ac naturæ eiusdem, cuiusinodi sunt cubus, pyramis, octaedrum, icosaedron, dodecaedrum, quatuor priores, quatuor elementis attribuere; nimirum terræ cubum, pyramidem igni, icosaedrum aquæ, octaedrum aeri, postremam autem, dodecaedrum, fine dubio cœlo adscribere: qua re is nó obscurà indicauit, sicut figuram, sic etiam naturam cœli, diversam esse ab elementis. Sed hi errant, non enim Plato, illa figura dodecaedri Deum vsum esse ait ad compositionem coli, sed ad vniuersitatis constitu-

tionem: vt ex iis verbis quæ sunt in Timæo, perspicuum est; cum pretereà, inquit, quinta quadă sit compositio, ea Dem ad universi constitutione est vsus, eaque figurauit, & descripsit vniuersum. Hæc pluribus disseruimus, vt demonstraremus, Platoni cœlum no esse talem quadam naturam diuersam ab elementis, qualem induxit Aristoteles, sed esse ex elemétis compositum.

#### DECIMVMSEXTYM ARGYMENTYM PROCLI.

Ateria sempiterna est, & per se habilis ad suscipien-Mdas formas; vel igitur formæ in ea semper extiterunt, & semper erunt, & sic mundus principio, & sine carebit:vel non semper fuerunt, aut erunt; quod est absurdu: quomodò enim materia ex æternitate formis caruit, ad quas suscipiendas semper fuit habilis? Sed fortè dices, ab æterno materiam habuisse formas vagas, impersedas, & inordinatas; posteà verò, productas fuisse formas perfectas. Verùm id dici nequit, cùm enim materia per se, ac semper habilis sit ad suscipiendas formas perfectas, nulla potest reddi caussa, cur non ab æterno illas habuerit. Deinde, quid opus fuit priùs habere formas imperfectas, vt deinde perfectas habere posset quod autem Plato, materiam priùs immoderate, ac inordinate motamfuisse dicit, id non ita accipiendum est, vt priùs fuerit inordinata, deinde ordinata; sed cogitare debemus, eum illis verbis exprimere voluisse, qualisnam materia ex se, & suapte natura esset, nisi ab opisice mundi distincta, & exornata suisset.

## DECIMUMSEXTUM ARGUMENTUM PROCLI.

Quidsit il- A bata suit: quare necessarium non esset pluribus verbis hoc argulud, quod di-mentum refellere. Sed illud falfum est, Platonem, per id, quod inorse mundi effe dinate mouebatur, intellexisse materiam primam; Porphyrius enim ctione, vago ait intelligenda esse corpora naturalia, ex quibus mundus coagmen-& inordina- tatus est; quæ quoniam naturalia sunt, mouentur illa quidem, verùm to motu, agi- nistab opifice mundi in ordinem digesta essent, & suum quodque situm, & locum ab architecto mundi accepissent, turbato & vago motu

motu agitata suissent; vt nauis dum gubernatore, & currus cum auriga destituitur. Id autom Platonem sensisse, illa verba indicant; Quicquid enim erat quod sub cernendi sensum caderet, id sibi assumpsit, no tranquillum, o quietum, sed immediate agitatum o fluitans, idque ex inordinato in ordinem adduxit. Quænam, inquit Porphyrius, sunt, quæ sub sensum cadunt, nisi corpora? materia enim, cum secundum Platonem vix aut ne vix quidem spuria cogitatione comprehédatur, in iis quæ sub sensum cadunt, numerari non debet.

# DECIMVMSEPTIMVM ARGVMENTVM PROCLI.

Enum, & numeris omnibus absolutum; cùm igitur Deus mundum secerit huic exemplo simillimum, quemadmodùm secit mundum vnum & absolutum, sic etiam sempiternum secisse credendum est. Imago enim, vt persecta sit, debet omninò similis esse exemplari. Si igitur mundus ortum, & interitum habet, nulla ex parte similis erit exemplari; sin autem, vel careat interitu habens ortum, vel careat ortu, habens interitum, non vtraque ex parte, sed ex altera tantùm exemplari similis crit.

## AD DECIMOMSEPTIMOM ARGUMENTOM PROCLI

I Oc argumentum, idem est propemodum, cum quarto superius Plato autem vult mundum ita similem esse exemplari, vt quemad-modum exemplar ex omni constat æternitate, sic mundus per omne tempus perpetuò, & procreatus, & instans, & futurus sit. Lege Timæum ibi; vbi autem moneri, vuere, sempiternorum Deorum fasti à se simulachrum, intellexit Pater qui procreauit, opere delestatus est, ve sicut illud per omne æuu, sic mundum, ita similem esse exemplari, vt sicut illud per omne æuu, sic mundus duret per omne tempus, debuit sanè Proclus ostendere, Platonem secisse tempus exetraq; parte infinitum; vt inde concludere posset, mudum ex sententia illius, sempiternum esse sed id Proclus callidè tacitus prætermisit, quia probare non poterat. In Timæo enim Plato sic ait; Tempu, inquit, vnà cum cælo fastum est, vt simul generata, simul ettam dissolumanter, si quando illa eorum futura erat dissolutio: & iterum, nam dies, nostes, meses, com anno scum antenatu cælu in

matura non essent, demum volnit procreari, cum cælum productu est in natura, Huic rei sidem facit Arist.lib.8. Phy. tex.10. ita scribens; Plato tempus generat solus, cum cælo enim ipsum simul esse salus autem sastum esse ait, Quòd si Proclus contendat, mundum exemplari suo esse oportere oraninò similem, cum exemplar mundi sit, immutabile, indivisibile, totum esse simul in se habens, non sensibile, sed tantum intelligibile, cur mundus eriam, (siquidem eum omnibus rebus exemplari necesse est esse quàm similimum) non est immobilis, indivisibilis, incorporeus, denique talis, qualis non est, nec esse potest.

#### DECIMAMOCTAVAM ARGUMENTAM PROCLI.

I in Deo dux funt voluntates, vn2 vt non sit aliquid in-Dordinatum, quod Plato indicat illis verbis. [cùm enim constituisset Deus nihil mali admiscere, ex inordinato ipsum adduxit in ordinem.] Altera, ve vniuersum benè colligatum, & ordinatum conteructur, quam innuit Plato illa oratione, nam cum voluntatem, & confilium meum nacti fitis, quod maius oft vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus estis, tum cu gignebamini colligati, &c.] necesse igitur est, has volutates, aut semper esse in Deo, aut interdum veramque, vnam priùs, alteram posteriùs; at interdum esse, interdum autem non esse, non conuenit ei, qui semper est, & immutabilis semper perseuemt: & priùs, ac posteriis in iis tantum insunt, que tempori subiecta sunt: quod fi veraque voluntas semper quod vult efficit, semper igitur, & inordinatum obliteratur propter perpetuam voluntatem, ve ipsum non sit, & ordinatum conservatur propter voluntatem, vt ipsum sit perpetuum, cum vtrag; voluntas sit semper. Quare si sit vtrumque semper, non priùs crit inordinatum, quam ordinatum, nec ordinatum, quam inordinatum: quod fiid quod ordinatum oft, principio & fine caret; mundus autem nihil aliud est, quam ordo, & id quod adductum est in ordinem; mundus igitur ortus, & interitus expers erit.

A D

#### AD DECIMENOCIATEM ARGUMENTUM PROCLE

Lus lemper vult, vt non sit aliquid inordinatum ; inordinatum Denim, Deus, & natura refugit; non tamen ideò sequitur, vesi semper vult non esse inordinatum, aut semper vult esse ordinatum, iplum ordinatum lemper lit:lemper enim Deus, vrait Plato, vult bonis omnibus mundum explere, non tamen omnibus bonis semper mundus expletus est. Semper vult Deus, non esse malum, bonorum enim, inquit Plato, ad nullum aliud, quam ad Deum caussa æst referenda; malorum autem, alia quæpiam est requirenda caussa, mali enim caussa, non est dicendus Deus; non tamen ideò sequitur, vt malum semper non fit in mundo. Postremò, semper vult Deus ea quæ fiunt in mundo, non tamen necessarium est ea semper fieti, aut effe. Quamuis igitur Deus semper velicaliquid, vult tamen illud elle, sicut natura eius patitur. Et ipse quidem semper voluit mundum esse talem qualis nunc est, sed non voluit, vt mundus semper ralis esser. Est igitur ærernitas in volitione Dei, sed non in essectione mundi.

Deinde, non si quod Deus vult, aliquando est, aliquando non est, ideò dicere oportet Deum interdum hoc, interdum illud velle. Vna est enim, & simplex Dei voluntas, cuius vnaquæ que res particeps est, quoad natura ipsus patitur. Vult Deus omnia este similia sibi, vult este bona, & conservarismilitudinis tamen, bonitatis, & conservationis ratio, non eadem est in omnibus. Semper igitur volebat mundum esse conditum everum, vt potest esse mundus & suaptè natura est capax durationis, ita esse volebat. Si igitur immortalitati, immutabilitati, æternitati, atque indivisibilitati Dei, non repugnat mortalitas, mutabilitas & extensio rerum quas producit: non item absurdum erit, Deum voluis se extensio rerum quas producit: non item absurdum erit, Deum voluis emper mundum suisse ordinatum, ipsum autem non semper suisse: non enim voluit, vt mundus semper esse ordinatus, sed ipse semper, & ab æterno voluit, vt mundus tunc & talia esse, quando, & qualem esse, vel possibile, vel melius erat.

#### DECIMUMNONUM ARGUMENTUM PROCLI.

Vicquid natum est, aliquando interibit; omne quod caret ortu, caret etiam interitu: quæ duo pronuntiata, non modò sunt Aristotelis in primo de Cœlo, verumetiam Platonis, qui horum alterum, in libris de Republica, alterum in Phædro pronuntiat. Verùm, id omne,

quod natum est, manet interitus, inquit Socrates Musarum personam referens; & quod generatum non est, interitu carere est necesse. Ex quibus pronuntiatis, alia duo deducuntur. Vnum est, quicquid interire potest, id generatum esse:nam si non esset generatum, careret interitu, per secundum pronuntiatum. Alterum est, quicquid non potest interire, id non esse generatum: nam fi generatum esset, vt in primo dictum est pronuntiato, aliquando interiret; cum igitur mundus interire nequeat, bonus enim fuit opifex ipsius: improbi autem videtur esse, quod . benè compactum fuit, velle dissoluere, & immortalium, inquit Plato, ipse est opifex : quod autem immortale est, hoc non agnoscit casum, seu interitum, vr in Phædone dicitur, haud enim temerè quicquam aliud esset expers interitus, si quod immortale esset, non esset huiusmodi. Cùm igitur mundus interitu careat, carebit etiam ortu, per secundum pronuntiatum.

#### AD DECIMUMNONUM ARGUMENTUM

V m hoc argumentum parùm discrepet ab octauo, solutio illius ad hoc idem refellendum accommodari posset.

Sed potest etiam, hoc modo responderi; dupliciter aliquid dicitur An Plato se esse este tale, vel, intrinsecè & per se, sic ignis est calidus; vel extrinseste mundum cuis, & ab alio, ve calor in aqua & ferro candence. Prætereà, dicitur ese incorru- etiam aliquid perpetuum, vel quod etiam idem numero semper maneat; vel quod partes eius deperditæ cotinenter instauretur. Mundus igitur in disfolubilis dicitur, & immortalis, non per se, ac intrinsecè, nă in Timzo sic ait opifex mundi; Queniam, inquit, eres estu, haud quaquam estis indissolubiles, sed tantum extrinsecus, nimirum ob propositum & voluntatem opificis, qui quod fuapte natura folubile est, conseruat, & partes eius continenter instaurat, ne aliquando omninò totum collabatur. Rectè igitur apud Platonem mundi opifex ait; nam cum voluntatem & confilium meum nacti sitis, quod masse est vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus estis tunc cum gignebamini , colligati, neutiquam dissoluemini. Deinde, Plato simpliciter ait mundum esse ortum, & suapte natura pronuntiat esse dissolubilem, consilio tamen Dei nunquam dissolutum iri. Stultum igitur est; ex co quod Plato

ptibilem.

Plato secundum quid ait mundum esse indissolubilem, negare mundum, secundum Platonem, ortum esse, cum tamen hoc ille aperte, & simpliciter pronuntiet. Quando igitur air, quod natum est esse dissolubile, intelligit per se, ac suapte natura. Cum verò inquit mundum indissolubilem esse, intelligit extrinsecus, ac ex diuina voluntate.

Huic rei fidé facit Galenus, qui in quarto libro eius operis, quod seientia Gascripsit de Demonstratione, referente Philopono in eo libro, quem leni. contra Proclum scripsit, quatuor pronuntiata supraposita, diligéter expendit: & ad extremu ait, illud pronuntiatum (quicquid est incorruptibile, non esse generatum) dupliciter accipi posse: vno modo, vt per incorruptibile, intelligamus, id quod per se, ac suaptè natura expers est interitus, quia est simplex, & perpessionis expers; & sic veru est pronutiatum: altero modo, ve per incorruptibile intelligatur id, quod per se est mortale, sed extripsecus, & ab alio ascititiam obtinet immortalitatem: quemadmodum de Diis Plato in Timæo dicere videtur. Verba Galeni hæc funt. [Cópofita est notio sempiterni, quoniam ortus, & interitus est expers: verique autem alterum est consequens, nimirum hoc quoque in loco demonstrans virumuis horum sit, alterum protinùs esse consequens: illo assumpto, demonstrauit, cuiusmodi esset propositum. Si igitur probe ab omnibus, ve confessum recipitur(& quod procreationis est expers, id esse consequens, vt non intereat) id expendentes, partim intelligemus, pronutiatum esse, quod demonstratione non indigeat, sed primum, & quod per se fidem mereatur : partim verò à quodam alio euidente pronuntiato cofirmari, quod paulò antè huiusmodi esse dictum est (si quid procreationis rationem nullo modo continet, illud neq; interitus ratione subibit ) Quod igitur, quicquid ortu caret, protinus & interitu careat, prompte, & sine vlla hæsitatione recipit intelligetia;& si quid est alisid corum, quæ ad notionem sunt cuidentia, tale est hoc pronuntiatú. Tamen (quicquid est expers interitus, id necessariò ortu carere)hoc indiger quadam determinatione, vt promptè iplum accipiamus. Quæ est igitur determinatio?certè, vt distinguamus quomodò hoc(interitus expers) concededum lit, vtrum quod neque omninò rationem interitus accipiat, vt quod omninò sim-. plexest, & perpessionis expers; an verò, ve quod instauratoriam immortalitate obtinuit Quemadmodum de Diis Plato in Timzo dicere videtur, vbi Deum primum cum iis instituit disserentem, est autem hæc eius dictio; Quoniam generati estu, haudquaquam estu indissolubiles prorsus, & immortales, nunquam tamen dissoluemini , neque mortis old fata vos periment; maine est enim ad perpetuitatem vestram vinculum,

meum confilium, quàm illa, quibm estiv, tunc cùm gignebamini, colligati: hoc ipsum autem, & in Politico, de toto cœlo petsequitur. Concipitur enim quidpiam, quod etsi natum sit; nunquam tamé sit interiturum vt Lacedæinoniorum cinitas (liceat hoc vti exemplo) siet enim, vt ea nunquam intereat, quanquam singulas domos, & partem vnamquamque, eam naturam vt perimantur, habere, cócedamus. Verùm, quia sieri potest, vt paulatim siat instauratio, sieri etiá potest, vt vniuersum simul, nunquam dissolutum intereat. Neque verò ciuitatem tantùm ad hunc modum permanere incorruptam possumus cogitatione concipere, sed vnicam quoque domum, si quod in ea fatiscit, instaurationem subinde consequatur. Secundàm hanc igitur rationé, si quid ortu careat, id omninò expers est interitus, sin verò careat interitu, non necessario procreationis est expers.] Hæc Galenus.

#### VIGESIMUM ARGUMENTUM PROCLI

DLato in Politico ait, res divinissimas, semper in codem statu permanere similirer affectas & prorsus immutabiles. Cùm igitur opifex mundi sir quidpiam omnium diuinissimum, semper idem & similiter affectus erit. Quare alienum est ab ipso, interdum facere & interdum non facere, sed convenit illi, vel semper facere, vel nunquam fasere. At nunquam facere in eum qui est opifex omnium rerum, cadere nequaquam potest; relinquitur igitur, vt Deus semper mundum faciat, ac proinde mundus sempiternus sit. Præteren, Deus vt in Timæo legitur, mundum condidit divini exemplaris perfectissimam imagine; cum igitur exéplar omnino sempiternum sit, necesse est mundum, siquidem est imago ipsius, ambifariàm sempiternum effe, Adhee, Plato mundum Deum vocat, Deorum autem genus, & mutationis, & vitij expers ests quate mundus ortu,& interitu carebit.

#### AD VIGESIMYM ARGVMENTYM PROCES.

TN hoc argumento, nihil novi ferè Proclus affert; nam prime part Largumenti, suprà in sexto arguméto, secundo in decimo septimo, tortia: zertia in undecimo, & ab iplo tractata, & nobis refutata fuir.

Si autem i laro aliquando mundum vocauir Deum, id fecir, fabu- An Plato vo. lolam Poëtaru coluctudinem leguntus, ex O: pheicis verlibus id ac-re lenfir, micipiens: qui Poëte, nihil est in natura rerum, cui non divinitaris cul-dum, calum tum attribuerint. Cumque Poëtarum mos sit Deorum ortus trade- Dess. re, mortes autem ipsorum reticere, mirum non est, si cum Plato múdum ortum elle, neque interituru elle dixerir, Deum iplum, Poërarum consuctudine appellet. Et quamuis l'lato in lib. de Republica Poëras multis criminibus incessat, cósque de sua ciuitate depellar, monnunquam tamen, ne vel receptos Deos improbare, & noua inducere Dæmonia videatur, quod nouerat Socrati mortem attulisse, ad l'octarum consucrudinem delapsus, fabulis ipsorum interdum vtitur. Oportebat autem Proclum animaduertere, cum Plato in Timzo Deum ait esse mundum, & stellas omnes quæ conspiciuneur, solem inquam & reliquas, quænam mox subiungattappellar enim Deum Oceanum, Salatiam que cœli satu, terræque coceptu generatos, ex his Phorcyn, Saturnum, & Opem, deinceps Iouem, atque Innonem, ac reliquorum Deorum prosapiam. Quare, si quòd Plato hîc mundum Deu esse inquir, Proclus inde vult essicere mundum perpetuum esse?pari item ratione concludam ego, Saturnum Louem, reliquósque suprà commemoratos, quod à Platone ibidem nominentur Dij, sempiternos; & sinceritu fuisse; cum tamen eos natos elle, ac progenitores habuille, Plato teltetur. Vocat etiam Plato cœlum Deum, antiquorum hominum existimationem sequutus, qui cum nihil præter res corporeas intelligerent, in iis autem cedum principem locum obtineret, ipsum à sempsterno cursu Tov Stov appellarunt. Sic enim apud Platonom cum Hermogene loquens Socrates in Cratylo ait; qui in Gracia primi homines extiterut, videtur mihi solos hos Deos existimanisse (ve bodie etiam barbaroru plerique) Solem nempe, Lunam, colum, ve com vederet eos sempeterno cur su incedere, ab hac Tou Seely, ideft, currends natura, Seous, ideft, Deos appellauerint. Posted autem cũ alios Deos observavisseus eos nomine eodom nuncupaverint. Ac Plato quidem, recte de Deo sensifie videtur. Nam in Timzo, vnum esse mundum oftendie, quòd voum sit eius exemplar, vuissque eius opiser Deus. Et in epistola ad Dionysium air, se epistolas quas ex animi sui sententia scribit, ex voius Dei præfatione & nuncupatione ordiri; quas verò ex aliorum sensu, & in aliorum gratiam exarare cogitur, eas à Deorum appellatione inchoare. Et cum Plato, omnes alias res, ab vno Deo, vel proximè, vel per Deos secundos, conditas; & suapte natura mortales, ac dissolubiles esse; Desque munere res cœlestes immortalitatem adipisci censeat; qui potuit, vllam earum Ec iij

rerum, Deum esse arbitrari? Interdum tamé multos Deos nominat, & colendos esse assertiveram, quam de Deo ipse sententiam habebat, in vulgus non enuntians: ne patriis legibus aduersari, & à communi hominum sensu, & opinione abhorrere videretur; sicque populi inueteratis erroribus assueti, & veritatis, que de vno Deo est, minimè capacis, odium & furorem, qui in necem Socratis tâtopere seuierat, aduersum se concitaret. Sed illud Platoni condonari non potest, quod Intelligétiis, Dæmonibus, astris, etiam Diis Poëtarum cultum adhibere, preces sundere, vota nuncupare, sacrisicia facere iubeat. Indignum enim est, tâtum Philosophum, in re tanti momenti, quanti est agnitio veri Dei, metu mortis, non modò celasse veritatem; sed etiá tam falsas, & impias de Deo vulgi opiniones, auctoritate sua fouisse, atque confirmasse. Sed ad Prochi argumentationem redeamus.

Plato mundum ait esse Deum; ergo mundus, inquit Proclus, non est ortus. Atqui oportebat Proclum audire Platonem virumque dicentem, & mudum Deum, & ipsum nihilominus ortum esse. Oportebat meminisse, Platonem nomen Dei, etiam iis rebus, quas generatas esse constat, tribuisse. Oportebat considerare, nomen Dei, cùm mundo tribuitur, non propriè sumi à Platone, sed eo modo, quo suprà declarauimus. Quod autem Plato mundum, nec propriè Deum esse, nec mutationis expertem censuerit, ex iis, quæ scribit in Politico, manifestu erit; in sischem enim; inquit, & esde mode se habere, & idem esse in demum, o solis convenit, qua maxime sunt diuina: corporu autem natura in hoc numero haberi non potest. Inde, quoniam cælu, 🖝 mundus corpus participauerunt, mutationis experta semper esse non possunt: & rurlus in Timæo;quid est,qued semper est,neque vllu habet ertum? & quid qued gignitur quide semper nunquam est tamen ? quorum alterum intelligentia cu ratione comprehenditur, quod vnum semper, o idem est: alteru, quod affert opinionem per sensus rationie expertes, quod totum est opinabile, id gignitur, co interit, nec unquam verè effe potest. Verum de his satis.

Et argumentis quidem omnibus Procli, pro æternitate mundi ab eo allatis subtiliter, vt opinor, atque diligenter, adhuc responsum & satisfactum suit. Sed quoniam in hac disputatione, de Platonis sententia sepenumerò vtrinque disputatum est, operæpretium esse duximus, quid Plato de mundo senserit, ortus sit, nec ne, seorsim explicare.

An Plats

An Plato senserit mundum ortum esse, & aliquando capisse, an potius sempiternum effe, atque ortu, interituque carere.

🔐 V o n 1 A m sentétia Platonis, ex iis quæ scripsit, tum alibi, tum pręcipuè in Timeo, elici debet, & quia verba eius, ab iis, qui in contrariă sententiă discesserut, varie explanătur; idcirco operæpretiŭ esse duxi, locum Platonis in Timæo,

vhi de molitione mundi loquitur, integrum hic ascribere; vt quoniă ab iis, qui Platonem sequuntur, multæ, & discrepantes interpretationes illius loci excogitatæ sunt, nos, quæná sit germana interpretatio, & verbis Platonis maxime congruens, iudicare possimus. Verba Platonis in Timzo, vbi de procreatione mundi loquitur, hzc sunt; De que primum cossderemus, qued in quastione de universe ante omnia investigari debet, vtrum ne semper fuerit sine ville generationis principie, an genitum sit, ab aliquo principio sumens exordium. Id profecto cernitur tangiturque, & corpus habet; omnia verò huiusmodi, sensus mouent; qua sensus mouent, opinione per sensum percipiuntur, hac verò talia esse constat, vi gignantur, & genita sint; quicquid aute gignitur,necessariò ab aliqua caussa gigni asseruimus. Hæc Plato:quibus verbis, cùm apertè fignificaret mundum ortum esse : Platonici tamen, vt Crantor Platonis interpres, Plotinus, Porphyrius, Iamblichus, Taurus Platonicus, Proclus, Apuleius in lib. de Platonis. dogmate, Alcinous, & Simplicius, hunc mundum sempiternum esse ex sententia Platonis pugnaciter defendere cum in animum induxissent, excogitarunt multas acceptiones illius vocabuli(ortum) seu (generatú)præter illam communem, qua dicitur aliquid generatum esse, quod priùs non erat, & aliquando cœpit esse; in qua significatione, contendunt Platonis verba accipienda non esse. Nos igitur expositiones illius vocabuli, quas ipsi commenti sunt, commemoremus, & an verbis Platonis conueniant expendamus.

Taurus Platonicus, in commentariis, quos scripsit in Timæum, Taurus Plaquatuor acceptiones illius vocabuli (oriri) præter communem eius tenicue. significationem, adfert. Primo modo, inquit, oriri dicitur, quod nunquam quidem ortum sit, in codé tamen genere sit cum iis, que oriunzur, sic videri dicimus, quod non visum sit, nec videbitur, sed in codem sit genere cum iis, quæ videntur, vt sit quod sit in centro terræ corpus. Tum, dicitur oriri aliquid, quoniam compositum est, quod tameth nunquam generatum sit, nos tamen, vt compositionem eius, & melius intelligamus, & commodius explicemus, cogitatione id generamus, suásque in partes resoluimus: vt syllabas ex elementis, & figuras ex lineis generari dicimus. Deinde dicitur etiam aliquid oriri,

Ee iiij

quia in eo semper est, ve gignatur, & non habet totum suum esse simul, sed est in perpetua commutatione; elementa enim continuò commutantur, & in se mutuò convertuntur; orbes autem cœlestes. licet iidem substantia permaneant, tamen ob perpetuam conuersionem, situs, aspectus, atque vultus, cotinenter euariant. Postremò, ortus etiam dici posset mundus, quoniam aliunde ipsi est tributa esfentia, nempe à Deo, à quo exornatus est, & quo remoto, in nihilum recideret; ve idem sie mundum generatum esse, quod non sua vi extitisse, sed à Deo sactum suisse, ab coque & regi, & conservari : sic secundum eos, quibus cœlum aperte sempiternum est, luna ortum, atque generatum à sole lumen nacta est, nunquam fuit ramen, cum no ab ipso illustrata fuerit. His inquit Taurus significationibus, quiverba Platonis interpretatus fuerit, sententiam eius assequetur, qui autem communem significationem generationis, qua, id quod non fuit aliquando, in natura, extitit, verbis Platonis attribuerit, toto, ve aiunt, cœlo, à mente Platonis aberrabit. Hæc ex Tauro Philosopho. Ex illis autem quatuor significationibus, Crator, postremam amplexus est; Porphyrius secundæ significationi assentitur; Proclus, Iamblichus & Simplicius, duabus postremis adhæserunt; Apuleius, & Alcinous, tertiam significationem præcipuè sequuti sunt. Nos autem, quantum earum vnaquæque verbis Platonis, quæ suprà positasunt, vel congruat, vel discreper, accurate discutiamus.

Prima significatio absurda est, & non solum à Platonis, verum: etiam à communi sensu aliena. Nam qui fieri potest, vt quod non estcorpus vel lubstantia, sit in genere corporum, vel substantiarum; genera enim, de iis, quæ subiecta sunt ipsis, nomine, & definitione, dicuntur; qui potest inquam fieri, vt mundus, qui secundum ipsos ortus capax non est, sit tamen ex genere corum, quæ oriuntur? quod fi id, quod non est ortum, tamen est ex genere corum, que possunt oririjergo per oppolitionem conucrlionis, aliquid, erit ortum, quod: sit ex genere corum, quæ non possunt oriri; ortum est igitur aliquid, quod oriri non potest. Quidequod generabile, & ingenerabile sicut corruptibile & incorruptibile, vnius & eiusdem generis esse non possunt. Deinde, absurdus est verborum Platonis sensus, si hoc modo explanentur, vt per se manisestum est. Prætereà, id quod est. visibile, tamets in centro terræiaceat, aptum tamen est suaptè natura videri: quare fi ita mundus dicirur esse ortus, suaprè natura capax erit ortus, ex quo fiet, vt necessariò aliquando fit ortus; namquod per se generabile est, non per aliam viam, qu'àm per generationem venit ad esse. l'ostremò, l'lato, quæstionem proponens de molitione Mundi, dixit ipfum ortum esse, non autem ex genere corum quz. quæ oriuntur: & quid per ortum intelligeret, explîcans ait; Firum semper sucrit, ita vt ortum sus initium nullum habuerit, an verò ortum sit, ita vt ab aliquo temporis principio esse caperit: & iterum; Tempus igitur vna cum calo ortum est, vt simul nata, simul ettam dissoluantur.

Altera fignificatio, quare aliquid (auctore Tauro) dicitur esse or- Contra Portum, est, quoniam est compositum, & cogitatione in ea ex quibus est phyriam. compositum, possit dissolui, qua significatione vsum suisse Platonem, cùm dicit mundum ortum esse, indicat, inquit Porphyrius, probario, quam subiicit; ortus eff, inquit, quadoquidem cernitur, cor tangitur, er est undique corporarm: quibus verbis nil aliud significatur, quam mundum esse compositú.Nam quod corporatum est, materiã haber,. & trina dimensionem, quod auté cernitur, & tangitur, forma nequaquá carere potest; quare copositum erit. Sed primò, absurdú est cam fignificatione Platoni affingere, quæ neq; apud Platonem neq; apud vllum veterumOratorum,neq; apud Arist.in 1.lib.de Cœlo tex.110. vbi eius, quod oritur, significationes, tam subtiliter persequitur, neque in communi vsu loquendi, reperitur. Prætereà, vitio dandum esfet Platoni, quod tam inusitata illius vocabuli significatione vti voluerit; nec antè tradita multiplici acceptione eius vocabuli, hoc indicauit, vt obscuritas, & ambiguitas tolleretur. Deinde, secundum hác significationem, sensus quæstionis à Platone propositæ, hic erit; Mundus ne, simplex sit nullum principium compositionis habens, an copositus fuerit; quare illud(semper nec fuerit)pro(simplex ne sit) vsurpatum erit: & illud(ortus est)pro(compositus est)scriptum erit... Sed, quæ necessitas eò Platonem adegit, vt in re tanti momenti declaranda, tam ineptè verbis abuteretur? Adhæc si per (nó esse ortum) simplex, per (esse ortum) intelligit Plato (compositum) certe quæstic, que à l'latone proponitur, non esset adeò difficilis, vt ad eam explicandam oportuerit Platonem, Deos, Deásque omnes inuocare, vt sibi ad huiusce quæstionis enodationem, essent auxilio. Quis enim vnquam in dubium reuocauit, an mundus sit quædam res simplex, an copolita? Neq; verò, quæltio ellet propria vniuerli, vt vniuerlum est, sed comunis cuiusuis corporis. Postremò, non aliter credendu est Platoné vsurpasse supradicta vocabula in Timzo quá in 6.lib.de Legibus, & in Epinomide, illic enim scribit hæc; Rette siquidem hoc salsem omni homini persuasum esse debet, quod hominum ortus, aut principium mullum accepit, neque finem unquam est babiturus, sed & semper erat, wo ommino eft, o futurus eft; aut fi effe capit, principy quadam longitude, à que effe. empit, immenso iam ante nos tempore pracesit. Hic autem fic ait; Arbitrars autem decet, omnia qua in colo funt animantium genera, hac effe. Quod fanè in primis aftrorum genus ortum fuiffe dicere debemus, corpu quidem nattum pulcherrimum, animam autem beatißimam simul, & prastatißimam. Ex duabue autem sortibus, alteram hu tribuendam esse propens dum ducere debemus; nam aut ab interitu alienum & liberum à mortalitate, unumquodque ipsorum esse, O dininum prorfus, at que necessarium; aut certe dinturnam aliqua vitam babere, qua cuique horum ad viuendum satis sit, or qua longiore non indigeat.

Tertiam verò fignificationem Proclus mirifice amplectitur; nam in opere, quod inscripsit Observationes corum, in quibus Platonis Contra Pro. Timzo contradixit Aristoteles, accusat Aristotelem, quod dicat Platonem sensisse, mundum ortum else, id est, à principio else cæpisse. Ortum enim esse apud Platonem (inquit Proclus) non significat à principio else cœpilse, sed semper gigni; nam quæ supra tempus collocara, zterna sunt, ea vniuersam simul naturam suam, vim, & actionis perfectionem, præsentem obtinere: quæ autem sunt in tempore, ea non confertam simul vitam suam, præsentem habere. Si quid enim, inquit, in rempore est, etiamsi in immensum tempus producatur, interdum quidem est; nam quicquid ipsius est, id in aliquo est tempore, non enim simul constat tempus, sed gignitur in infinitum. Ad hunc igitur modum, vniuersum esse dicit, non quasi sit vt id quod semper est, sed vt id, quod omne tempus gignitur, semper tamen aliquando in naturam profertur secundum eam temporis partem, quæ instat. Sed vt verum sit, quod Proclus ait mundum naturam suam obtinere in eo, vt semper gignatur, nos tamen contendimus, quæ eiusmodi sunt, principium ortus sui habere, quod autem luaptè natura generabile est, aliquando generatum fuisse necesse est, ve pulchre oftendit Arist. in 1. lib. de Cœlo, quod autem hæc interpretatio Procli, Platoni non congruat, patet consideranti verba eius; Semper ne fuerit (inquit) nullo generatus ortus principio, an ortus ita fit, ve ab alique principie effe caperit. Prætercà, si Plato ibi quærebat, an in co, quod est perpetuò gigni, mundus habeat, ve sit, cur dixit, ortus est, non autem oritur, & gignitur? Item, cur non dixit, vt à principio aliquo incipiat, sed cœperit, nam quod gignitur semper gignendi principia continet præsentia, & quod est eiusmodi, semper incipit gigni, nunquam cœperar.

Superest quarta significatio, qua mundus dicitur esse ortus, quoniam ab alio naturam suam, & essentiam habet; de qua Proclus, soco Suprà citato, sic ait; Universum ortum effe dicit Plato, tanquam qued non sibi sit caussa cur sit sed quod ab also in naturam educatur. Posphysius item ; Cio inquit, Plato quaret verum mundus ortus fet, nec ne, sic entelligere oportet, quafe dubitet, virum fortuitò effe constiterit, ve sui effectorem non habeat, an ab alio sit ortus & aliunde principium habeat, quod esse caperit. Sed primum, quod isti tam facile ab alia in aliam significationem transcant, maximum

Digitized by Google

argu-

argumentum est, Platonis verbis vim eos afferre, & ea ad alienum. sensum detorquere. Deinde, cur l'lato ambiguitatem vocis effugiens, non aperte quæstionem proposuit dicens, vtrum mundus ab. alio factus sir, nec ne? Posteà verisimile non est, Platonem in dubiú reuocare voluisse, an Deus sit effector mundi, nec ne?cùm ante ingreisum quæstionis, Dei opem implorauerit, vt sine cuius præsidio, rectè quippiam fieri non possit. Plato etiam ante propositionem quæstionis, ponit divisionem corum quæsunt, dicens alia semper esse & intelligentia comprehenditalia verò gigni, nec vnquam esse, & sensu, ac opinione percipi. Opponit igitur Plato, ei quod est semper esse & intelligentia percipi, id quod est gigni, & sensu apprehendissi igitur oriri, & gigni, significat ab aliqua caussa pedere, id quod est semper esse, unquam gigni, intelligentia comprehendi, significabit à nulla caussa pendere; quare esticitur, vt corum tantum, quæ sentiuntur, auctor sit Deus: nec sit principiu omniu reru; quod Plato no sentit, is enim ad Dionysiú scribes sic ait: In omniu Rege, omnia funt posta; atq; illim gratia stat omnia; atq; w auctor est omnimqua cu homestate, en pulchritudine consuncta sunt. Arist. item in libro de Mundo, scribit omnia à Deo, & per Deum, orta nobis atque coagmentata effe, nullamque naturam esse, quæ ipsa sibi ad sele tuendam satis esse possit, nisi à Deo salus ipsi accedat, & custodia. Et in fine Metaphyficz, versum Homeri pronuncians, inquit (Non multos regnare bonum, Rex vnicus esto.) Quid plura? anima mundi, animi quoque rationis compotes, intelligentia solum comprehéduntur, horum tamen Plato in Timeo Deum Procreatorem facit. Pretereà. postquam Plato ostendit mundum esse genitum, ex eo infert, ipsum necessario habere caussam efficientem. Antè igitur, cum probauit mundum genitum esse, non significabat ipsum habere caussa efficientem; alioqui eadem esset propositio, & conclusio, & idé bis. diceret; superuacaneum enim id erat, quod subiicit; Omne quod gignitur, ex aliqua caussa gigni necesse est. Secundú enim expositionem istorum, Plato tali argumentatione vsus esset; Omne, quod gignitur, idest, habet caussam efficientem, ipsum ab aliqua caussa efficiente gigni necesse est; sed mundus ortus est, idest, habet caussam efficientem; ergo mundus habet caussam efficientem: qua conclusione, quid magis ridiculum, & absurdum fingi potest? Sed inquit Porphyrius, si apud Platonem gigni & ortum esse, significat aliquado cœpisse; ergo non valer illa consequétia, qua veitur, (Mudus cernitur, tangitur & est corporatus,& sensu percipitur; ergo est ortus, ideft, aliquado cœpit.) lmmò verò consequetia valet apud Platone: mã cú Plato mundú vniuersum ex quatuor elemétis coagmétatum.

esse existimauerit; ve suprà documus, nullumque corpus purauerit nostris sensitus subiectum, quod non esset elementum, vel ex ipsis elementis conflatum, omnia autem elementa per onnes suas partes oriri, & interire porspicuum est, hinc sit, ve rectè Plato concluserit, mundum ortum esse.

Verum postquam corum, qui contrà sentiunt; interpretationes futiles, & à sensu Platonis alienas esse ostendimus, testimoniis aliorum Philosophorum, id ipsum Platonem sensisse demonstremus:& in præsentia quidem Plutarchum, Atticum, Seuerum, Diogenem Laertium, Phleronem Platonicum, & ex Latinis Ciceronem, atque alios noftræ Religionis christimos Philosophos, ve Iustinum Martyrem, Eusebium Cælariensem, D. Augustinum, Clementem Alexandrinum, Theodoretum, atque alios missos faciamus; Aristotelé qui totos viginti annos Platonem audiuit, à quo, ob ingenij eius præstantiam, mens suæ scholæ appellatur, in hanc rem testem adbibeamus, & verborum ipsius, Alexandrum Aphrodiseum antiquissimum,& fidissimum interpretem afferamus,ea quæ refert Philoponus, nam Alexandri scripta interciderunt, memorantes, vt vtriusque testimonio, sententia nostra confirmetur. Aristoteles 1.lib. de Cælo tex, 10 2. genitum, inquit, omnes dicunt mundum, sed genetum hi quide sempuernum: hos Alexander interpres inquit fuisse Orphenm, & Hestodum, & complures Theologos. Post hos autem, Platonem idem quoque sensisse, in codem textu subiungit Aristoteles:genitum igitur esse, sempiternum came fore, impossibile est: que verba exponens Alexander, inquit sententiam Platonis ab Arift. reprehendi. Er quonia aliqui Platonici, cupientes Platonem tueri ab argumentis Aristotelis, dixerant Platonem non id sensisse, quod ei Arist. imponit, sed illis verbis (ortum este, & generatum) significare voluisse mundum habere stiam essentiam in eo, quod gignitur semper ab aliquo; eiusmodi expositionem Alexander multis verbis reprehendit, tanquam dissentientem à verbis Platonis; que quoniam à nobis suprà allata sunt, cum aduersus talem significationem disputaremus, consultà nunc prætermittuntur. Ide Arist. 1. de Colo tex 104 . fic air; Auxilia autem, quod quidem conantur afferre fibi spfis, qui dicunt incerruptibileus quidem effe, sed factu, non est verum. Similiter enim dicunt us qui defignationes describunt, or seipsos dixisse de generatione, non tanquam generato aliqua do. sed dollrina gratia tăquam qui magis cognoscant, si velut designatione, videmint fallum: & quæ deinceps sequitur. Quibus verbis Aristoteles indicat refugium, quo, vt Alexader inquit, nonnulli Platonici vsi fuerunt, interpretantes illa verba Platonis, mundum esse genitum, vel procreatum, non quali dicta simpliciter, sed ex hypothesi, nimirum docen-

docendi gratia, ve iis qui discunt, natura mundi clariùs ostendatur, quos Alex.multis verbis redarguit. Ité Arist. tex. 109. sic sit; sunt non-Bulli, qui fiers posse putat, ut or quod natu non est, intereat, or quod natu est incorruptu permaneat; quemadmodum habetur in Timao, illic chim dicit natum quidem effe cœlum, in posterum tamen tempus perpetuum effe futurum: non hac dicie Aristoteles, inquit Alexander, quod illa ambo senserit Plato, posterius enim tantum in Timæo scriptum est, sed quoniam illa ambo necessariò inter se connexa sunt, ve qui posterius concedit, ipsum quoque prius admittere necesse sit. Quòd autem, eandem sententiam Platoni ascripserit Theophrastus in libro de Physicorum opinionibus, optimus testis est Taurus Platonicus in commétariis suis super Timæum. Sed Proclus contendir, Platonem secisse mundum æternum, tum quonia ait exemplar mundi sempiternum esse, tum quoniam facit caussam mundi bonitatem Dei, & vacuitarem inuidiæ Cum igitur Deus semper sit bonus, semper inuidia vacet, semper mundum procreat. His adde, quòd si non fecit ab æterno; ergo ab æterno fuit tantum potentia opifex, & non acu; quare fuit imperfectus: verum his, atque aliis horum similibus, cum argumenta ipsius solueremus, cumulate satisfecimus. Preter illa testimonia Aristotelis, que suprà citauimus, est aliud luculentissimu in octano libro Phy.tex.10.0mnes, inquit, tempus natum esse negant: solus autem-Plate ip sum effe affeuerat: vnà enim cum cœle ertum effe,cœlum verò nasum fusse afsirmat. Hæctestimonia Aristotelis & Alexandri quæ adduximus, si quis latius videre cupit, legat Philoponum in solutione fexti argumenti Procli. Sed dicer aliquis, quicquid natum est, Plato vult interire posse; at mundum negat ipse aliquando interiturum; ergo non sensit ipsum ottum fuisse. Respodeo, est quidem mundus snapre natura interitui subiccus, sed consilio, & voluntare diuina semper conservatur, quod perspicuum est ex illis verbis Platonis; Quonsam, inquit, orti estu immortales vos quidem esse, cor indissolubiles non potesting neutrquam tamen dissoluemini, nec vos vlla moreis fata periment, nec frans violentier quam consilium meum, qued mains est vinculum ad perpetuisatem vestram, quam illa, quibus estis, cum gignebamini, colligati. Quòd st Plato, ait mundum nullius rei indigere, nullo morbo affligi posse, mon ideò dixit, quòd mundum sibi ipsum tantum sufficere putaret, neque ab vllo extrinsecus pendere, aut quòd suapte natura immottalem, ac perpetuum esse existimaret, sed quonia nihil sit extra mundum, quod extrinsecus incurtes, possit perniciem, & interitum ipsi affette. Quamobrem Plato in Timzo sic ait; traque & obeam caussam & ab in robus numero quatuor, mundi est curpus affectum ea costru-Etum proportione, qua dixi;ex quo ipse se concordi quada umicitia, & charita-

te complettitur, atque ita apre coharet, vt diffolui nullo modo queat, nifi ab codem, à quo est colligatus. Earum autem quatuor rerum, quas supra dixi,sic in omni mundo partes collocata funt, ut nulla pars, aut facultas hususce generu excederet extra; atque in hoc universo inessent genera illa universa, i dque ob eas caussas, primò, vi mundus animas possit ex perfectu partibus esse perfe-Etm: deinde, ut unm effet, nulla parte unde alter gigneretur, relicta: postremò, ne quis morbus eu possit, aut senectus affligere. Omnis enim coagmetatio corporu, vel calore, vel frigore, vel aliqua impulsione vehementi labefactatur, & frangitur, & ad morbos, senectulemque compellitur. Hancigitur habuit retionem effector mundi, molitorque Dem, ut vnum opm tantum, atque perfeêtum ex omnibus totis, atque perfectis absolueret. Cum autem ait Plato mundum nullius indigere, intelligit nullius externi, sic enim de ipso ait in Timzo; Omni autem leuitate mundi figuram totam circundedit, multu de causu;neque enim oculu egebat,quia nihil, quod extra terni posset reli-Elum erat , nec auribus , quia nec quod audiretur quidem , neque erant anima circunfusa externa mundi, ut respirationem, requireret; nec verò desiderabat, aut alimenta corporu, aut detractione confecti, & consumpti cibi, neque enim vlla acceßio fieri poterat, neque deceßio,neque verò erat unde , ita fe ipfe consumptione, o senio alebat sui, cum ipse per se, o à se, o pateretur, o faceret omnia; sic enim ratus est ille, qui ista iunxit & condidit, ipsum se contentum esse mundu, neque egere altero, melisse esse futurum, ac prastantisse. Quod autem mundus instauratitiam, ac rediviuam immortalitatem à Deo habebar, audi Platonem in Politico hæc dicentem; Mundus, inquit, in contrarias partes vitrò circunducitur, ut qui vitam, or intelligentia nachu fit ab es qui ipsum confluxit. Porrò ipsi retrorsum ire, eb id necessario insteun fuit, quod tali quide semper in is dem esse, or codem modo se habere, atq; idem permanere,omnium maxime Divinu naturu solu covenit. Corporu autem natura non huius est ordinu. Quod igitur calu, seu mundum nucupauimus, permulta, ac praclara munera à Creatore suscepit. Corporu tamé factus est mundus particeps unde fieri non potest, ut ipse in omne tepus sit mutationis expers. Quod autem iis, quæ diximus, Proclus ité consentiar, perspicuum est ex eo opere, quod inscribitur Observationes eoru, in quibus Platonis Timæo contradixit Arist.ibi enim, primum quidem ostendit, mudum suapte natura sempiternum esse non posse, nullum enim inquit finitum, vt est apud Arist.in 8. lib. Phy. habet vires infinitas; sed mundus est corpus finitum; ergo non est præditus vitibus infinitis; atqui zuum, siue zternitas est infinita quzdam facultas semper (vt ita dicam)existendi; múdus igitur per se æternus esse non potest. Deinde fubiúgit, semper esse, extrinsecus mundo aduenire, ab opifice ipsius fic dicens; acquirit sibs mundus, vt semper sit, propter silud, quod semper vere est, cum hoc quantum in sua ipsius natura est positum, id non habeat, ve

fit semper; unde fit, ut eim quod gignitur definitio, mundo adaptari possit: & haud ita multo post inquit; Quemadmedum in que visuntur in terru connenit, vi partim intereant, propter virium infirmitatem; partim confernantur, propter vires; eafque infinitas; multo magis in que non intereunt, conueniet perpetuitas, atque immortalitas, propter vires, eáfque infinitas, occidit enim vis omnis finita. Hæc Proclus. Planum igitur est ac luce clarius, Platonem non obscure, vel ambigue, sed aperte, & indubitato sensisse, mundum ita ortum esse, vt aliquando cœperit:& per se mortalem, & caducum esse, consilio tamen, voluntate, & potentia opisicis sui, in perpetuum conservari. Sed quidam Platonici, vel quòd maxime cuperent Aristotelem conciliare cum Platone; vel quod Peripateticorum aduersus Platonicam mundi creationem argumenta nescirent soluere, vel quòd productionem rerum ex nihilo & infinitatem diuinæ virtutis, Deique in agendo libertatem, nollent admittere, quibus rebus non antè concessis, mundum sempiternum esse negari non potest, vel denique, odio Christianæ religionis, cui ferre non poterant videri Platonem, cum in permultis alus decretis, tum in hoc de noua mundi effectione, tam perspicuè suffragari; ob has inquam caussas nonnulli Platonici, opinionem de mundi æternitate, Platoni vel reluctanti conati sunt imponere, verba eius, quibus mundum ab aliquo principio esse factum apertissime pronuntiatur, comentitiis interpretationibus, à vera corum verborum notione, ad significationes qualdam inulitatas & ablurdas detorquentes. Verùm de Platonis sententia, & de uniuersa disputatione, quam aduersus Proclum æternitatis mundi assertorem, susceperamus, satis hactenùs dictum sit. Nunc argumenta, quæ in candem sententiam, Peripatetici,vt Auerroës,& alij excogitarunt,expendamus.

Duodecim argumenta Auerrois pro mundi atermitate.

## CAP. VI.

RIMVM argumentum Auerroës, ex 4. libro Phy. comm. 6.& 1. lib. de Cœlo comm. 92. depromptum, sichabet; Qui de nouo mundum generant, debent necessariò vacuum admittere; nam vbi nunc est mundus, aliquando nullum

fuit corpus, nimitum ante generationem mundi, poterat tamen esse, quandoquidem posteà mundus generatus fuit; ergo illud erat vacuum, namque vacuum non est aliud, quàm receptaculum corporis vacans tamen omni corpore.

Secundum argumentum, ex 1. lib. de Cœlo, comment, 22. Qui

ponunt mundum de nono generatum elle, non pollunt demonterare,elle Deum, & ziernitatem eius: sicut qui ponunt iplum zternum elle; & coguntur dicere ante generationem mundi, fuille aliquod corpus,& ratio est, quoniam, quod de nouo sit, non potest immediatè fieri à Deo, tum quoniam de nouo fit, quod autem tale est, ab eo quod semper eodem se baber modo proximè effici non potest; tum quoniam quod generatur, debet prius ab alio alterari; Deus autem, & quoniam idem, ac immutabilis est, & quia est incorporeus, nou potest immediate aliquid nous facere, wel aliquid alterare; illud igitur, à quo mundus proxime factus est, debuit esse corporeum, vt & alterate posset subjectum, ex quo mundus generari debebat, & vt varietate, ac nouitate sui motus, aliquid noui producere posset, quod anteà non crat.

· Tertium argumentum, ex lib.8. Phylic. comm.4. Si quicquid fit, ex subiecto, & opposito determinato fir; idque & ex vi demonstrationis, & ex cuidentia sensum certum est; contrarium autem huius, pec ratione, nec testimonio sensum ostendi potest; planè impossibile erit ex nihilo aliquid fieri:in tali enim productione, nec subjectum, nec oppositum vilum determinatum esse potest. His adde, quod omnis actio necessariò coniuncta est cum mota, subiectum autem est inseparabile à moru, cum ponatur in definitione eius. Quare, qui aiunt primum agens posse ex nihilo aliquid facere, non prædicant excellentiam eius, sed potius pugnantia inter se loquuntur; quomadò enim, vel circa nihilo recipi vlla actio petest. Velle esse agens sine patiente, cum hac sint relativa, quorum ea est natura, ve vnum sine altero intelligi, nedum esse nequeat.

Quartum argumentum ex eodem libro, comm. 15. Qui faciunt mundum de nouo, coguntur fateri aliquam mutationem factum esse in Deo. Aut enim Deus eodem prorsus modo se habuit erga molitionem mundi ab æterno, vt nunc cùm fecit mundum, & sic necessarium est, ve vel ab ærerno mundum secerit, vel ve nunquam secerie; aut diuerlo modo se habuit Deus, tunocum secit, quam sese habugrat ab æterno; hæc autem dinerlitas cum non potucrit oriri ex ipso mundo, vipotè qui nihil planè esset, necessariò profecta est ex ipso

opifice Deo.

Quintum argumentum, ex codem libro & comm. Vt se habet voluntas nova ad actionem novam, sie voluntas antiqua ad actionem antiquam; ergo à commutara proportione, sic se habebit voluntas noua ad actionem antiquam, sicur voluntas antiqua ad actionem nonam & contrà; ergo ficut est impossibile à voluntate noua pro-

Digitized by Google

prodire actionem antiquam, sic est impossibile à voluntate antiqua prodire actionem nouam.

Sextum argumentum, ex eodem libro & commento. Si voluntas æterna, dicitur producere suum esse cum de nouo, & non ab æterno, hoc sine dubio contingit, vel ob aliquod impedimentum, vel ob desecum alicuius rei necessaria ad illum esse cum producendum; necesse si gitur ante generationem mundi, vel impedimentum illud remoueri, vel illam tem necessariam adesse; quorum neutrum potest sieri sine motu. Saltem negari no potest, quin qui dissert facere quod vult, expectet præsentiam illius temporis, & velit præterire totum illum tractum durationis, qui præcedit illud tunc, in quo vult esse cum producere; non possunt igitur essugere quin admittant, ante generationem mundi aliquam durationem temporis extitisse.

Septimum argumentum, ex codem libro & commento. Aut tempus factum est cum mundo, aut suit ante generationem mundi; sed cum nec tempus sine motu, nec motus sine mobili, nec mobile vlhú extra mundum esse possit, quomodò potuit esse tempus ante generationem mundi; Sin autem tempus factum est, cum omne quod sit, vel in tempore, vel in instanti sieri necesse sit, cum que ibi tempus esse oporteat, vbi mens nostra distinguit prius, & posterius, siet prose-

&ò, vt ante generationem temporis, ipsum tempus fuerit.

Octauum argumentum, ex eo opere cui nomen est, Destructio destructionum, ex disputatione prima, in solutione secundi dubij. Nullum agens dissert agere bonum quod vult, cointendit, nisi vel ob aliquod impedimentum, vel propter aliquod maius bonum; cum ergo ante generationem mundi nihil planè esset, vel quod resisteret divinaz potentiz, e amque retardaret, vel quod melius esset mundo; nulla caussa assignari potest, propter quam Deus, non ab zeterno mundum secerit. Incredibile item est, Deum elegisse privationem mundi, quasi tempore infinito; nunquam enim privatio, aut est prior habitu, aut diuturniot eo, nisi per accidens.

Nonum argumentum, ex eadem disputatione, in solutione tertij dubij. Causia, & causiatum sunt relativa; sicuti ergo accidit mundo de nouo esse causiatum, sic accidet Deo de nouo esse causiam mudi; cum ergo ab æterno non suerit causia, posteà verò de nouo esse cœpenit causia mundi, sidque non extrinsecus euenerit, nihil enim erat extra Deum ante generationem mundi, necesse est consiteri id accidisse ob aliquam mutationem factam in ipso Deo, Si igitur Deus ab æterno omnes conditiones habuit, quæ requirutur ad essiciendu mundum, quid caussa reddi potest, cur maluerit ab æterno non esse mundum, quàm esse? quis enim, non inquam sapientissimus &

Digitized by Google

tia, quam actu, cum tamen actus sit perfectior potentia?

Decimum argumentum, ex eadem disputatione, in solutione decimi septimi dubij. Qui aiunt mundum de nono creatum esse à Deo, censent ante hunc mundum, alium potuisse creari, & ante illum, alium; ex quo fit vt dilatio primi mundi longior esset; quam secundi, & secundi, quam tertij; & tertius antiquior esset quam secundus,& hic quam primus: dico autem primum hunc nostrum mundum qui factus est. Et inter tertium, & secundum, & inter hunc primum, intercederet aliqua duratio, que cum non esser eterna, deberet esse temporalis; quare tempus esset sine mundo. Consirmatur hoc, quoniam vbi intellectus noster inuenit priùs, & posteriùs, longiùs, & breuiùs secundum durationem, ibidem tempus esse oporter.

Vndecimum argumen: um, ex eadem disputatione, in solutione decimi noni dubij. Quod est non generatum, necesse est esse incorruptibile; cum ergo ante generationem mundi possibile suerit mundum generari, alioquin non fuisset generatus, & talis, possibilitas sit zterna à parte antè, erit quoque zterna in posterum; quare nuquam cessare poterit:non cessante autem possibilitate, impossibile est actu mundum esse: cum enim primum mundus actu esset, corrumperetur illa possibilitas, at posuimus illam sempiternam: possibilitas enim alicuius rei definit esse, cum primum illa res actu incipit esse.

Duodecimum argumentum, ex eadem disputatione, in solutione vigelimi primi dubij. Ante generationem mundi, possibile fuit mundum generari; omnis autem possibilitas fundatur in aliquo subiecto, quod dicitur esse possibile: omni enim agenti respondet paties, cùm sint relativa. Quare sicut possibilitas activa, non potest esse nisi in aliquo agente, sic nec possibilitas passiua potest esse nisi in aliquo patiente; & sic necesse est cocedere ante generationem mundi, aliquod subiectum suisse. Confirmatur hoc, quoniam Physicus ex iis, quæ funt nota sibi iudicate debet de iis, quæ sunt ignota; cùm igitur in cuiuslibet rei generatione, videamus non vnum oppolitum recipere alrerum, vel transmutari in alterum; sed aliud, quod est subiectum vtrique;præter rationem est,& contrà disciplina Physicam, dicere in generatione mundi, non præfuisse aliquod subiectum, sed ipsum no ens transmutatum esse in ipsum ens.

Solumntar

# Soluuntur Auerrois argumenta. CAP. VII.

D supradictas Auerrois rationes, hoc modo breuiter respondemus. Ad primá. Si múdo per se debererur aliquis
locus, & si múdus factus fuisser per generatione naturalé, valeret vtiq; argumétum; at nec múdo, vt totú quoddam est, debetur per se aliquis locus, sed tantúm ratione partium, &
mundus productus est per creationem ex nihilo, nec ante productionem mundi præcessit aliquis locus aptus mundum recipere;
possibilitas enim, quæ præcessit creationem mundi, non fuit passiua
ex parte subiecti, sed tantúm actiua ex parte Dei.

Ad secundam. Argumentum concluderet, si nos diceremus mundum factum esse per generationem, & motum Physicum; at nos dicimus mundum fuisse creatum ex nihilo, tunc quando vt createtur præscriptum, & determinatum fuerat à Deo ab æterno: talis autem creatio mundi, proximè monstrat Deum esse. Nam creare mundum ex nihilo, non potest nisi is qui habeat infinitam vim & potestatem, quíque ut summè bonus & sapiens, hunc autem Deum esse, manife-

stum est apud omnes.

Ad tertiam. Tale iudicium nostrorum sensuum, ex duplici caussa profectum est; tum quoniam sensibus nostris tantum notæ sunt generationes particularium rerum, productio autem totius entis, & iplius vniuerli, non potest sub sensus nostros cadere: tum etiá, quoniam sensus humani tantum iudicare possunt de generatione rerum corporearum,& sensibilium, productio autem rerum immaterialiú, fensu comprehendi nequit. Quamobrem oportet, vt intellectus se supra sensus erigens, & generalem totius entis productionem, & specialem rerum immaterialium procreationem confiderans, agnoscat in iis modum quendam productionis necessarium este, logè diuersum ab co, quem in generatione reru particularium, & materialium, sensu percipimus. Neque verò creatio, est actio coniuncta cu motu, vt subiecto aliquo & patiente, & tempore indigeat. Et indigere subiecto ad agendum, excusari non potest, quin multum detrahat omnipotentiæ Dei,& generali efficientiæ, quam habet erga omnes res; tollit enim infinitatem divinæ virtutis, nec patitur Deum esse propriè caussam efficientem rerum incorruptibilium.

Ad quartam, Abæterno Deus decreuerat facere mundum, tunc

cùm factus est; nunquam igitur voluntas mutata est in Deo.

Ad quintam. Effectus intelligibilis, & voluntarius, prodit ab intellectu, secudum præscription é & definitionem eius; & à volutate, Ff ij

fecundum eius determinationem. Vnde licet voluntas sit antiqua & intellectus, tamen si determinauerint sacere aliquid multo tempore post, ille esfectus nouus erit, & proficiscetur à voluntate antiqua, secundum suum propositum, propter quod illa voluntas ab antiquo decreuerat, vt nouus ille esfectus aliquo certo tempore existeret. Exempli gratia, si ego nunc apud me statuerem, abhinc duos annos Lauretum ad sacram illam Deiparæ Virginis ædem religionis ergo proficisci, illa peregrinatio cum à me post duos annos suscipietur, procedet à volutate antiqua, quæ id duobus annis antè deliberauerat. Sic etiam Deus ab æterno decreuit sacere múdum, qui de nouo inciperet, & haberet suæ durationis initium; nihil igitut absurdi est, à voluntate antiqua, & æterna, esse sum nouum (ea ratione qua expositum est) proficisci.

Ad sextam. Valet argumentum de agente, quod operatur ex necesfitate nature, non autem de co, quod agit libere, qualem esse Deum

suprà capite primo multis argumentis ostendimus.

Ad septimam. Omne quod sit in tempore, vel in instanti temporis sieri, locum habet, tantummodò in iis, quæ siút per motum Physicum, & motui circulari, cuius passio tempus est, subsecta sunt. Tépus igitur, vnà cú cœlo productum est per creationem. Creatio autem est actio quædam diuina, quæ non mensuratur tempore, vel in-

Ranti temporis nostri.

Ad octauam. Verum est id quod argumentatur Auerroës, de agéte, cuius, vel aliqua perfectio, vel aliquod bonú, & vtilitas, in actione eius aliquo modo consistit; vel quod naturaliter ex necessitate operatur: tale auté agens, nó est Deus. Non esse verò mundi, ab æternitate præcessit, non quòd potius Deus illud elegerit, quàm esse mundi, sed quoniam mundus ab æterno esse non poterat, ac ideò necessarium suit, non esse mundi, ab æterno præcessisse; vel quòd se poterat esse, melius erat, vt de nouo sieret, quàm ab æterno, propter eam caussam quam suprà, non semel exposuimus.

Ad noná. Deus sine vlla mutatione sui produxit res nouas; denominatur autem Creator, vel Coseruator actu, & de nouo, no formaliter & intrinsecè, sed propter ipsas creaturas, quæ antè erant potentia, posteà sunt actu; anteà non erat, posteà de nouo sunt productæ: tales enim relationes non sunt mutuæ, vel secundum æquiparantia, sed in creatura sunt realiter, & subiective, in Deo autem secundu rationé & terminative. Quauis auté Deus abæterno habuerit omnes conditiones, quæ requiruntur ad essiciendum mundum, non tamen oportuir mundum abæterno factum esse; tum quia Deus est agens libetum, non ex necessitate; agens autem liberum, etiam cum omnia. requista requisita ad agendum adsunt, potest non agere; tum etiam, quia for-

tasse mundus non potuit sieri ab æterno.

Ad decimam. Si ante hunc mundum fuisset creatus alius, ille diceretur antiquior, tatione temporis, quod fuisset vnà cum ipso productum; plures enim circulationes in illo mundo cofecte essent, quàm
in hoc, & plus temporis ibi sluxisset, quàm hîc: denique, secundus
mundus, licèt propriè non fiat in tempore, cùm tempus ipsius, vnà
cum ipso producatur, & ipsum sit extra tempus prioris mundi, potest tamen dici esse tempore posterior priori mundo, quatenus, cùm
secundus mundus sactus est, iam aliquot anni, menses, & hore, denique aliquid temporis præcesserat in priori mundo.

Ad vndecimam. Possibilitas, vt mundus generaretur, non erat aliqua potentia Physica fundata in subiecto, cùm ante generationem mundi, nihil planè existeret: sed erat tantú possibilitas ex parte agentis, qui propter virtutem suam infinitam, & à nulla re dependentem,

potest ex nihilo res producere.

Ad duodecimam. Argumentum procedit de agente naturali, & finitæ virtutis, & de modo generationis rerú Physicarum qui nobis familiaris est; Deum autem, cùm sit infinita vi præditus, & omnium rerum auctor, non couenit existimare ad agendum egere adminiculo subiecti, seu materiæ; præsertim, cùm sit quædam actio ipsius propria, quam creationem vocamus, seiúcta ab omni motu Physico, & nullius indiga subiecti. Quòd si omni ageti aliquod patiens subesse necesse est, erit igitur aliquod patiens, quod à nullo factum erit, ac proinde Deus non erit caussa efficiens omnium rerum. Atque hæc quidem de argumentis Auerroïs.

# Duodecim alia argumenta pro aternitate mundi. C A P. VIII.

MPONAMVS deinceps alia duodecim argumenta pro mundi æternitate, non minùs quàm omnia superiùs allata, in speciem probabilia: quæ libuit hîc adiungere, tum, ne quicquam, quod veritati aduersari & officere posse putaretur, nos quasi dissimulantes, consultò taciti præteriisse videremur: tum, quò discussis omnium dissicultatum tenebris, illustrior

atque iucundior omnibus veritatis effet aspectus.

Primum autem argumentum hoc est. Oxod de nou

Primum autem argumentum, hoc est. Quod de nouo creatur, aut antè potuit fieri, aut non; si non potuit fieri, non poterit igitur creari; si potuit esse, voinam illa potentia erattin nihilo non potest esse, nec in subiecto, quia creatio non præsupponit subiectum aliquod.

Digitized by Google

Et consirmatur, quoniam creatio non est ipsa res quæ creatur, negets Deus qui creat, sed est actio quædam proficiscens à create, & que terminatur ad rein creatam; hanc autem actionem in aliquo subiecto recipi oportet, at hoc repugnat creationi, quæ dicitur esse productio ex nihilo.

Secundum argumentum. Si mundus creatus est ex nihilo, cùm ipsim nihil, sit quoddam indesinitum, & indeterminatum, prætereà,
ipse Deus sit indisferens ad producendum quodlibet, non potest afsignari vlla verisimilis ratio, cur à Deo potiùs hoc ens determinatu
factu surit, quàm aliud, & tunc quàm aliàs, verbi gratia, si producit
cœlum ex nihilo, cu Deus indisferens sit ad producendum cœlum,
& quoduis aliud, similiter & ipsum nihil no sit magis determinatu
ad productionem cœli, quàm alterius entis, cur potiùs nuc producitur cœlum, quàm aliud quodlibet ens? vel à quo determinatur talis
productio ex nihilo ad ipsum cœlum, potiùs quàm ad aliud ens?

Tertium argumentum. Si cœlú verbi gratia, de nouo productum est, quæro, antequam produceretur, vel poterat produci, & nó produci, vel ex necessitate productú est: si prius dicas, sequitur, vt cœlú sit corruptibile; nam quod ante productione sui poterat esse, es non esse, postquá productum est, adhuc poterit esse, & nó esse: sin autem posterius dixeris, cú talis necessitas non possit esse, nis ex parte agétis, extra ipsum enim, nihil prorsus erat ante generationem mundi, oportebit Deum ex necessitate mundú produxisse; quòd si ex necessitate produxit, cur non ante, seu ab æterno produxit? nisi fortè ali-

quod fuit impedimentum, quod retardauit ipsum.

Quartum argumentum. Aut Deus potuit facere mundum ab æterno, aut non: si potuit, cùm Deus & natura ex possibilibus faciant quod melius est, melius autem sit mundum esse, quàm non esse, proculdubiò si potuisset illum facere ab æterno, ab æterno fecisset: si no potuit facere ab æterno; ergo oportuit, vt æterna quædam duratio præcederet molitionem mundi, at videtur, & absurdum, & incredibile, quòd Deus per totam æternitatem expectare debuerit, donec potuerit mundum sacere; nam si Deus non potest facere mundum ab æterno, saciat igitur tunc cú primum potest facere, & cum illud, tanc, præcesserit æternitas, aut ante illud, tunc, poterat facere mundum, aut non; si non potuit, hoc est incredibile, cur tunc potuerit, & non ante; si potuit, ergo potuit sacere mundum antequampotuit.

Quintum argumentum. Si mundus, cuius alize partes sunt corruptibiles, alize incorruptibiles, de nouo factus est, omnes partes eius incorperunt esse, quod autem incipit esse, desinit etiam esse; non igitus igitur erunt aliquæ partes mundi incorruptibiles. Ex contrario autem videntur omnes debere else incorruptibiles; nam quod non est factum ex subiecto, & contrario, id non est corruptibile; sed tales sunt omnes partes mundi, vipotè quæ à Deo productæ sunt per creationem; ergo omnes oporteret else incorruptibiles.

Sextum argumentum. Motus mensuratur tempore; si ergo incopit esse, vel incopit in infanti, vel in tempore, fuit igitur tempus ante motum; at tempus non est sine motu. Adde, quòd cùm tempus sit pailio, & numerus motus, sicut non dațur prima pars, vel primum mutatum else iplius motus, ita non dabitur prima pars, nec primum instás temporis; quare tempus erit infinitum. Quòd si dicas, tempus, & motum concreatum fuilse cum iplo mundo; hoc non potest dici, nam que concreantur, eadem productione terminantur & efficiuntur; at mundus, vel cœlum cœpit esse per primum sui esse, cum sit res permanens, & substantia completa per creationem producta; motus autem non potuit sic incipere, cum sit ens successium, no enim pozest dari vel prima pars, vel primum mutatum esse motus; ergo terminata creatione cœli, nondum erat motus. Quærendum igitur eft, quomodò posteà productus sucrit motus, & quomodò non ante productionem motus fuerit tempus, cum cœlú non modò natura, sed etiam duratione quadam instantanea, motum præcesserie.

Septimum argumentum. Præstantius est non posse non facere bonum, quàm posse non facere bonum: sicuti melius est facere bonum, quàm non facere bonum; & melius est non posse facere malum, quàm posse facere; sed communicare se aliis est bonum, ac divinum quidpiam, immò videtur esse proprium summi boni, & inseparabile ab ipso: cùm igitur hæc communicatio in molitione mundi consistat, non posuit Deus non facere mundum; quare, vel ab æterno fecit, vel aliquod impedimentum suit propter quod non ab æterno fecerit; atqui nullum impedimentum singi potest, quod Deum retardare potuerir; ergo Deus fect mundum ab æterno.

Octauum argumentum. Deus semper ac necessarió facit, quod melius est; si enim ex duobus oppositis non semper eligeret ac faceret quod melius est, sed interdum quod deterius est, prosestò nec esfet summè sapiens, nec summè bonus: vel ergo simpliciter melius est mundum esse, quàm non esse, vel è contrarió, non esse, quàm esse; si melius est mundum non esse, quàm esse; si melius est mundum non esse, quàm esse; si melius est mundum esse, quàm non esse; ergo Deus necessarió (non quidem necessitate coactionis, sed necessitate opposita contingentia) secit mundum: sicuti ergo no est contingens mundum sieri, vel non sieri; ita non erit contingens

mundum de nouo fieri, vel ab æterno fieri. Oportet igitur alterutru horum esse necessarium; sed non fuit necessarium de nouo fieri; ergo fuit necessarium ab æterno fieri.

Nonum argumentum. Si Deus necessariò facit quod melius est, & bonum, quò est diuturnius, eò melius; cùm igitur mundum esse, bonú sit, melius viique fuerit ipsum æternum facere, quàm nouum. Quare sic à Deo factus est.

Decimum argumentum. Si melius est mundum esse, qu'am non esse, & Deus necessario facit quod melius est, quomodo non est absurdum, dicere mundum de nouo factum fuisse : sic enim Deus præposuisser privationem mundi, generation i eius, id est, fecisset non es-

le mundi z ternum, else autem eius nouum.

Vndecimum argumentum. Si mundus de nouo factus est; quæro, in tota illa æternitate, quæ præcessit generationem mundi, vel Deus erat impersectus, & otiosus, quia nihil faciebat; vel æquè persectus, ac modò est; & tunc, vel erat necessarium, vtile, & decens mundum esse, vel non; si tgitur in illa æternitate suit, vel necessarium, vel vtile, vel decens, vt mundus esset, oportebat mundum, à Deo, qui summè bonus est, in illa æternitate sactum esse: si autem tunc non erat necessarium, aut conueniens, aut decens, vel suit hoc tunc cùm conditus est, vel nihil horum suit; si suit, quærenda est ratio huius diversitatis, cur suerit tunc, & non priùs, vel ab æ ernitate: si nihil horum suit; ergo frustrà mundus sactus est; quod enim neque necessarium est sieri, neque vtile, neque decens, frustrà sit.

Duodecimum argumentum. Cùm Deus sit summe bonus, & velit omnia sibi esse quam simillima, præsertim ea quæ immediate procedunt ab ipsossicuti alias perfectiones communicauit creaturis; credendum est etiam communicasse en itatem, quæ est vna ex perfectionibus diuinis: & quemadmodum fecit Intelligentias in aliis omnibus rebus ipsi similes, ita etiam secisse in æternitate. Adde, quòd magis apparet excellentia Dei, & infinita virtus eius, si credatur, & prædicetur, non modò auctor esse rerum caducarum, & mortalium, sed etiam opisex esse immortalium, & sempiternarum; vt non solum possit creature tribuere æternitatem à parte pôst (vt dicunt scholasti-

ci) sed etiam à parte antè.

Supradicta rationes dissoluuntur.

CAP. 12



ERVM ad hæc argumenta, non ægriùs quàm ad alia quæ fuprà refutatimus, responderi potest: ad primum quidem hoc modo. Quod creatur, anteà potesat creati; non ob potestiam passiuam

passiua alicuius subiecti, nulla enim materia tempore præcessit creationem mundi, quin etiam tota ipfa materia prima creata fuit; sed solùm ob potentiam actiuam agentis, quod antequam crearet, poterat creare. Potentia enim creatiua mundi, ex omni æternitate fuit in Deo perfectissima.

Ad secundum. Multitudo, & distinctio earum rerum, que à Deo creantur, & determinatio vniuscuiusque rei in gradu suo, non fuitorta ex ipso nihilo, nec ex ipso Deo simpliciter; sed ex Deo, prout habet in se ideas, & notiones omnium rerum, secundum quas, & numerum, & magnitudinem, & gradus perfectionis distribuit rebus. Sic est in sacris literis, Deum omnia fecisse in numero, pondere, & menfura.

Ad tertium. Mundus poterat produci, & non produci, quia liber à An quia Deus productus està Deo; non tamen ideirco continuò sequitur, ve mun. libere agit, dus sit corruptibilis: illud enim axioma (quicquid potest fieri, & non corruptibilis. fieri, est corruptibile) verum est de co, cui conuenit talis porentia contradictionis, intrinsece, & propter aliquod essentiale principium ipsius, quod est materia; non valer autem in co, cui talis potentia non conuenit intrinsece, sed extrinsece, nimitum, ex parte agentis, à quo proptereà quòd libere, & non necessariò productum fuit, antequam produceretur, potuit produci, & non produci. Quamuis igitur Deus libere impertiuerit else omnibus rebus, quibuldam tamen largirus est esse perperuum, ve per se, ac suapte natura à nullo corrumpi possint; aliis autem dedit esse caducum, ac mortale, quo aliquando tandem deficiente, eiulmodi res interire oportet. Ergo intrinlecè & secundum naturam suam, aliæ res sunt corruptibiles & aliæ incorruptibiles: quædam contingentes & quædam aliæ necessariæ: quoniam aliz materiam & contrarium habent, aliz verò minimè. At res omnes ad Deum relatæ, à quo libere productæ sunt, ita vt potuerint non produci, & liberè conservantur, ita ve possint non conseruari: nulla est res omninò necessaria & incorruptibilis. Diuisio autem rerum in corruptibiles & incorruptibiles, sumitur ex natura ipsarum rerum, non autem ex earum relatione ad Deum.

Ad quartum. Non potuit mundus else ab æterno: quod non atguit impotentiam Dei, sed repugnantiam ex parte creaturæ; posita enim mundi æternitate, permulta consequuntur absurda, quæ partim retigimus in solutione primi argumenti Procli, partim infrà adducemus. Quamuis autem mudus non potuerit fieri ab æterno simpliciter, & vt quida aiunt categorematice, potuit tamen fieri ab æterno syncategorematice, id est, quo cuque puncto æternitatis vel temporis imaginarij, quod animo fingamus omni æternitati coextitis-

Ancierater le, ponatur mundus fieri, potuit ante & ante fieri, & in infinitum. mitatem Post Quemadmodum, licet Deus non possit (vr multi putant) producere sie assignari aliquod infinitum actu, potest tamen producere infinitum, hoc mo-Bans creatie- do, quoniam quocunque dato finito, leu in magnitudine, seu in numero, porest Deus facere maius, & maius in infinitum; nec porest dari vllum finitum, quo non poffit Deus maius facere. Potentia ergo ad creandum mundum, non debet terminari per aliquid citra z ternitatem absolute, eo modo vt tunc potuerit, & non antè, sed debet determinari per æternitatem negatiue, hoc sensu, mundus non potest creari ab zterno simpliciter, sed potest creari ab zterno hoc sensu, quia nihil potest assignari determinate citra æternitatem, ante quod Deus non potuerit mundum creare. Potentia ergo Dei ad creandum mundum, nec determinatur per æternitatem, nec pet aliquid determinatum citra æternitatem, led per id quod est citra æternitatem, confuse, ac indeterminate.

> Ad quintum. Necesse fuit vt in prima productione rerum, omnes res ex nihilo producerentur: nihilominus tamen, ex iis, quæ tunc producta sunt, alia nacta fuerunt materiam, & cotrarium, ex quibus, & per quæ generari,& corrumpi possent: alia verò ab omni materia segregata, & à contrariis libera, immortalem, atque immutabilem naturam sortita sunt: hinc igitur factum est, ve quamuis in procreatione mundi omnes res similis productionis modo extiterint, tamen propter diuerías naturas, quas in illa creatione acceperunt, aliæ res fuerint corruptibiles, aliz verò incorruptibiles.

> Ad sextum. Non datur primum instans temporis, sicut non datur primum mutatum esse motus circularis. De motu autem, cum non sit res permanens, nec à mobili vel termino ad quem distincta, non recte quæritur quomodò producatur, per creationem, ne, an per generationem; non enim motus per motum producitur, nec est motus ad motum, vt in 5. Phys. Aristoteles demonstrat. Cœlum autem, cùm secundum substantiam mansuretur æternitate vel æuo, non potest rectè dici esse priùs motu circulari, vel tempore, vel instanti temporis, sed quadam duratione indivisibili ipsius zui, cui responderet instans in tempore, si ponamus cœlum immediate postquam fuit creatum, moueri cœpisse.

> Ad septimum. Deus necessariò facit bonum, hoc sensu, quòd quicquid Deus facit, necessariò bonum est; nulla tamé necessitate astringitur Deus, vt hoc, vel illud bonum faciat. Cùm enim liberè agere, fit perfectio quædam in homine,non ea est remouenda à Deo, præsertim in iis operationibus, quæ sunt extra ipsum, in quorum effe-Aione non consistit perfectio Dei. Deus igitur necessariò facit bo-

> > num,

num, quoniam quod ab eo sit, necessariò bonum est, non tamen, necessariò facit bonú, vt necessariù sit ipsum facere hoc vel illud: si enim sit à Deo, hoc ipsum bonú est, & hoc ipso est melius esse, quàm non esse, præcipuè tunc quado sit: sin autem à Deo non sit, hoc ipso melius est non sieri; tunc præcipuè. Atque hinc patet etiam octaui argumenti solutio.

Ad nonum. Melius est æternum esse quam non æternum, simpliciter loquendo; sed non est melius mundo, quia repugnat naturæ ipsius, vt coæternus sit Deo. Sicut esse incorporeum simpliciter melius est quam esse corporeú, sed non est id melius homini, cuius naturæ repugnat ipsum esse incorporeum. Vel aliter responderi potest, non esse melius mundo vt is sit æternus, ratione sinis propter quem à Deo suit conditus, nimirum vt ex eo Dei infinita potestas, atque maiestas ab hominibus cognosceretur, quæ facilius, clarius, certiusque ex noua mundi molitione, quam ex eius æternitate cognoscuntur.

Ad decimum. Quamuis ipsi mundo melius sit esse, quam non esse, tamen Deo neque melius est, neque deterius est mundum sa-cere, vel non facere: quia mundi essectio nihil Dei persectionem

attingit.

Ad vndecimum. Vt mundus in zternitate coexisteret Deo, impossibile suit, vel certe non decuit; vt autem aliquando sieret, existimare decet suisse quidem conueniens, quando quidem à Deo sactus

est, non tamen fuisse necessarium, vt non potuerit non fieri.

Ad duodecimum. Communicauit quidé Deus creaturis eas perfectiones, quas conditio creaturæ ferebat, eas verò, quæ superat statum & conditionem creaturæ, nec debuit, nec potuit comunicate: neque enim fieri potest, vt creatura sit, vel infinita virtute prædita, vel incaussata, & independens, ac( vt quidam putant) vel Deo coæterna. Non est autem Deus auctor tantummodò rerum caducarum, sed etiam immortalium, & perpetuarum: quòd autem no possit sacere sibi res coæternas, hoc manifestissimè indicat summam excellentiam Dei, cui nulla creatura, aut in essentia, & perfectione, aut in virtute, & actione, aut in vita & duratione, par & equalis esse potest.

Atque hæc quidem sint contra Peripateticos & nonnullos Platonicos, qui pro æternitate mundi, quasi pro aris & focis ipsoque capire, acerrime dimicant, eámque pugnaciter & mordicus defendút, disputata. Nos enim eorum tela, quibus veritatem petebant, hebetauimus, fregimus, fecimus que, ve ca nihil plane veritati possent offacere.

An mundus potuerit effe ab aterno; varia Theologorum opiniones. At prima omnium Henrici & Philoponi aternitatem creatura repugnare aientium, opinio explicatur.

CAP. X.

O N este necestarium vt múdus sit ab eterno, satis explicatum est refutatis argumentis Philosophoru, qui æternitatem mundi obnix è defendunt. Mundum non esse æternum, sed de nouo factum, side cognitum, & perce-

ptum habemus. An is tamen secundum potentiam Dei, quam vocat absolutam, ab æterno effici potuerit, Theologi adducunt in quæstionem, quam nos hoc loco velut clausulam huius libri, atque adeò totius operis, quanta maxima fieri possit breuitate, & perspicuitate, pertractare volumus. Quatuor hac de re inter se discrepantes apud Theologos (nam à Theologis potiùs quàm à Philosophis, hæc con-

trouersia tractari solet)opiniones reperio.

Prima opinio est Henrici de Gandauo, quodl. 1. quæst. 7. & Philoponi in co libro quo respondet argumentis Procli pro æternitæe mundi, asserentium, esse omnind impossibile vilam creaturam esse ab æterno. Quod probat his rationibus.1. Creatio est productio ex nihilo; cu igitur terminus à quo creationis sit nihil, & non ens, necesse est in creatione non ens & nihil, præcedere ipsum esse rei quæ creatur, sicut terminus à quo præcedit terminum ad quem; quare Septem argu-meniu probatur aternitate rum est dicere ipsum produci, vel ita ve aliquando verum suerit diomni creatu. cere iplum tunc produci, vel ita ve verum sie dicere ipsum semper rarepugnare, produci; sed de créatura non est verum dicere ipsam semper produci ; alioquin nulla creatura haberet esse permanens, sed tantùm esse successiuum; ergo verum est dicere eam aliquo instanti produci; sed cùm producitur, incipit habere esse, ergo si in aliquo instanti producitur, non semper, nec ab æterno habet esse. Tertia. Creatura habet esse acquisitum à Deo; ergo habet esse post non esse, nam quod acquirit aliquid, id non semper habuit. Quarta. Si creatura esset ab æterno, non differret in ea creatio & conservatio; hæc autem differre inter se, manifestum est, tum ex definitione creationis, & conseruationis, tum ex eo, quòd agens particulare est caussa efficiens eius quod producit, non tamen est caussa conservans; quare etiam vbi hæc duo in vnum concurrunt, habent saltem diuersas rationes. Quinta. Si aliqua creatura esset ab æterno, illa per æternam durationem haberet esse necessarium & penitus indesedibile, etiam per absolutam Dei potentiam ; nam ponatur talis creatura annihilati à

Deo,

Deo. Velannihilari potest ab æterno, & sic quia ponitur esse ab æterno, habebit esse ab æterno; & quia dicitur annihilari ab æterno, quod autem annihilatur non est, non erit ab æterno; quare, & erit, & non erit ab æterno. Vel talis creatura non potest annihilari ab æterno; quare cum ipla habeat esse ab æterno, quandocunque citra æternitatem annihilabitur, necessarium est iam ipsam habuisse esse ab æterno, & per totam illam eternitatem, esse omninò indesectibilem:& quia omne æternum est necessarium, quippe cum careat potentia contradictionis ad esse & non esse, vt docet Ariston 9. Metaphysitex.17.ab zterno quoque ipsa habuisset esse necessarium. Hoc autem videtur repugnare omnipotentiæ Dei,& dependétiæ, quam omnis creatura perpetuò habet à Deo in esse Sexta. Si creatura, nec. ossentiam, nec virtutem potest habere infinitam; ergo neque durationem:ne ponatur creatura,in aliquo par, & æqualis Deo. Et sicur Deus in essentia habet aliquid proprium, quod est esse actú purum, & in virtute, quod est esse infinitum, & in actione ad extra, quod est habere vim creadi; ita in duratione, habere debet aliquid proprium, & incommunicabile aliis, nempe æternitatem.

Pro hac sententia facere vidétur permulta testimonia sanctorum resimenia Patrum, negantium vllam cratură coæternam Deo esse posse. Atha-saustorum nafius in secunda oratione contra Arrianos, ait no posse creaturam, quippe que ex nó esse ad esse traducitur, coæternam esse opisici suo. Ambrolius primo Exameron, quid tam absurdum est, inquit, quàm re æternitas operis,æternitati iungatur auctoris? Augustinus lib.cotra Felicianum Arrianum, ita definit creaturam; Creatura est ex es qued nondum est, vel aliquando non fuit, corruptibilis rei quantum in se est, omnipotentis Des voluntate, fatta substantia. Damascenus lib. 1. de Fide orthodoxa cap.8. Queniam, inquit, creatie, diuina veluntatie epue est, nen est coaterna Deo; neque enim quod ex non esse ad esse traducitur, capax est, ve toaternum sit sus principis. Denique Basilius, Gregorius Nazianzenus, Athanahus, Hilarius, Augustinus, aliique multi, pugnantes contra Arrium asserentem Verbum diuinum esse creaturam, hac præcipuè argumentatione vtebantur. Nulla creatura est cozterna suo creacori; sed ex sacris literis enidéter colligitur Verbum esse coæternum Deo; ergo non est creatura: quæ argumentatio parum firma esset ad conuincendos Arrianos, si creatura Deo coaterna esse posser.

"Secunda opinio Durandi , aternitatem repugnare rebuocorruptibilibus, non autem incorruptibilibus.

CAP. XI.

LTERA opinio est Durádi in 2. Sent. dist. 1. qui céset ætera nitaté non repugnare substátiis incorruptibilibus, vt cælis, & Intelligetiis: at rebus corruptibilibus, quarú natura specifica in vno individuo perpetuari no potest, sed conferuatur per successione individuoru, quæ generantur & intereunt, eam omninò repugnare. Rationes quidem quibus ostedi posser res incorruptibiles, æternas esse posse, cognosci poterút ex tractatione, & confirmatione tertiæ opinionis quá sequenti capite subiungam. Hac enim re non discrepat tertia opinio ab hac secunda.

Acternitaté bus corruptibilibus proba tur quatner

Qùod auté æternitas repugnet rebus corruptibilibus, ca maximè repugnare re- ratione persuaderi solet, quòd ex hac positione, permulta, cáq; grauissima, & absurdissima incommoda existunt. Primò enim, infinitum actu transactum, & pertransitum fuisset; nam posita æternitate mundi, vique ad hodiernum diem exactæ, & transactæ fuissent infinitæ conversiones solis, aliorumque siderum, infiniti dies, infinita cuiuslibet speciei individua: infinitum autem nullo modo pertransiri posse, & Aristoteles docet, & nullo docente ratio ipsa suader.

Deinde, aliquid esset maius infinito: nam conversiones lunz plures sunt quam solis, cum vna conversio solis contineat duodecim lunæ. Dies item multò plutes funt quàm anni, cùm annus comptehendat trecetos sexaginta quinque dies. At posita æternitate mundi, conuerliones solis fuissent infinitz, similiter etiam anni fuissent infiniti; ergo daretur aliquid multò maius infinito. Quin etiam esset aliquid quod infinite excederet aliud infinitum, excessus enim dierum super annos, non potest esse finitus, quippe cum successio dierum sit æterna & infinita; quare necessariò erit infinitus. His quoq; consequens est, aliquid simul esse maius alio, & eide aquale. Etenim dies, & anni, qua ratione sunt ambo infiniti, inæquales esse non possunt: qua ratione autem vnus annus continet in se multos dies, necesse est annos pauciores esse diebus. Quòd autem duo infinita inçqualia esse nequeant, declaratur simul, & probatur hoc exemplo. Sint dux linex, seu alix magnitudines, ex vna parte infinitx secundùm longitudinem, ex altera parte finitæ; & ex ea parte, qua finitæ sunt, sint inter se æquales:addatur vni earum ex qua parte est finita, pedalis magnitudo, secundum quam excedat alteram lineam qua parte ipsa est finita: deinde ex qua parte sunt finitæ, coæquentur inuicem illæ duæ lineæ trahendo minorem, id est, cui non suit sacta addicio, ad æqualitatem maioris, hoc est, eius cui facta est addicio; tunc quæratur, an hæ duæ lineæ sicut sunt iam factæ æquales ex ea parte, qua sunt finitæ, an sint etiam æquales ex ea parte, qua sunt infinitæ, an inæquales: si sunt inæquales; ergo illa, quæ est minor, & exceditur.

exceditur, non est infinita; infinitum enim quà infinitum, non potest excedi: sin autem etiam illo modo sunt equales; ergo falsum est illud primum principium Mathematicum, si æqualibus addas inæqualia, necesse est ea sieri inæqualia. Sed huic exemplo posser occurri, negado lineam illam, versus eam partem secundum quam est infinita, posse viterius promoueri & protédi. Nam, extra, vel vitra infinitum, ve est infinitum, nihil esse potest quo ipsum porrigatur atque extendatur, alioqui non esser infinitum. Verum hoc obiter sit dictum. Manifestum igitur est, id cuius gratia hæc à nobis dicta sunt, nimirum duo infinita qua ratione infinita sunt, inter se inæqualia esse non posse.

Postea, postita zeternitate mundi in rebus corruptibilibus, necessario sequitur else actu infinitam aliquam multitudinem rerum: nam generatio hominum esset zeterna, sicut generatio equorum, & leonum; caussam enim aliquam probabilem, cur generatio aliorum animalium potuerit esse zeterna, hominis autem non potuerit, vel singere dissicile est; ne dicam impossibile. Cùm autem suum quisque hominum habeat animum immortalem, & post cuiusque interitum perpetuò superstitem, necesse est actu esse infinitas animas infinitorum hominum, qui ab zeternitate vsque ad hunc diem, per successionem suerunt.

Ad extremum, hinc efficeretut esse aliquas creaturas infinitæ virtutis in vigore. Etenim non est dubium quin quilibet Angelus cognoscat omnes couersiones eius orbis cœlestis, quem mouet; tritum enim est Philosophorum sermone, Intelligentiam mouere cœlum per intellectum, & appetitum. Sed quilibet Angelus, si ab æternitate mouisset cœlum, essecisset infinitas conversiones sui orbis; ergo illas omnes cognosceret; nisi quis singat cadere in Angelos oblivionem rerum cognitarum: infinitum autem, ea ratione vt est infinitum, non potest comprehendi nisi ab intellectu infinito; oporteret igitur in vnoquoque Angelo inesse vim intelligendi infinitam, hoc est, in eo esse infinitam persectionem. His igitur argumentis secunda hæc opinio suaderi, & probari posset.

Tertia opinio D. Thoma & Nominalium, omnem creaturam potuisse sieri ab aterno. CAP. XII.

ERTIA opinio est eorum, qui affirmant æternitatem, nec ratione rerum incorruptibilium, nec ratione rerum corruptibilium repugnare mundo, hoc est, tam substantias incorruptibiles, quam corruptibiles potuisse fieri ab æterno.

Hanc sententiam amplectitur Gregorius Arimin. 2. Sentent. d. 1. & Gabriel ibidem, & Ochamus, licèt is no tam pugnaciter eam defendat, Etenim in 2. quodl, quest, s. tametsi hanc opinionem iudicat probabiliorem, non inficiatur tamen contrariam etiam defendi posse, neutramque partem huius controuerliæ affirmat polse demonstratiuè probari. D. Tom. in 1. part. quæst. 46, art. 1. eandem sententiam probat, dupliciter. Primò, mundum incapilse, est articulus fidei. Moyses enim dicens (In principio creauit Deus cœlum, & terram) fecundum D. Gregorium homil, prima in Ezechielem, prophetauit de præterito: & in principio Symboli, profitemur nos credere Deum esse Creatorem coligarticulus autem fidei non potest demonstratione probari, quia fides, secundum D. Paulum ad Hebræos 11. est argumentum non apparentium. Deinde, nouitas mundi non potest recipere demonstrationem ex parte mundi: principium enim demonstrationis, est quod quid est, hoc autem abstrahit ab omni differentia temporis, & ab esse, vel non esse; quare hunc mundum, semper, vel non semper suisse, in demonstrationem cadere non potest. Neque verò id demostrari potest ex parte Dei creantis mundum: cum enim Deus agat per voluntatem, voluntas autem eius in iis quæ pertinent ad creaturarum productionem, libera sit, nullaque necessitate teneatur, non potest talis voluntas ratione comprehendi; nec ratione naturali certò sciri potest à nobis, an Deus voluerit creare mundum ab æterno, an de nouo. Ex his igitur manifeste perspicitur, D. Thomæ non videri impossibilem æternitatem mundi secundum omnes eins partes. In fine tamen illius articuli, videtur excipere hominem, cuius generationem non audet dicere possibilem suisse ab zterno, ne cogatur admittere infinitam multitudinem animatum, quam infinitatem, vt rem valdè abfurdam, & rationi contratiam, atque adeò impossibilem, ipse refurauerat atque rejecerat in 1. part.quæst.7. art.4.

Polcherrima ab eterno effici potniJe.

Sed revertamut ad explicationem, & confirmationem tertiz opiargumeiatio, nionis, quæ hac vna ratione clarissime firmissimeq; probatur. Quicqua concludi- quid non implicat cotradictionem, est possibile Deo; sed creaturam esse ab zterno, non implicat cotradictionem, hoc ergo est possibile. Maior, confessione omnium Theologorum, apud omnes est certifsima, & notissima. Minor ita probatur. Si est impossibile creaturam esse productam ab zterno, vel hze impossibilitas prouenit ex parte Dei creantis, vel ex parte ipsius creationis, vel ex parte creaturæ. Ex parte Dei producentis, triplicirer pronenire potest; vel quia putatur nullum productum cozuum effe poffe suo producenti; vel quia producens liberum cum agat ex electione, existimatur præcedere debere aliqua duratione suum essectum; vel quia sit creatura coeterna esset

Creatori.

833

Creatori videretur Creator in aliquo, nimitum in duratione no esse. Superior, maior, atque præstantior, quam creatura: sed nullum horum trium tollit æternitatem creaturæ; ergo, &c. Non primum; tum quia in diuina Trinitate Pater, vere producit Filium, cum tamé credamus Filiú esse coæternum Patri; tum etiam, quia Philosophi concedunt in rebus naturalibus inueniri aliquas caussas efficieres, quæ fimul funt cum effectis; & D. Augustinus ostendere volens hæc duo non pugnare inter se, vt nimirum Filius Dei sit productus à Patre, & tamen sit ei coæternus, id in 6.lib.de Trinitate cap. 1. declarat hoc exemplo, splendor, inquit, qui gignitur ab igne, atque diffunditur, coæuus est igni, & esser ei coæternus, si ignis esser æternus. Sed dicet aliquis, Azistotelem in 12.lib. Metaph.text.16.id discriminis ponere inter formam,& caussam efficiétem: quòd forma simul est cum eo cuius est forma, efficiens autem est ante suum effectum. Ad hoc responderi potest tripliciter. Primò, repugnare formæ ea ratione qua forma est, ipsam esse ante compositum, cuius forma est; acessicienti, vt efficiés est, non repugnare vt sit ante suum effectum, nam etsi reperiuntur nonnullæ caussæ efficientes, quæ simul tempore sint cum Tuis effectis, plurimæ tamen aliæ passim reperiuntur, quæ tempore antegrediuntur effecta; atque hoc quidem satis est Aristoteli ad distinguendam formam à caussa efficienti. Deinde, Arist. eo loco non ait caussas efficientes esse antiquiores esfectis, sed caussas moueres, hoc est, caussas efficientes quæ per motum efficient, has enim priores elle necelle est. Nam moués præsupponitut motui, motus etiam effectui, qui producitur per motum, omnis autem motus fit in tempore, quare necesse est caussam mouentem tempore priorem esse esfectu, qui per motum ab ea producitur. Postremò, Aristot.illo loco tantum vult significare ( quod statim perspicuum sit consideranti eius verba) formă simul esse cum composito, hoc est, eadem produ-Ctione produci, qua producitur compositum; caussas verò mquentes ante ortas existere, hoc est, non produci ea productione, qua cópolitum ab iplis producitur, alioquin producerent leiplas, quod est impossibile. Nec verò dici potest, quoniam est Deus agens liberum, ideò necessariú esse vr creatura sit Deo posterior duratione. Etenim, quia Deus agir libere, cum sit infinitæ virtutis, non est minoris potentiæ, quam fi ellet agens ex necessitate naturæ; sed si ageret ex necessitate naturz, produxisset múdum ab æterno; ergo quòd agat libere, id non obstat quominus potuerit mudum producere ab æterno. Præterea, agés ex electione, tunc successiue agit, & tempore anteit effectum, cum electio non est actus voluntatis simplex, & totus simul, sed prærequirit deliberatione, quæ propter discursum ratio-

nis ci adiunctum, sit successive, sicut cernimus in homine; at electio. Dei non secus ac eius intellectio, est actus volutatis Divinæ simplicissimus, totus simul, Deóq; cozternus; non igitur, quòd Deus liberè, atq; ex electione agat, id obstat quominus potuerit ab eo produci mundus ab æterno. Adde, quòd Deus agit per suam voluntatem, in Deo autem non est maius ipsum velle, quam posse, secuidum illud quod scriptum est in lib. Sapientiæ, cui subest posse cum valt. Potuit autem Deus velle producere mundum ab æterno, ergo poruir etiam producere, Nec illud etiam verè dici potest, si creatura sit zterna, eam fore aliqua re parem Deo; nam quamuis ponatur creatura cozterna Deo, non continuò tamen ponitur ei zqualis in duratione, sed multò inferior. Æternitas enimo ei est omninò necessaria, quia Deus non potest non esse æternus, creatura verò potest esse,& non esse aterna. Deinde, aternitas creatura est ab alio per participarionem, æternitas Dei est à se per essentiam. Hoc fuse docet Boë-

tins lib. s.de Consolatione, Prosa 6.

Ex parte creationis existimari posset eternitatem repugnare creaturæ duas ob caussas; tum quia creatio significare videtur actionem aliquam, quæ cùm no fiat in æternitate, fieri debet in aliquo inftáti, at in duratione eterna non potest assignari vnum aliquod instans primum; tum etiam, quoniam creatio dicitur ex nihilo productio, quare oportet creatură priùs fuisse nihil, deinde accepisse per creationem iplum esse. Sed neutra harum caussarum tollit possibilitate zternitatis in creatura. Non quidem prior, cùm enim múdus creari ab æterno ponitur, hic nomen creationis non significat actionem aliquam à peo proficisentem ad creaturas, sed tatum significat habitudinem mundi ad Deum, tanqua ad suum principiu, à quo ipsius esse dependet, quemadmodum in Deo cum dicitur Filius produci à Patre, nomine productionis, no fignificatur actio aliquamedia inter Patrem, & Filium, sed illud tantum significatur, Filium non habere esse à se, sed à Patre: sicut etia, cùm dicitur esse risbile procedere, & manare ab homine, non significatur media quæpia actio, per quam risibile producaturab homine, sed tantum dependentia risibilis ab homine, tanquam ab intrinseco eius principio. Vide D. Tho. 1. Part. quest. 41. art. 1. ad secundum. Nequo verò posterior caussa probabihor est. Etenim cum dicitur creatio fieri ex nihilo, non fignificatur ordo aliquis iplius elle polt non elle, vel transitus à non elle ad elle. sed tantum significatur negatio materia, vel subjecti: vt fieri ex nihilo non sit aliud, quàm non fieri ex aliquo subiecto, vel materia, & hoc quadrat in quamliber creaturam etiam æternam.

Ex parte creature videri posser repugnare ei erernitas; vel quia comma. 'tomuntier dicitut creaturz ex se couenire non esse, aut igitut creaturz conuenit non esse, post esse ipsius, at multz creaturz sunt incorruptibiles, quæ nunquam amittent esse; aut non esse conuenit ei simul cum esse, at hoc implicat contradictionem; aut denique, conuenit ei non esse, priusquam adueniat ei ipsum esse; ergo non potest semper, & ab æterno fuisse, sed oportet aliquado non habuisse esse. Vel repugnat æternitas creaturæ, quia creatura dicitur habere esse participatu,& acquilitu à peo; at si creatura fuisset ab æterno, séper habuisser esse, neq; assignari posser in illa eternitate, quado illud esse acquifiuerit, & acceperit à Deo. Sed neutru horu multum valet ad euertendam eternitatem creaturæ; nam cum dicitur, quod creature convenit ex se non esse, non significatur quòd ea prius debuerit no esse, sed quòd ex se non habet esse, sibi soli à Deo derelicta, confestim in nihilum recideret, quare illud non esse connenit ei, tunc etiam cùm habet esse, quia tunc verum est dicere creaturam nó esse à se, sed à neo, in quo viuim<sup>3</sup>, mouemur, & sumus. Hoc etia fignificatur, cum dicitur creatură habere esse acquisitu, & acceptum aceo, hoc est, dependens à veo. Quanquam & hæ, & alie similes sentétiæ pronuntiatur à coctoribus de creatura, ea ratione, vt verè facta est à Deo, nó auté ve poterat ab eo fieri secundú absolutá eius potéciam.

## Exponitur Austoris sententia. CAP. X111.

VARTA est opinio Scoti, qui in 2. Sent. dist. 1. quest. 3.
problematice tractat hác questionem, affirmás viráque
partem contradictionis æqualiter est probabilé, & pro
viraque rationes afferés e asque solués. Quam ego Scoti

opinionem probo aliqua ex parte; fed vt quod fentio planiùs intelligatur, subiiciam hic nonnullas propositiones, quibus sententiam

meam breuiter explicabo.

Prima propolitio. Creatura secundum naturam suam incorruptibilis, vt Angelus, potuit esse ab æterno. Hoc non alia ratione probari debet, quam ea quæ copiose à nobis exposita est proxime antecedenti capite in tractatione tertiæ opinionis. Nempe, hoc no implicat cotradictionem, neque ex parte Dei creantis, neque ex parte creationis, nec ex parte creaturæ; ergo est neo possibile. Sed quia rationes, quibus prima opinio Henrici suprà est cossimata, huic propositioni aduersantur, eatum hoc loco solutionem perstringamus. Ad primam respondemus, creatura produci ex nihilo, non quia priùs suerit nihil; sed quia no producitur ex aliquo subiecto; vt idé valeat Solutio rationum Henrici gnare omni rei creata.

produci ex nihilo, quod produci non ex aliquo táquam subiecto; si autem Angelus esser ab æterno, verè dici posset illum productú esse nitatem repu- ex nihilo, id est, non ex aliquo subiecto. Ad secundam. Cum æternú aliquod dicitur productum, hæc vox productú, nó fignificat actionem aliquam, seu mutationem inter mediá inter producens, & productum: sed tantum significatur illud æternum non habere esse à se, Discrimen sirum à Deo, hoc est, habere esse fluens, & dependens à Deo, quo l inter produ- etiam potest esse in æternitate: sicut si sol æternus esser, splendor ei

sed habere esse dependens à Deo. Sed quiz in rebus nobis notis, quæ res haber esse ab alio, cam ab illo produci cernimus, ideò his etiam vocibus vtimur in rebus æternis; quin etiam in diuinis; tantùm, vt fignificemus habitudinem vnius rei ad alia taquam ad principium, à quo est esse illius. Ad tertiam. Creatura dicitut habere esse acqui-Chienem & coaternus effet, fluens, & depédens ab ipso. Ad quartam. Licet in reperiretur in rebus de nouo productis clariùs appareat discrimen inter creatiocreatura, ta- nem, & conservationem; dicitur enim creatio, quatenus res incipit messi en suis- esse, quod anteà no erat; dicitur coseruatio, quatenus res in esse per sei, ab aterno. productionem accepto, aliquandiu permanet dependenter à Deo: aliquo tamé modo esiam in æternitate creaturæ, huiulmodi discrimen cogitatione designari, & notari potest. Nam si Angelus (verbi gratia) esset æternus, diceretur productus à Deo, quatenus ab ipso habet suum esse; diceretur idem quoque conservatus à Deo, quatenus illud esse habuit permanens, & continuatum per æternitatem. produci enim præcise sumptum, non significat akind, quam habere esse ab alio; coseruari auté ab aliquo, est in esse, quòd habet ab alio, permanere aliquadiu, hocest, siue per infinită, aliquam durationem. siue per finitam, & temporalem. Ad quintam. Sicut creatura cum est, non potest no esse, nec tunc potest annihilari, ita vt cum est, non sit, quia hoc implicat cotradictionem: sic etiam, si ponatur creatuta este ab æterno, necesse est illam habere æternam durationem, & impossibile est illam ab æterno annihilari. Neq; hoc arguit esse ipsam ens simpliciter necessarium, & penitus indefectibile, nisi tantum ex suppositione; que mad mod ùm res dum est, habet esse necessariú & indefectibile. Quod autem ex Aristor.adducitur, (omne æternum esse necessarium) verum est, sed intelligi debet eo modo esse necesfarium, quo est æternum , si est æternú à se, ac simpliciter, erit quoque simpliciter, & à se necessariu. Sin autem est æternu ex supposetione,& ex libera voluntate alterius, simili etia ratione necessarium haberi deber, & sic fuisset Angelus res quæda necessaria si is fuisset ab zterno. Ad sextam. Quamuis ponatur creatura cozterna Deo. nihilominus tamenDeus est ea superiot, atque præstantior secundú duratioderationem; & quia Deus essentialiter est sua æternitas; & quia est æternus ex se; & quia est necessariò æternus, & quia est in omnibus & omninò æternus. Proprium igitur Dei secudum durationem est, essentialiter, necessariò & ex se, in omnibus, & omni modo esse æternum; quorum nullus modus æternitatis in vllam planè creatura conuenire potest.

Adılla restimonia sanctorum Patrum, tripliciter respondere possumus.Primò, San Cos Patres considerasse creationem eo modo, ve verè facta est à Deo, nó autem ve ab eo fieri absolute poruit: & quia constat ex sacris literis, omnes creaturas esse de nouo factas, ideò tradiderunt eam creationis definitionem, quæ soli creationi nouz. & creaturæ de nouo factæ, accommodari potest. Deinde, hæc vox (non posse) frequenter in scripturis sumitur, non pro co, quod est simpliciter impossibile, sed pro co, quod est non esse conucuies, decens, rationi congruum. Sic sumitur Matthæi 9. Non possumt fily fon fe lugere, quandiu cum iliq est stonsm; & Marci 6. Christim non poterat in patria sua virtutem vllam facere; & Actuum 4. Non possumu non logus, que vidimus, & audinimus. Hoc etiam modo Sancti Patres sumunt (non posse) cùm aiunt creaturam, coæternam Deo esse non posse, hoc est, non esse conveniens, aut decens. Postremò, Sancti Patres, ex suppositione concessa, & vsurpata ab Arrio, rectissimè concludunt creaturam essenon posse ab zterno. Arrius enim ponebat creaturam esse id quod priùs non erat, & per voluntatem Dei ex non esse traducitur ad esse. Quocirca, aiebat Filium Dei (quem creaturam vocabat) esse non extantibus, vel ex non existentibus. Aduersus quem, pofita tali notione creaturz, euidenter argumentabantur Patres, Filiū Dei non esse creaturam, vipotè quem clarissimis scripturæ testimomiis ostendebant esse cozternum Patri.

Secunda propositio. Creatura corruptibilis in particulari, vt aliquis equus, vel aliquis leo, partim ab æterno produci potuit, partim non potuit. Huius propositionis facile & promptum est rationem explicare. Nam si equus (verbi gratia) relinquatur sue nature, & talis producatur, qualis est secundum naturam suam, no potest produci ab æterno. Si enim producatur ab æterno, necesse est illum viuere infinito quodam tempore; si enim finito tantum tempore viueret, ab eius productione, vsque ad interitum eius sem non nis sinitum, tempus intercessisset; quare non suisset ab æterno. Si autem ita producatur, vt relinquatur naturæ suæ, cum sit natura corruptibilis, impossibile erit eum infinito tépore durare: omne enim corruptibile, necesse est aliquando tandem post certum & definitum tempus corrumpi: hoe autem, quod est no durare infinito tempore, pugnaz cu .

eo, quod est fuisse ab æterno. Quod si Deus miraculos è coseruaret equù infinito tempore, nihil prohiberet eum ab æterno produci: . hinc igitur perspicuú sit, quomodò possibile, & impossibile sit se-

cundum diuersas rationes, equum produci ab æterno.

Tertia propositio. Generatio hominis, secundum aliquos Doctores, non potuit esse ab æterno, secundum alios autem potuit esse æterna. Etenim D. Thomas & Durandus negantes infinitum actu, siue secudum magnitudinem, siue secudum multitudinem, aut este, aut etiam à Deo produci posse, non possant facere æternam generationem hominis, ne infinitatem animarum admittere cogantur. Nominales autem, quibus non videtur impossibile infinitum actu, tam in magnitudine; quam in numero produci à Deo, nó habét negare possibilem fuisse æternitatem generationis humanæ. Et sanè, qui concedunt generationem aliorum animalium potuisse fieri ab æterno, nó video, cur æternitatem generationis hominum possibilem esse negent. Nam quod metuunt de infinitate animarum, id po-Rerius quidda est, & per accidens, & in dubio positum. Si enim res ipla à priori, & per le consideretur, nulla prosectò caussa probabilis, & idonea reperietur, cur generatio leonum potuit esse ab zterno, non autem hominum. Nam qua ratione vnus leo post aliú ab æterno produci potest, eadem potest, & homo post hominem. Ego, si alterutrum mihi, aut negandum, aut concedendum effet, facilius adduceret vt concluderem infinitum actu posse à Deo produci; qu'am w concedens æternitatem possibilem suisse in generatione aliorum animalium, eam solum in generatione hominis impossibilem esse affirmarem. Non enim queo intelligere, posse Deum immediate creare vnum leonem postalium ab zterno, non posse autem idem ab eo fieri in generatione hominis.

Quarta propolitio. Videtur possibilis suisse zetenitas teporis, motus, & generationis rerum sublunarium. Dixi, videtur, quia nolo id assirmare, tanquam certum, indubitatum, & quod euideti aliqua & necessaria ratione teneatur, sed pono id tanquam probabile, & rationi satis consentaneum. Si enim id esset impossibile, certe id eueniret propter illa incommoda & absurda, quæ nos suprà expossimus cum tractaremus secundam opinionem, quam sequitur Duradus; sed omues illas obiectiones haud magno negocio repelli ac prossigari posse, facile intelliget, quicunque leget D. Thomam de potentia, quæst. 3, art. 14. & in opusculo de æternitate mundi, in secundo lib. contra Gentes cap. 38. in prima part. quæst. 46. & art. secundo, & Scotum, Gregor. A simines em 2. Sent. Dist. 1. & Ochamum quodli. 2. articul. quinto. Satis igitur sit indicasse loca, è quibus peti possum

possant solutiones illorum argumentorum, ne nos eas hic recesen-

do, superuacane è longiores simus.

Quinta propositio. Posita zternitate temporis & motus, satis probabile est posse dari infinitum actu secundum multitudine; tum quia generatio hominis non secus quam aliorum animalium (vr suprà dicebamus) potuit esse ab æterno; ex quo essiceretur esse actu infinitas animas rationales: tum etia, quia potuisset Deus quolibet die illius æterni temporis create vnum Angelum; ergo sicut vsque ad húc diem fuillent transacti infiniti dies, ita essent actu infiniti Angeli Nec valet responsum quorundam, qui respondent in quolibet die illius æternitatis disiuncte, ac separatim accepto, potuisse Deum creare vnum Angelum, in quolibet autem die coiuncte sum pto non potuisse. Quemadmodum in hac ora sunt infinita instantia,& in quolibet corum separatim, ac disiúcte, potest Deus creare vnum Angelum, non autem in quolibet coniuncte, nec in fingulis, & omnibus. Sed hoc responsum (vt dixi)parum valet ad cuertenda nostram propositionem: multum enim interest inter instatia huius horæ, & dies præteritosæterni temporis: illa enim sunt tantum in potentia; hi autem fuerut actu ab inuicem separati, & distincti. No igitur, vet ex parte Dei, vel dierum qui sunt in tempore æterno, vel Angelorú, quicquam prohibet quolibet die illius æternitatis, creatum fuisse à Deo vnum Angelum. Hæc est igitur nostra sententia; existimare nos veraque partem huius quæstionis esse probabilem; eam tamen videri nobis aliquato probabiliorem, quæ æternitatem mundi possibilem fuisse statuit. Verùm de hac quæstione, quæ magis Theologica est quam Philosophica, quæ adhue disputata sunt, ca satis esse debet. Deus autem, in quo est vera& persecta æternitas, & cuius ope adiuti tandem ad huius operis exitum finêmque peruenimus, cœlesti suo numine ita nos seruet acregat, vt hac mortali vita castè piéque transacta, ad beatas colisedes euolantes, selicissima cius eternitate, omnibus completi bonis, sempiterno euo perfruamur.

Vni Deo Trinóque, ac Deiparæ semper Virgini Mariæ laus, honor, gloria & gratiarum actio, in omnem æternitatem. Amen.

FINIS DECIMI QVINTI ET VLTIMI LIBRI.

- Ggʻilij

## INDEX QVÆSTIO-

## NVM, ET RERVM ILLVSTRIO-

rum, quæ in his quindecim libris explicantur.

Abstrastio.

N tota Metaphysica contineatur vno genere abstractionis quod est à materia & motu secundom ram servicionem.

dùm rem & rationem. pag.17.20
2 An abstractio secudùm rem & rationem, quæ vocatur per indisserentiam, sit admissenda.
21

3 An abstractio quantitatis Mathematicæ, fiar tantùm à materia sensibili, an verò ab omni prossus
substantia.

574

4 An diuerstras scientiarum petenda sit ex diuerstrate abstractionum à materia.

#### Accidens.

- An accidens producat substantiam, in virtute substantiæ. 471
- 2 An accidens producat substantiam sua vi, & potestate. 473
- 1 An ex vna forma multæ ac differentes actiones proficifci queant. 284
- 2 Quæ sint in qualibet actione consideranda. ibideme
- 3 An omnis actio promanet ex forma, & nulla ex materia. 385
- 4 An actio fit subjective in agente.
- 5 An actio re differat à passione. ibida.

  Liernita, & atenum.
- B De fignifications harum vocum

(æternitas) & æternum. 649
2 An visio beatifica Dei quam habent beati mensuretur æternitate
participata. 650

3 Quid sit æternitas. 652 4 Quæ sit radix & fundamentum

2 ternitatis. 653

5 An æternitzs per se sit mensurabilis; & an possit aliqua ei assignari mensura. 654

6 An æternitas repugnet creaturæ vt creatura est. \$28.832

7 An æternitas propriè repugnet generationi rerum corruptibiliú. 830.837.

8 An secundum doctrinam Sanctorum Patrum potuerit aliqua creatuta esse ab æterno. 829.8837.

An æuum fit mensura durationis habentis priùs & posteriùs, sine innouatione & variatione vlla, vt ait D.Bonauentura. 657

2 An zuum sit mensura rei secundum esse quidem immutabilis secundum affectiones autem & operationes, mutabilis; vt censet D. Thomas. 660

y An zeum sir mensura cumuluis rei quæ habet esse permanés & torum simul, vt Scotus opinatur.

4 An sit vhum aliquod guum mensura omnium zuiternorum. 663 5 An

| INDEX QVA                                           | ESTIONVM.                                     |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| An vnumquodque crernum suum                         | lis possit naturaliter cognosci &             |
| habeat zuu à quo intrinsece men-                    | Philosophicis rationibus conclu-              |
| suretur. 665                                        | di. 390                                       |
| 6 An quodlibet superius zuiternum                   | 6 An anima rationalis sit forma &             |
| sit mensura inferioris. ibidem                      | pars essentialis hominis. 392                 |
| 7 An sit necessarium esse aliquam                   | 7 Disputatio contra figmentum A-              |
| menfuram, quæ durationem æui-                       | uerrois de assistentia & vnitate a-           |
| ternam per se ac propriè metia-                     | nimæ rationalis. 396                          |
| tur. 666.                                           | 8 Disputatio Untra Platonicos fa-             |
| Alchymia.                                           | cientes certum numerum anima-                 |
| 1 De vi & potestate Alchymiæ, &                     | rum ab initio múdi conditum, di-              |
| • an eius artificio verum auru pos-                 | uersis temporibus diuersa corpo-              |
| fit effici. 487.& sequenti.                         | ra humana ingredientium. 400                  |
| Anaxagoras.                                         | Aristoteles.                                  |
| 1 Quo tempore floruit. 204                          | De tempore quo floruit Aristote-              |
| 2 Opinio eius de principiis rerum                   | les & illustriores Peripatetici. 212          |
| naturalium explicatur & refelli-<br>tur. 228.& 266. | 2 Laudatio & enchomium Aristote               |
| tur. 218,86266.  Anima & animal.                    | lis ex iudicio & testimonio vete-             |
| 1 Ananima sit natura qualis defini-                 | rum. 273<br>3 An Aristoteli cognita & probata |
| tur ab Arist. 2.lib.Phys. 422                       | fuerit creatio, hocest, productio             |
| 2 An anima mundi secundum Pla-                      | exnihilo. 288                                 |
| tonem sit æterna; & an ex eius æ-                   | 4 An Aristoteles sentiens Deum age-           |
| ternitate, mundi æternitas recte                    | re ex necessitate natura, tueri pos-          |
| concludatur. 782                                    | fit rerum contingentiam. 523                  |
| 3 An motus localis animalium sit eis                | An Aristoteles faciens mundum æ-              |
| naturalis, an violentus. 424                        | ternum cogatur fateri esse actu in-           |
| 4. An animalia genita ex putri mate-                | finitas animas rationales. 553.554.           |
| ria & quæ procreantur ex semine                     | 555.                                          |
| possint esse eiusdem speciei. 478                   | 6 An Aristoteles putauerit æternita-          |
| Anima rationalis.                                   | tem mundi necessariis rationibus              |
| 1 An anima rationalis sit natura qua-               | à se fuisse probatam, 756                     |
| lis definitur ab Aristotele 2. lib.                 | 7 Quid Aristoteles in primo textu             |
| Phy. 525                                            | primi libti Phylicorum, per illa              |
| 2 An scientia a mæ rationalis per-                  | tria vocabula, principium, caussa,            |
| tineat ad Physicum. 18                              | & elementum, lignificare volue-               |
| 3 An anima rationalis fit immorta-                  | rit. 108                                      |

386.

lis secundum Platonem.

4 An secundum Aristotelem anima rationalis sit immortalis. 388

rationalis lit immortalis. 388 3 An immortalitas anima rationa-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

763

8 Disputatio cum Aristotele de z-

Artificiale,
1 An forma artificialis sit principium

ternitate mundi.

## INDEX QVÆSTIONVM.

alicuius motus Physici. 407
2 An forma artificialis sit res quædam diuersa à subiecto in quo inhæret. ibidem

Aftrologus.

1 An differat Astrologus à Phy. 78.

- An secundum Auerroem poneda sit forma corporeitatis materiæ coæterna & inseparabilis. 313 & 314
- 2 An secundum Auerroem colores medij specie differant ab extremis. 707.&710
- An Auerroes faciens formas substantiales elementorum intédi & remitti, & actu manere in mixtis, possit desendere generationem elementorum & mixtorum non esse motum propriè dictum. 719.
- 4 Disputatio cum Auerroë de æternitate mundi. 813.816

Augmentatio.
mentatio sir motus propr

I An augmentatio sit motus propriè dictus. 723

Calor.

1 An calor elementaris & cœlestis
specie differant. 494

Cauffa.

- An ad perfectam cognitionem cuiuluis rei naturalis, necessaria sip omnium caussarum eius rei, perfecta cognitio. 122
- 2 An inter causam vniuersalem & particularem sit necessaria connexio. 459
- 3 An caussalitas caussa vaiuersalis sit potior & maioris mometi, quam caussa particularis. 460

4 An causa sempersit nobilior suo essedu. 468

5 An effectus debeat plus caussæ vniuersali qu'am particulari. 467

- 6 An caussa exemplaris situliud genus caussa ab illis quatuor quas tradit Aristoteles.
- 7 An polita caussa semper effectus semul poni debeat. 774.775
- 8 An semper caussa efficiens tempore antecedat suum essecuti 833. &
- 9 Quæ sit vis & caussalitas cuiusliber caussæ. 450
- 10 An caussa particularis sit tantum agens instrumentale, an etiam sit agens principale. 465

#### Calum.

- 1 An cœlum sirnobilius homine. \$6
- 2 An definitio naturæ quætraditur 2.lib. Phy. conueniat cœlo, & an motus eius fit naturalis 413
- 5 An necesse sit cœlum moueri ab Intelligentia. 416
- 6 An cœlum secundum Platonem sit compositum ex elementis. 792. & 796.
- 5 An cœlum & Aftra secundum Platonem sint Dij. 804.& 805
- 6 An cœli sint vnius speciei, vel differant specie. 419
- 7 An vacatio motus; quam habebit cœlum (lecúdùm, fidem nostram) in fine mundi, sit futura illi naturalis, aut violenta. 420.86 414
- 8 An definitio motus tradita 3. Phy. conueniar motui cœli & principaliùs illi conueniar quam aliis motibus.

### INDEX QVÆSTIONVM.

An apud Platonem motus circularis cœli demonstret ipsum cœhum & esse corpus simplex & diuersum ab elemétis, sicut putanit Aristoteles. 792.&793

10 De loco primi cœli. 615

11 An cœlum habeat materiam diuersam à materia rerum sublunarium 296

12 An quantitas cœli & rerum ſublunarium ſint eiuſdem rationis. 302

23 An cœlum per se & quiditatiuè consideretur à Physico. 98.69

Color.

An colores medij specie disferant ab extremis. 707.710

2 An colores medijactu componătur ex coloribus extremis. 709 Contingentia & contingens.

n An Dei prouidentia tollat rerum contingentiam. 523.527

2 An quia omne agens naturale agit ex necessitate nature, ideò nullum agens naturale sit contingens. 523.528

An esse in rebus contingentiam fit demonstrabile; & quibus argumentis probetur. \$24.525

An caussa contingentiæ rerum sie libertas Dei liberè creaturas producentis atque conseruantis, ve placet Scoto. 530.531

5' An sit caussa contingentiæ efficacia diuinæ voluntatis, vt sentit D. Thomas.

6 An sit caussa contingentiæ ipsumnon ens permixtum rebus, vtait Alexander Aphrodiseus 532

7 An sit perseccio & complemetum vniuers, vt alij putant. 933 8 Quæ fint veræ ac propriæ caussæomnis contingétiæ quæ in rebus naturalibus inest.

#### Continuum.

An continuum habeat in se infinitas partes.

2 An continuum componatur ex indiuisibilibus. 564

3 Cur continuum ex se sit divisibile in infinitum, non autem augmentabile. 570.571

4 Quæ diuisio continui ipsum tandem absumat, quæ verò non absumat vnquam.

5 Cur accretio continui dicatur fieri fecundum formam, diuifio auté feçundum materiam.

#### Creatio

1 Quid sit creatio. 285 2 An vis creandi possit vllo modo

creaturæ communicari. 286.288

3 An possiblem esse creatione, possit cognosci lumine naturali, 291.

4 Quid Plato senserit de creatione.

5 An Aristoteles cognouerit creationem. 288

## Definitio.

1 An perfectæ definitiones præfertim Phylicæ complecti debeant omnia quatuor genera caulfarú.

2 Quæ sit persecta definitio accidétis, & quomodò ex demonstratione innotescat.

3. De triplici via & methodo inueftigandi definitionem.

4 An facilius at definire singulare.

| INDEX QVA                              | ESTION V M.                         |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| quam vniuersale, vr ait Aristore-      | mul. 64                             |
| les, 1.lib.Post.tex. 17. 152           | 5 An Peripatetici admilerint dura   |
| Democritue.                            | tionem aliquam habentem ini         |
| 1 De tempore quo floruit Democri-      | tium & carentem fine. 64            |
| tus. 205                               | 6 Vtrum attingat magis rationen     |
| 2 Opinio eius de principiis rerum      | propriam durationis, vt est men     |
| naturalium diligenter exponitur.       | . lurabilis, permanentia vel succes |
| 231.& refellitur. 268                  | cessio eius, an quantitas & exten   |
| Dens.                                  | fio. 641                            |
| 1 An scientia Dei sit diuersa à scien- | 7 An maior & minor duratio ar       |
| tia Intelligentiarum. 25               | guat, maioré & minorem rei per      |
| 2 Annecesse sit Deum actu cocur-       | fectionem 649                       |
| rere cu caussis secudis ad quamli-     | E                                   |
| bet earum operationem. 461             | Effectus.                           |
| 3 An concursus Dei cum nostra vo-      | 1 An effectus naturalis plus debeat |
| luntate tollat eius libertaté. 462.    | caussa particulari quam vniuersa    |
| & 466.                                 | li. 467                             |
| 4 An infinitum actu possit fieri à     | 2 An vnus numero effectus pollit i  |
| Deo. 568                               | mul effici à pluribus vna caussis   |
| An Deus agat ex necessitate natu-      | proximis, & eiuldem generis, at-    |
| rz. 768                                | que perfectis 476                   |
| 6 Quid senserint Peripaterici de ne-   | 3 An effectus qui productus est vno |
| cessitate vel libertate Dei in agen-   | aliquo tempore; idem numero, a      |
| do. 761.762.                           | lio quoque tempore vel ab cissé,    |
| 7 An Deus sit infinitæ virtutis. 759.  | vel ab alus caussis produci potuis  |
| 8 Contra infaniam corum qui dixe-      | let 478                             |
| runt Deum esse materiam prima.         | Elementum.                          |
| 308                                    | 1 An elementa possint augeri (quan- |
| 9 Án solus Deus sit verè ens, & reli-  | tum in iplis est)in infinitum. 588  |
| quæ res,præsertim mortales, verè       | 2 An elementa ex se & intrinsece    |
| dici queant non entia potius qua       | exigant definitam paruitaté quan-   |
| . entia. 253.254                       | titatis, qua minor repugnet natu-   |
| Duratio.                               | ræ elementi. 589                    |
| 1 An duratio habeat in se rationem     | 3 An elementum terræ habeat pro     |
| aliquam quantitatis. 641               | loco suo naturali, superficiem a-   |
| 2 An duratio rei differat ab eins es-  | quæ,an centrum. 614.609             |
| sentia. 642                            | 4 An locus, de quo agit Aristoteles |
| 3 An duratio differat ab existentia &  | in quarto Phylicorum, non qui-      |
| quomodò differat. 642.643              | buslibet rebus competat, sed per    |
| 4 An vlla res creata habeat esse & du- | se tantum elementis & propter       |
| rationem permanentem & totam fi-       | hæc aliis. 602                      |
|                                        |                                     |

### INDEX QVÆSTIONVM

| 5 An Elementa moucantur secun-          | tentionale & intelligibile quod          |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| dùm locum à seipsis, an ab alio.        | habet in anima agentis, an fecun-        |
| 431.                                    | dùm esse reale, quod habiturum           |
| Empedocles.                             | est in rebus. 455                        |
| 1 Quo tempore floruerit. 208            | An quicquid habet finem, etiam           |
| 2 De opinione eius de principij re-     | necessariò habere debeat caussam         |
| rum naturalium disputatio. 263          | efficientem,& contrà. 457                |
| Epicurus.                               | 5 An varietate agentium naturalium       |
| 1 Quo tempore floruerit, & qualis       | propter finem. 84                        |
| Philosophus fuerit. 217                 | Form4.                                   |
| Existentia vel esse.                    | I Depræstantia forme substantialis.      |
| 1 An omnis existentia sit à forma.      | 344                                      |
|                                         | 2 De variis nominibus& generibus         |
| 373<br>2 Quid sit existentia. 374       | <b>Formary</b>                           |
|                                         | 345 3 An necesse sitesse in rebus formam |
| 3 Quarum rerum sit existentia. 375      | 1: (10 :1                                |
| 4 An in Intelligentiis fecundum A-      | aliquam substantialem. 347               |
| ristotelem existentia re differat ab    | 4 An omnis forma Physica sit gene-       |
| essentia. 378                           | rabilis & corruptibilis, & à ma-         |
| 5 An in vlla re creata, existentia dif- | teria inseparabilis. 348.8349            |
| ferat ab ellentia. 376.&379             | 5 An omnis forma materialis sit ex-      |
| 6 An rem esse suum esse suam exi-       | tensa & diuisibilis. 349                 |
| Rentiam, nulli præterquam Deo           | 6 Quomodò sit communicabilis.            |
| conueniat. 382                          | 350                                      |
| 7 An esse rerum corruptibilium mé-      | 7 An forma sit prior& nobilior ma-       |
| furetur tempore, an zuo. 635            | teria. 351.&353                          |
| 8 An vlla res creata habeat esse per-   | 8 An vna numero forma possit esse        |
| manens & totum fimul. 645               | in multis materiis.                      |
| · <b>F</b>                              | 9 An forma sit principium indiui-        |
| Finis.                                  | duationis. 371                           |
| 1 An finis causset aliquid, & moueat    | 10 An omnis existentia sit à forma.      |
| ipsum agens, & an det aliquam           | 373.311                                  |
| bonitatem mediis que ordinan-           | 11 An omnis forma substantialis im-      |
| tur ad finem. 452.453.253               | mediatè vniatur materiæ primæ.           |
| 2 Quomodo agens naturale dicatur        | 355                                      |
| agere propter finem quem non            | 12 An forma sit prior & nobilior         |
| cognoscit, & an ideò dicatur age-       | composito. 356                           |
| re propter finem, quoniam, vt           | 13. An forma sit tota quiditas rei na-   |
| dici solet, dirigitur ad eum ab         | turalis. '358                            |
| intelligentia non errante. 453. &       | 14 An forma corportatis ponenda          |
| 454                                     | fit secundum doctrinam Aristo-           |
| An finis cansset secundum esse in-      | telis.                                   |
|                                         |                                          |

## INDEX QUESTIONVM.

| An sit vlla necessitas, vllús ve vsus  | 1 An grauia & leuia moueantur na-               |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------|
| eius formæ corporeitatis, quam         | turaliter (ecundùm locum à gene                 |
| nonnulli introducunt. 318              | rante. 431                                      |
| 16 An forma substantialis sit princi-  |                                                 |
| pium efficiens alicuius operatio-      | 2 An moueannir à leiphs. 433                    |
|                                        | Heraclitus.                                     |
| nis & motus Phylici. 469. & 476        |                                                 |
| 17 Quomodò incipiat esse; & desinat    | 1 Qualis & quo tempore fueric 203               |
| esse forma substantialis. 762.763      | 2 Opinio eius de principio rerum                |
| 18 An forma fit magis natuta quàm      | naturalium. #23                                 |
| materia. 436                           | Homo.                                           |
| 19 Cur potius dicatur forma educi      | 1 An homo sit nobilior cœlo. 86                 |
| ex materia quàm induci in mate-        | 2 An generatio hominis fiat natura-             |
| riam. 294                              | liter, an liberè. 481                           |
| 20 Quid sit formam educi ex poté-      | 3 An homo naturaliter absque se-                |
| tia materię.                           | mine procreari queat. 478                       |
| Fortuna & fortuitum.                   | 4 An generatio hominum potuerit                 |
| 1 An sit in rebus aliquod fortuitum.   | esse ab aterno. 838                             |
| 498                                    | T                                               |
| 2 An fortuna repugnet diuine pro-      | Idea.                                           |
| uidentię. 499.501.86561                | 1 An idea fit quintum quoddam ge-               |
| 3 An in rebus sublunaribus aliquid     | nus causse à reliquis quatuor di-               |
|                                        |                                                 |
| casu & fortuitò eueniat respectu       |                                                 |
| cœli.                                  | 2 An quia idea múdi est æterna, ex co           |
| 4 An forcuna sit divinum aliquod       | concludi possit, mundum quo-                    |
| numen à quo res humane dispen-         | que, qui est eius imago, æternum                |
| sentur & administrentur.               | esse oportere. 773                              |
| 5 Quæ sit definitio fortunæ,& an ea    | Individuum.                                     |
| fit bona. 508                          | 1 An principium indiuiduztionis sit             |
| 6 An in iis quæ funt ad verumlibet,    | quantitas. 365                                  |
| fortuna versetur.                      | 2 An sit Hæcceitas Scoti. 367                   |
| 7 Ad quas scientias pertineat consi-   | 3 An sit materia signata D. Thomz.              |
| derario fortunz. 497                   | 369                                             |
| G                                      | 4 An sit tam materia, quam forma,               |
| Generatio.                             | sed principaliùs forma. 371                     |
| 4 An generatio sit motus propriè di-   | Infinitum.                                      |
| ctus & an in instanti fiat vel suc-    | 1 An sit actualiqua infinita multu-             |
| ceffiuc. 718                           | <b></b>                                         |
| 2 Quomodò fiat generatio rerum;        |                                                 |
| & que concurrant ad efficiendam        | 2 An lit actu infinita magnitudo.ibi.           |
|                                        | 3 An infinita virtus ad agendum lit in Deo. 760 |
| generationem. 283,284  Grania & lenia. |                                                 |
| GTANIA (F. 12814.                      | 4 An infinitú possit effici à Des.558           |
|                                        | 5 A. <sub>3</sub>                               |

INDEX QVÆSTIONVM. An secundum Aristotelem Intelli-6 An Intelligentiæ sint Physice mogentie adu cognoscant infinita. biles fecundùm locum. 553-554-557 6 An possit numerus augeri in infi-Liber. 1 Quæ sir materia vel subiectum linitum. 572.553 Intellectus & intelligere. brorum de generatione & corru-1 An intellectus & intelligere sint ptione. 2 An liber qui inscribitur quartus, res Phylicæ. 2 An repugnet intellectui humano Meteororum, sit Meteorologiproprie ac directe cognoscere sincus, & post tres libros. Metcorogularia. 172.177.181 rum, an post libros de generatio-3. An sit necessarius intellectus agés. ne & corruptione collocari de-178.8 183 4. An vniuerfale fit proprium obie-3. An libri de Partibus animalium, ordine doctrinæ præcedant libros Aum intellectus nostri. 177.179 de Anima. 5 An primò notum intellectui no-4 An libri de Animalibus præcedat. stro sit species vltima. 154 160 libros de Plantis. 6 An sit ens. 7. An sit singulare. 166.176 5 De ordine librorum Aristotelis 8 An singulare distincte cognoscaqui continent doctrinam, animatur à nostro intellectu. 6 Cur libri Physicornm inscribătur o An discursus intellectus nostri sit de Physico auditu. motus cui conveniat definitio 688 7 Disputatio de libris Arist. Acroamotus. Intelligentia. maticis & exotericis. 1 An scientia de Intelligentiis sepa-8 Contra cos qui octo libros. Phylirari debeat à scientia que est de corum remouent à doctrina Phytranscendentibus, ita vt non posficæ. 90. sint esse partes vnius scientie. 9 Quæ calamitas libris Aristotelis 2 An Intelligentia verè fit forma & post eius morté acciderit; ex quo factum est vt illi multifariam vinatura cœli. tiati & corrupti sint. 3 Cur necesse sit colum moueri ab 10 Quomodò Aristoteles appellare Intelligentiis. 4. An secundum Aristotelem necessoleat octo libros Physicorum, se sit Intelligentias actu cognoscealiis in locis cos citans. re infinita. 553. 554. 557. 84.770. 11 An titulus ille præfixus octo, libris Physicorum (de Physico au-4. An sublatis Intelligentiis tollereditu)sit Aristotelis,

tur omnind Metaphysica, & tunc

Physica esset prima Philosophia.

56

44.

12 Qui fuerint libri Aristotelis de

uı.

Philosophia quiab antiquis citan-

## INDEX QUESTIONYM.

| Lecous,                                             | Logua.                                 |
|-----------------------------------------------------|----------------------------------------|
| An locus contineat locatum. 593                     | 1 An Logica sit pars Philosophiæ.      |
| 2 An habeat vim conservandi loca-                   | 2 An sit munus Logicæ ponere dis-      |
| tum. 595                                            | crimen inter scientias. 81             |
| 3 An trahat ad se locatum. 594                      | M                                      |
| 4 An debeat locus esse immobilis,                   | Mathematica doctrina.                  |
| 597                                                 | 1 An propriè loquendo sit scientia     |
| 5 An sit immobilis per æquivalen-                   | 40                                     |
| tiam, vt placet Scotistis. 599-                     | 2. An lit prior quàmPhylica,tam or     |
| 6 An sit immobilis propter distan-                  | dine do &rinæ quam naturæ.             |
| tiam à cœlo & à centro, vt cen-                     | 3 An sit certior quami Physica. 53     |
| fent Thomistæ. 600                                  | 4 An tractet vllum genuscaussæ.114     |
| 7 An Aristoteles in 4.libro Physico-                | 5 An contineat demonstrationes         |
| rum agat de omni loco qui cuili-                    | potissimas. 118                        |
| bet corpori conueniat, hoc est,                     | 6 An eius Demonstrationes proce-       |
| cœlis, plantis & animalibus. 602                    | dant ex iis quæ sunt notiora no-       |
| 8 An tantum agat de loco qui per se                 | bis & secundum naturam. 136            |
| ac primò conuenit elementis.                        | Materia.                               |
| 604                                                 | 1 De variis nominibus & diuisioni-     |
| 9 Quomodo verum sit locum esse                      | bus materiæ primæ. 279                 |
| immobilem secundum Aristote-                        | 2 An materia sit necessaria. 281       |
| lem, ibidem                                         | 3 An materia cœli & rerum sublu-       |
| 10 Disputatio cum iis qui dixerunt                  | narium sint eiusdem rationis. 296      |
| locum esse interuallum. 606                         | 4 An sint diuersæ rationis. 299        |
| 11 An locus sit superficies. 611                    | 5 Quid sit materia prima. 303          |
| 12 An locus per se sit in Categoria                 | 6 Contra infaniam corum qui dixe-      |
| quantitatis. 613                                    | runt materiam primam elle seum.        |
| 13 An motus localis per se fiat ad lo-              | 3 <b>9</b> 7                           |
| cum, an ad vbi. ibid.                               | 7 An materia per se existat, an om-    |
| 14 An locus terræ sit centrum,an su-                | nem suam existentiam accipiatà         |
| perficies aque & acris. 614                         | forma.                                 |
| De loco primi cali.                                 | 8 An materia habeat formam cor-        |
| An nullum habeat locum, ve dixit                    | poreitatis sibi cozuam & insepa-       |
|                                                     | - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                    |
| Alexander. 615  An sit superficies conuexa Saturni, | 9 An materia sit genus vel ei similis. |
|                                                     |                                        |
|                                                     | 320                                    |
| 3 An sit in loco propter partes eius                | to Disputatio de dimensionibus in      |
| quatum vna continet aliam, vt o-                    | terminatis, nimirum, an quantitas      |
| pinantur Thomiste. 617                              | immediate sit in materia ei coçua      |
| An locus sit centrum, vt quidam                     | & inseparabilis. 322                   |
| . Philosophi Arabes senserunt. 619                  | 11 De variis relationib materie, 33 2  |
|                                                     | 12 De                                  |
|                                                     |                                        |

### INDEX QUESTIONYM.

- 32 De duplici potentia materiæ. ibidem.
- 13 An potentia sit de essentia materiz. 344.& 336
- 14 Quid sit formam educi de potétia materiæ. 338
- as An mareria fir in potentia ad formas artificiales. 406
- 16 An materia sit natura. 445.436
- 27 An materia prima per le sit vna & distincta. 320. & 321
- 38 An materia prædicetur de aliis. ibidem.
- 19 Quid Aristoreles variis in locis de materia prima scriptum reliquerit. 277

#### Medicina.

An Medicina subalternetur Physica.

### Meliffus.

2 Disputatio cum Melisso de principiis rerum naturalium. 221. 249

### Metaphyfica.

- 4 An Metaphytica per se consideret decem Categorias, & substantiam corruptibilem. 20.21
- 2 An sit vna Metaphysica, an tres.
- 5 An Metaphylica tractet subiecta scientiarum particularium. 29
- An Metaphysica consideret quiditates rerum in particulari. 74
- 5 De præstantia & potestare Metaphysicæ supra alias scientias. 42. 43.45

- 6 An Metaphysica subalternet sibi alias omnes scientias.
- 7 An Metaphysica sit certissima & prima omnium scientiarum. 51.
- 8 An Metaphysicæ proprium sit ponere discrimé inter scientias particulares. 81
- 9 An Metaphylicæ sit si negentur principia siue sua siue scietiatum particularium, ea probate, 244.
- no An præter corpus Physicum, Mathematicum & artificiale, necessariò ponédum sit aliud quartum corpus, nimirum Metaphysicum.

#### Mixidm.

- 1 An mixta fint partes vniuerfi.793.
- 2 An mixta inanimata habeant in se intrinsecum principium corruptiuum sui. 428
- 3 An mixta inanimata habeant gradum aliquem naturæ diuersum ab elementis.

### Menfrum.

- t Quid sit monstrum, quæ genera &c caussæ monstrorum.
- 2 Quibus in rebus eucniant monftra,& vtrum crebroùs in anima-
- 3 An monkra calu eueniant. 521

#### Metw.

1 Quảm fir necessaria cognitio mo-

### INDEX QUESTIONVM

| INDEX WY                              |                                           |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|
| tus, 673                              | I An omnis motus necessario fiere         |
| 2 An motus sit in aliqua certa Cate-  | debeat inter aliquos terminos.            |
| goria. 677                            | 698.                                      |
| 3 An motus sit actus & qualis actus   | 2 An omnis morus requirat duos.           |
|                                       |                                           |
| & an possit appellari endelechia.     |                                           |
| 678                                   | 3 An in vno motu possint esceplures       |
| 4 Cur motus dicatus potius actus,     | duobus terminis. ibid.                    |
| quàm potentia. 680                    | 4 An necesse six terminos motus es-       |
| 5. An quod mouet dici queat effe in   | se dinisibiles & partibiliter para-       |
| potentiaad motum. 679.681             | biles. 70t                                |
| 6 An idem possir simulesse actu &     | 5 An termini motus debeat elle op-        |
| potentia; & an omne moués mo-         | positi inter se. 702                      |
| tu Physico simul etiam mouea-         | 6 An necesse sit terminu à quo, spe-      |
|                                       |                                           |
| tur. 683                              | cie distingui à termino ad quem.          |
| 7. An definitio motus fit yniuoca.    | 704                                       |
| 685                                   | 7. An expulsio terminià quo, & in-        |
| & An motus dicatur principaliùs de    | ductio termini ad quam, lint vnus         |
| motu cœli quàm de aliis moti-         | vel duo motus. ibidem.                    |
| bus. · ibidem.                        | 8 Ab vtro termino sumenda sit vni-        |
| 9. An potentia sit magis de essentia. |                                           |
| morus quàmactus. 684                  | An motus ex nigro in album &              |
| 10 An definitio motus contreniat      | motus ex nigro in viride vel aliú         |
|                                       |                                           |
| tam mouenti quàm mobili. 686          | quemlibet colorem mediam dif-             |
| 11 De differentia que est inter tres  | ferant specie, & hic disputatur, en       |
| definitiones motus, traditus ab       | mediæ qualitates specie differant         |
| Aristotele 3. Phy. 687                | ab extremis. 707                          |
| 12 An motor sit de essentia motus.    | 10 Que requirentur ad vnitatem            |
| 687                                   | numeralem motus. 710                      |
| 13 An definitio motus coueniat ter-   | 11 An vnitas numeralis motoris re-        |
| tiæ operationi intellectus nostri.    | quiratut ad vnitatem numeralem            |
| quæ vocatur discursus. 689            | _                                         |
|                                       | motus.                                    |
| 14 An definitio motus conveniat       | 12 An si, verbi gratia, canisez turri ca- |
| motui cœli. 689.690                   | des, in medio casu moriatur, mo-          |
| 15 An definitio motus conueniat       |                                           |
| motui violento & artificiali.690      | turri víque ad terram, lit vaus nu-       |
| 16 An definitio motus conueniat.      | mero atqua continuus. 712                 |
| generationi & corruptioni, 690        |                                           |
| 17 Que sint proprietates motus, que   | tuum. ibid.                               |
| ex eius definitione colliguntur.      |                                           |
|                                       | 14. An motus fir resdiuerfe à termi-      |
| 691                                   | no ad quem, leu à forma que per           |
| Deserminis morne.                     | motum acquiritur. 714                     |
|                                       | Deva-                                     |
|                                       |                                           |

### INDEX QYESTIONVM.

De variis fremebus & dinisionibus mosus.

1 An generatio sit motus, propriè dictus. An alteratio sit motus propriè di-3 An augmentatio sit motus propriè fumptus. 723 4 An motus localis sit motus propriè sumptus. s Inter species motus propriè dicti quænam teneat primum locum. 6 An verum sit motum naturalem quo est propior fini, co celeriòrem cuadere. 7 Cur motus naturalis propè finem euadat velociot. 728.719 8 An crescente celeritate motus naturalis, necesse sit pariter etiam crescere qualitatem motiuam ipfius mobilis. 9 An motus proiectorum fiat à virtute ipsis impressa proiiciente. 735.737 ro. An morus projectorum fiat ab 737-742 11 An motus, sit ens successioum & . continuam. 11 Que sit caussa cotinuationis mo-13 Que differentie sint inter partes motus secundum extensionum& partes eius lecundùm luccellione vel durationem. 14 An cotinuatio sit de essentia mo-

tus vel sir accidens cius.

**3**() 5

15 Quanam re motus essentialiter di-

finguatur à mutatione. ibidem.

4 Quomodo incipiat & delinat el-

fe motus & quæcunque per motum generantur & corrumpuntur. 750.751

17 Vnde proueniat successio & mora quæ est in motu. 625

#### Mundus.

An mundus sit ita perfectus, vt vere appellari possit vniuersum.

2 Cur Deus non ante fecerit mundum, quam ponitur ab eo esse faœus. 768

3 An ex eo, quia vmbra corpori, & lumen soli, dicuntur esse coæua, rectè concludatur, mundum etiam Deo coæternum esse posse.
771

4 An quia idea mundi est æterna, necesse sit quoque mundum æternum esse.

An mundi anima sit aterna secundum Platonem, & an ex eius aternitate demonstretur mundi aternitas. 782

6 An mundus possit interire, & an ex eo quia no potest interire, bene ne colligatur, eum nunquam copisse. 783.784.&794

7 An citra æternitatem assignari possit aliquod instans in quo primum mundus effici potuerit, 822. 823,825

& An mundo repugnet æternitas. 828

9 An repugnet ei ratione reru corruptibilium. 830

ne An specialiter repugnet ei rarione hominis. 8,8

Hh ij

### INDEX QVÆSTIONVM.

#### Natura & Basurale.

1 An in rebus naturalibus reperiantur multa quæ sint nota nobis pariter atque secundùm paturam.

133

2 De differétia quæ est,inter res naturales,& artificiales. 405

3 An definitio naturæ tradita 2.dib. Phy.sit bona. 409

4 An definitio nature conneniat cœlo. 413

5 An Intelligentia sit natura cœli.

417

6 An definitio naturæ conueniat animæ. 412

7 An conucniat anime rationali.

425

8 An natura, fit in aliquo principium actiuum eius generationis.

An sit in aliquo principium actiuu corruptionis eius. 428

10 In quibus rebus natura lit principium alterationis. 429

11 An in mixtis fit aliaratio & gradus natura quàm in elementis.

430

12 An natura quæ est in elementis, fit principium actium motus eorum localis. 431

23 An in toto composito præter materiam & formam sit terria quædam nætura ab illis re diuersa:vel vt in scholis dici solet; an totum distinguatur realiter à suis partibus simul sumptis.

437

#### Numerus.

De admisandis proprietatibus & mysticis virtutibus numerorum

secundum Pythagereos. 226
2 An numeri, vt placuit Pythago-

reis, sint principia rerum naturalium. ibidem & 165

3 De accreatione numerorum in infinitum. 573

#### 0

Olympiades er ludas Olympicus.

1 De Ludis Olympicis. 19

2 Quot annis post excidium Troize coeperint Olympiades. 193

3 Initium Olympiadum quot annis præcesserit exordia vrbis Roma. 196

4 Quis regnabat apud Hebricos cú cœperunt Olympiades. 197

9 Quis fuerit auctor ludorú Olympicorum & iplatum Olympiadum. 193

P

### Parmenides.

r An opinio eius, quòd omnis fint vnum ens immobile, possit defendi. 257

2 Quo tempore floruit Parmenides.

Philosophia & Philosophus.

De divisione Philosophia in Practicam & Speculativam. 4.7

2 Quales sint differentiz Philosoph.
Practicum & Speculatiuum. 8

3 An vniuerfa Philosophia sit vna tantùm scientia. 26

4 An Philosophia priùs floruerit apud Barbaros quàm apud Grzcos.

tDe

### INDEX QVÆSTIONVM.

66

- 5 De variis sectis Philosophorum.
  187
- 6 Quam veile sit varia Philosophorum opiniones discutere ac diiudicare, 186
- 7 An omnes veterum Philosophorum sententiæ possint ad verum sensum, vt placet Simplicio, reuocari. 238
- 8 Contra Philosophos qui ponunt vnum principium rerum naturalium. 260.261

## Physica or Physicas.

- 1 An Physica subalternetur Metaphysicæ. 44
- 2. An sit prior doctrinis Mathematicis. 55
- 3. De vtilitate & incunditate Physica. 98
- 4 Quod sie subiectum Physicæ, and ens mobile.
- 5 An sit substantia naturalis.
- 6 An sit res sensibilis. 67
- 7. An fint res generabiles & contupribiles. 48
- 8. An sit corpus mobile vel naturale.
- 9. An Phylicus colideret omnia quatuor genera caullarum, & primas cuiulque generis caullas, 111.
- Physica, ab iis que sunt notioranobis, ad ea que sunt quidem secundum naturam notiora, sed nobis ignotiora, dicatur nobis innatus velnaturalis.
- 11. An Phylica Arist. sit scientia. 75

- 1 Quid senserit Plato de creatione.
- 2 Quo tempore floruerit Plato & illuttriores Platonici. 210
- 3. De non ente Platonis. 253.254
- 4 Quid senserit Plato de immortalitate anima. 386
- 5' An natura fit tantùm instrumentale agens, vt volunt Platonici, an etiam principale, vt placet Peripateticis. 467,468
- 6 An Plato putanerit cœlum esse cópositú ex elementis.796.797.809
- 7 An existimauerit mundum sempiternum esse, an potius ab aliquo principio sactum. 807
- 8 An in omnibus Platonem sequi oporteat. 785:786
- 7 Quid sit illud quod ante mundi effectionem Plato dixit vago & inordinato motu iactatum esse 798
- 10 An Plato sensit mundum esse incorruptibilem. 802.802
- 11 An crediderit cœlum & astra esse Deos. 804.805
- nitate animæ mundi, liceat concludereæternitatem mundi. 782
- 13 Quid Plato senserit de doctrinis Machematicis. 40
- 14 Quid de præstantia & potestate Metaphysicæ supra alias disciplinas. 42
- 15 An res corruptibiles possint verior dici non entia quam entia, ve sensit Plato. 234.

### Privatio,

r Disputatio de principiis rerum voum de tribus principiis rerum naturalium.

Hh iij

| g J. Wayoran.                                            | beat.                                  |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 1 Disceptatio de tempore quo vixit                       | Quiditae, & )                          |
| Pythigeras. 201                                          | 1 An Quiditates rerum in particu-      |
| 2 Opinio eius de numeris diligenter                      | lari, considerentur à Metaphysico.     |
| expenditut. 226.265                                      | 76                                     |
| Q                                                        | 2 An quiditates reru habeant caus-     |
| Quancitas.                                               | sam efficientem,& an sint æternæ,      |
| I An quantitas rei distinguatur à.                       | 383                                    |
| substantia. 537                                          | 3 An materia lit pars quiditatis, vel  |
| 2 An puncta, linez, & superficies sint                   | potius forma sit tota quiditas rei.    |
| res extra animam. 542                                    | 358                                    |
| 3 An sint entia, vt vocant, positiua,                    | 4 An perfecta cognitio quiditatis      |
| 544                                                      | rerum naturalium requirar cogni-       |
| 4 An inter se realiter distinguantur.                    | tionem aliarum caussirum quam          |
|                                                          | materiæ & formæ. 371                   |
| 545<br>5 Quomodò punctum habeat posi-                    | materia or format                      |
|                                                          | Scientia.                              |
| 6 An quantitas Mathematice confi-                        | r An lic bona divido sciériz in Pra-   |
| derata, sit ratione tantum abstra-                       | Cicam & Speculatiuam & an no-          |
|                                                          |                                        |
| Cta à substantia sensibili, an etiam ab omni substantia. | men scientiæ vniuocè de illis di-      |
|                                                          | catur. 7.86 11                         |
| 7. Disputatio de quadratura circuli,                     | 2 An lit bona diuilio scientiæ specu-  |
| an sit possibilis. 578                                   | latiuz in Physicam, Meraphysi-         |
| 8 Demaximo & minimo. 584                                 | cam & disciplinas Mathematicas.        |
| 9 An omnium terum naturalium                             | IS                                     |
| sint præsiniti sixsque magnitudi-                        | 3 Qualis sir hæc divisio scientiæ spe- |
| nis termini, tam secundum exces-                         | culatiuæ.                              |
| sum quàm secundum paruitatem.                            | 4 An scientia speculatiua dicatur v-   |
| 587                                                      | niuocè de his tribus. 18               |
| 10 Dequantitate interminata, an sit                      | 5. An cognitio transcendentium &       |
| cozua materiz, ei immediatè in-                          | intelligentiarum pertinear ad vna      |
| hærens, per se ingenerabilis & in-                       | feientiam. 23                          |
| corruptibilis, & præcedens om-                           | 6 An possit desendi esse quinque       |
| nes formas substantiales. 312                            | scientias speculatinas.                |
| 11 An quantitas cœli & rerum sublu-                      | 7 An sit vna scieria omnium, remm,     |
| narium sint eiusdem speciei. 302                         | vt quidam opinantur. 16                |
| 12 An quantitas sit principium indi-                     | 8 An rerum corruptibilium possit       |
| uiduationis. 365                                         | esse scientia. 74                      |
| 13 Quantitas intentionis & remis-                        | 9 Cuius sit tradere distinctionem      |
| sionis que est in qualitate, ad quam                     | scientiarum.                           |
| rationem quantitatis reduci de-                          | 10 An scientia nostra sit reminiscen-  |
|                                                          | ria                                    |

| **                                  | `                                       |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| INDEX QVÆ                           | STIONYM.                                |
| 'tla,vt existimanit Plato. 132      | tum quod quidam Theologi in ducunt.     |
| Tempus,                             | Thales Milesim.                         |
| An tempus lit ens reale. 629.630    | 1 De tepore quo vixit, pulchra dis      |
| 2. An re differat à motu.           | ceptatio, 199                           |
| 3 An tempus sit numerus motus a-    | 2 Opinio eius de principio terum        |
| etiue, an passiue. 633              | naturalium. 2.21                        |
| 4 An in definitione temporis adden- | V.                                      |
| dum lit iplum elle numerum mo-      | Vniuersale.                             |
| tus & quietis. 634                  | 1 An magis vniuerfalia sint notiora     |
| An esse rerum corruptibilium mé-    | nobis quá minus vniuerfalia. 146        |
| forceur tempore. 635                | 2 An vniuersaliora sint tam secun-      |
| 6 An esse ac ratio temporis pendeat | dùm nos, quàm fecundùm natu.            |
| - ex operatione animi nostri. 636   | ram, notiora. 147.148                   |
| 7 An tempus sit subiectiue tantum   | 3 An difficilius sit definire vniuersa- |
| in motu cœli,an verò etiam in om-   | le quàm lingulare, rt ait Aristote-     |
| ni motu. 637                        | les. 151.152                            |
| 8 An sit vnum tempus apud omnes     | 4 An vniuersale sit notius secudum      |
| gentes, an verò multa tempora.      | rationem, quàm fingulare. 179           |
| 638                                 | Vacuum.                                 |
| An sit vnum,& idem nunc in toto     | I An li elset vacuum posset in eo sie-  |
| tempore. 640                        | ri motus localis & an fieret in té-     |
| 10 An motus localis Angeli mensu-   | pore.                                   |
| retur tempore aliquo continuo,      | 2 Cur non possit esse vacuum. 626       |
| quod sit diuersum ab eo tempore     | 3 An qui mundum censent de nouo         |
| quo mensurentur res naturales.      | fuisse creatum, concedere cogan-        |

FINIS.

816.819

668

11 An pro mensura operationum im-

manentium & naturalium Angeli, sit ponendum tempus discre-

Hh iiij

tur aliquando fuisse vacuum. 815

| ١ | 1 | ۹ |   |
|---|---|---|---|
| ł | ř | ١ | ۱ |
| • | • | 4 | ٠ |

### Abstractio.

| E abjeractione Metaphylica,                                         |
|---------------------------------------------------------------------|
| an Metaphysicus tantium                                             |
| confederet es que re er ra-                                         |
| an Metaphysicus tantium consideret ea qua re or ra-                 |
| with the state adjustitly will a mater                              |
| PIA EX MOTU. PAGINA 17                                              |
| ria ex motu. pagina 17<br>De abstractione Physica, an Physica tan-  |
| tùm confideret ea,qua à materia, re 🖝                               |
| ratione sunt inseparabilia. 18.17                                   |
| Triplex abstractio à materia. 16                                    |
| Abstractio quantitatis à substantia, du-                            |
|                                                                     |
| plex,alia Metaphysica, alia Mathema-                                |
| tica. 20                                                            |
| Abstractio Mesaphysica secundum rem à                               |
| materia, qua vocatur per indifferentia,                             |
| nefellitur. 20                                                      |
| mfellitur. 20<br>Diuerfitas abstractionum, non facit diuer-         |
| htatem (cientiarum)                                                 |
| fitatem scientiarum. 27<br>Ceometria & Arithmetica, uno & co-       |
| Jan de dini amon antima                                             |
| dem abstractionis genere scontinentur.                              |
| <sup>27</sup>                                                       |
| An sit facilior abstractio generie, quam                            |
| An sit facilior abstractio generis, quam<br>speciei ultima. 155.158 |
| An posterius possit abstrahi a priori, 575.                         |
| Opinio O argumenta dicentium, quanti-                               |
| tatem Mathematicam non effe abstra-                                 |
|                                                                     |
| Etam'ab omni substantia, sed tantum à                               |
| Jenjivili. 576.                                                     |
| sensibili.<br>576.<br>Probatur multis argumentis, quantitatem       |
| Mathematicam, effe abstractam ab om-                                |
|                                                                     |
| Accidens.                                                           |
| Quod nullum accidens possit producere.                              |
|                                                                     |
| lubit autiam probatily à Scata Durando                              |
| Substantiam probatur à Scoto, Durando, 469                          |

| acci-<br>oda-                                              |
|------------------------------------------------------------|
| 471                                                        |
| fub-                                                       |
| ibud.                                                      |
| ncete                                                      |
| 473                                                        |
| <b>444</b> -                                               |
| MHE                                                        |
| 475                                                        |
|                                                            |
| <b>i</b>                                                   |
| •                                                          |
| natis                                                      |
|                                                            |
| 7 (0-                                                      |
| 384<br>M &_                                                |
| _                                                          |
| 384<br>• ##-                                               |
| 385                                                        |
| 693                                                        |
| 693                                                        |
| - 17                                                       |
| ซะี.)                                                      |
| /                                                          |
|                                                            |
| 100-                                                       |
| san-<br>arti-                                              |
| fan-<br>arti-<br>650                                       |
| arti-                                                      |
| arti-<br>650-<br>ua fit<br>.653                            |
| arti-<br>650-<br>ua fit<br>.653<br>654                     |
| arti-<br>650-<br>ua fit<br>.653                            |
| arti-<br>650-<br>ua fit<br>.653<br>.654<br>lite-           |
| 650-<br>ue fit<br>653-<br>654-<br>Utre-                    |
| arti-<br>650-<br>ua fit:<br>.653-<br>654-<br>lire-<br>655- |
| arti-<br>650-<br>uafit<br>654-<br>lire-<br>655-<br>756-    |
| arti-<br>650-<br>ua fix<br>.653-<br>654-<br>655-<br>       |
|                                                            |

| ture, vi est creatura. 818                                                 | Albertus Magnus.                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| Solutiones illorum argumenterum. 836                                       | Censet, quantitatem esse per se imaginabi-                                       |
| Fortis argumentatio, qua probatur aterni-                                  | lem, sed non sonsibile, in que refellieur. 17                                    |
| tatem, simplicater non repugnare creatu-                                   | Probat motum cali non esse naturalem, sed                                        |
| ra. 812                                                                    | resutatur. 413.0 418.419                                                         |
| Argumenta corum , qui putant aternita-                                     | Credit, verum aurum posse fierrab Alchy-                                         |
| tem pracipue repugnare rebno corruptili-                                   |                                                                                  |
| bm. \$20                                                                   | mıfin. 491<br>Alchymia & Alchymista.<br>Ab Alchymistin non posse sieri verum 4u- |
| Solutiones illorum. 837                                                    | Ab Alchymistis non posse sieri versom au-                                        |
| An fi creatura effet atterna, possue in va di-                             | rum, probant, Aucenna, Auerroës, D.                                              |
| fingm productio cim à conscruatione,                                       | Thomas, Myidim, or ulij. 487.492                                                 |
| 836                                                                        | Alchymisticum aurum, non posse licitè vé-                                        |
| In aternio, quid fignificet nomen creationis,                              | di pre vere. 489                                                                 |
| In aternio, quid fignificet nomen creationis,<br>wel productionis. 834.836 | Alchymista putat, materiam omnium me                                             |
| An generatio quidem aliorum animaliu,                                      | sallorum esse sulphur & argensum vi-                                             |
| potuerit effe ab aterno, non autem homi-                                   | uum,quod ab uliu refellitur. 490                                                 |
| num. 838                                                                   | Innenta & opera Alchymistarum ibidem                                             |
| An secundum sanctos patres, wha creatu-                                    | Vilitas artis Alchymia. 491                                                      |
| ra potuerit esse aterna. 829.837                                           | Quinque rationes quorundam, pro Alchy-                                           |
| Ænum.                                                                      | mifti. 492                                                                       |
| De variu significationibm ani. 636                                         | Effectio auri per Alchymiam secundum                                             |
| An auum sit mensura durationis haben-                                      | rationem non videtur impossibilio. 494                                           |
| tis priùs & posterins, sine innonatione                                    | Modus efficiends aurum per Alchymiam,                                            |
| O variatione. 657                                                          | non videtur adhuc inuentm, & bene co-                                            |
| Si duratio auiterna est tota simul, quomo-                                 | pertw. 495                                                                       |
| dò dicitur in ea esse prasens, prateritum,<br>es-futurum? 659              | Viu Alchymia, est perniciosu, nec permio-<br>rendus in republica. 496            |
|                                                                            | tendus in republica. 496                                                         |
| An auum sit mensura rei, qua secundum                                      | Alexander Aphtodiseus.                                                           |
| esse est immutabilis, sed est mutabilis se-                                | Censet speculativam scientiam principali-                                        |
| cundum affectiones, O operationes. 660                                     | ter dici de Metaphyfica, tum de Phyfica,                                         |
| An aunm sit mensura omnis res perma-                                       | extremo loco de Mathematicis disciplinis.                                        |
| nentu, o qua sit tota simul, vt vult Sco-                                  | 39                                                                               |
| tm. 662                                                                    | Quam putet Alexander effe caussam con-                                           |
| Quasis propria rasio ani. ibid.                                            | tingentia qua est in rebus naturalibus.                                          |
| An sit unum auum, mensura enensum a-                                       | 532                                                                              |
| euternorum. 663                                                            | Lam Alexandri; & tempm quo floruit.                                              |
| An sint tot aua, quot sunt auterna. 665                                    | 215                                                                              |
| An quodlibet auiternu superim, sit men-                                    | Dixit primum calum nullum habere locă                                            |
| fura inferioris austerni. ibid.                                            | 615.                                                                             |
| An sit ponendum aliqued cum, qued sit                                      | Pidetur Alexander Intelligentin motrici-                                         |
| mentura durationiu austerna K67                                            | bus collegam talem rechures an mounds.                                           |

| libertatem, qualem eu tribuunt I heolo-                                | An anima perfectorum animalium fint                                 |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| gi: & quemede eum refellat simplicius.                                 | extensa & dinisibiles. 349                                          |
| 761                                                                    | De anima mundi. 781                                                 |
| Definitio motus quam tradit Alexander                                  | An lember animatum lit nobilius inani-                              |
| expenditur, & defenditur contra Sim-                                   | mate. 89                                                            |
| - plicium. 680.681                                                     | mate. 89                                                            |
| Analogum.                                                              | An motus progressium animalium sit en-                              |
| De analogo vel posimo de co quod Arifto-                               | rum corporibus naturalis vel violentus,                             |
| teles vocat ens ab uno ad unum , multa                                 | 424                                                                 |
| scitu digna traduntur, 70                                              | An animalia genita ex semine @ ex pu-                               |
| scieu digna traduntur, 70<br>Anaxagoras.                               | tre materia possint esse cius de feccies. 478                       |
| Que tempore vinerit; qui codem tempore,                                | An animalia genita ex putri materia pof-                            |
| tum apud alias gentes, tum apud He-                                    | fint generare alsa einfde freciei.4×4.485                           |
| brass floruerins: primus Philosophorum                                 | Animalia quadam generari solo calore                                |
|                                                                        | ionic quantity generals job cause                                   |
| Gracos docuit o pificem mundi & om-                                    | Anima estimalia                                                     |
| nium rerum effectiorem effe Deum. 205                                  | ignis. 493 Anima rationalis. An scientia anima rationalis pertineat |
| Fuit discipulus Anaximenis, magister au-                               | l'al C                                                              |
| tem Archelai Philosophi, Perselis Ora-                                 | ad Phylicum. 18.30                                                  |
| toris, & Euripidis Poëta. 2.18                                         | Quares Physicianon possit cognoscere de<br>animarationali.          |
| Patriam or patrimonium propter Philoso-                                |                                                                     |
| phia studium contempsit; comparatione                                  | Qua sunt ea qua Physicus detet de anima                             |
| priorum Philosophorum sobrim co pru                                    | rationals,                                                          |
| dens est habitus. Primus materia admin-                                | Anima rationalis, ut off per se subsistens                          |
| xit caussam efficientem i plam mentem,                                 | (F) Separabilu à corpore, ad Physiologia                            |
| quamobrem cognominabatur mens. Opi-                                    | doctrinam non pertinet.                                             |
| mio eius de principio rerum naturalium                                 | Quadam esse qua no possuns certò coenosce                           |
| exponitur, shidem                                                      | de anima rationals niss lumine sides, 34                            |
| Anaxagora Aristoteles prafers Empedo-                                  | Deltrina anima rationalis partim oft Phy-                           |
| clem. 264                                                              | fica partim Metaphyfica @ partim ba-                                |
| Opinio Anaxagora de principio rerum na-<br>turalium refolitur. 266.267 | between doctrina à Des resulata. 35                                 |
|                                                                        | Scientia anima rationalu non est una co                             |
| Anaximander.                                                           | fimplex, sed varia or mulciplex. 37                                 |
| Fuit auditor Thaletie; primes gnomonem                                 | De duplici conditione or flato anima ra-                            |
| inuenit 20 maris ac terra circuitus de-                                | tionalu in cognoscendo, practara doctri-                            |
| scripst: feeit principsum rerum omnium                                 | 78                                                                  |
| infinitum quiddam & medium inter                                       | Cur anima rationalu non educatur ex po-                             |
| elemeta, quare videtur subodoratus fuis-                               | tentia materia.                                                     |
| se materiam primam. 224                                                | An materia fit in potetia ad animam 74-                             |
| Anima & animatum.                                                      | tionalem. idiacus                                                   |
| An definitio natura qua traditur secun-                                | Animam rationalem esse immortalem se-                               |
| do libro Phys.conueniat anima. 422                                     | cundium Platonem. 387                                               |
|                                                                        | Rendem                                                              |

| Bandem effe immortalem secundum Ari-                   | rumrationaliŭ multitudinem. 553.554                                      |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Bandem effe immortalem secundum Ari-<br>stotelem. 388  | An Aristoteles putauerit, atermitatem mo-                                |
| Immortalitatem eine naturali rationie lu-              | tue er mundi posse demonstrari er à se                                   |
| mine cognosci, & firmis rationibus con-                | fuisse demonstratam, 7,6.                                                |
| eludi posse. 390                                       | fuisse demonstratam, 756.<br>An crediderit creatione, id est, productio- |
| Qued fit forma effentialis & pars hominis.             | nemexnihilo effe positibilem. 288                                        |
| 392                                                    | Cur passim veteres Philosophos reprehen-                                 |
| Quod non fit asiftens & vna in omnibus,                | dat, verba corum magis quam sententias                                   |
| contra Auerriem. 396                                   | spectans. 260                                                            |
| Qued non sig ante corpus nes in dinersa in-            | Videtur scripsisse varios libros de Anima,                               |
| grediatur corpora, coera Platonicos. 400               | o post libros de anima o Metaphy-                                        |
| In definitio natura que traditur secun-                | sica habuisse in anime aliquid scribere                                  |
| do libro Physic, conuenias anima raiso-                | de anima rationali. 36                                                   |
| nali. 425                                              | Argumeta Aristotelis pro aternitate mun-                                 |
| Argumentatio.                                          | di. 763                                                                  |
| Argumentatio cum fit vnus metus, vnim                  | Solutioillorum argument orum. 765                                        |
| potentia esse debet operatio. 171                      | 7-,                                                                      |
| Quando sit bona argumentatio à permuta-                | Ars & Areificiale.                                                       |
| ta proportione. 181                                    | Ars mechanica no est pars Philosophia 39                                 |
| Mains est vitium argumentationis ex de-                | Diusfie artium mechanicarum. 58.59                                       |
| feltu forma quammateria. 250                           | Octo differentia inter res artificiales erna-                            |
| Aristoreles.                                           | turales. 405                                                             |
| Quando natus sit, quot annis natuminor                 | Materia prima non est in potentia ad for-                                |
| fuerit Platone, quando eum audire cæ-                  | mas artificiales.                                                        |
| pit o quandiu audiuit, quando factus                   | An forma artificialis sit principium ali-                                |
| est magister Alexandri Magni 😙                         | cuim metm. 407                                                           |
| quamdiu eo munere functius est. Quot                   | An forma artificialio re distinguatur à                                  |
| annos Philosophiam docuit. Quando est                  | subjects in que inharet. ibid.                                           |
| mortum, or que genere mortu. An au-                    | Astrologus.                                                              |
| Etor nocie Alexandri Magni fuerit.                     | Sex differentia inter Astrologum & Phy-                                  |
| Quanam eius tempore memorabilia euc-                   | sicum, in tractatione calestium. 78                                      |
| nerint. Calamitas, qua scriptis eins ac-               | Attraction                                                               |
| cidit. Qui fuerunt in Philosophia eim                  | Tres effo species attractionis tradit Aner-                              |
| successores & que tempere floruerint.                  | roës, & quid inter illu intersit. 594                                    |
| 212.213                                                | Auerroës.                                                                |
| Multa & varia praclara de laudibus A-                  | Cur dixit primum calum esso in loco per                                  |
| riflotelie. 273.274                                    | accidens, ratione centri. 620                                            |
| Infoteles sempt animum nostrum esse<br>immortalem. 288 | Cur pro absurdo habuit esse quartam seiem-                               |
|                                                        | tiam speculatinam. 25                                                    |
| An Aristoteles faciens mundum aternum                  | Opinio eius de afistentia & unitate intel-                               |
| conatur concedere infinitam aftu anima-                | lettus humani refellieur.                                                |

| Butanit animalia genita ex semine, & ex     | An fit motus continues. 724                 |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|
| putri materia ciusalem species esse non po- | An in augmentatione terminut à que &        |
| (e. 481                                     | ad quem sint contrary, or specie differat   |
| Sensit per Alchymiam no posse siere veru    | 723.724.                                    |
| aurum. 488.                                 | <b>c</b>                                    |
| En quarto libro de Cælo & in decimo libro   | Calor.                                      |
| Metaphysica videtur sentire colores me-     | Triplex calor, elementaris, animalis & cæ   |
| dios specie distingui ab extremis; sed in   | lestin Et an hi specie differant. 491       |
| sexte libre Physicorum & in tertie libre    | Quadam animalia folo ignis calore genera    |
| Meteororum videtur contrarium dicere.       | n. 49                                       |
| 707.709.                                    | Cauffa.                                     |
| An secudium ipsum ponenda sit forma cor-    | Consideratio caussarum ad quas scientia     |
| poreitatis materia coaterna. 313.00         | pertineat. 447                              |
| 314.                                        | An Phylicus confideret omnia quatuor ge     |
| En faciens formas substantiales elemento-   | nera causarpm. III                          |
| rum intendi O remitti O altumanere.         | An Physicia consideret primam cuinfque      |
| in mixtu possit defendere generationem      | generis cansam. 112                         |
| elementorum, & mixtarum, non effe mo-       | An Metaphysicus consideret omnes qua-       |
| sm proprie dictos. 719.720                  | tuor caussa & primas cuiusque generis       |
| Sententia eine de necessitate & libertate   | cansac. 113                                 |
| Dei in agendo. 761                          | An ad perfectam cuinfq, reinaturalis co-    |
| Argumenta eine pro aternitate mudi. 815     | gnitionem necessaris sis omnium caussarii   |
| Solutio horum argumenterum. 819.            | eim cognitio. 122                           |
| Auicenna.                                   | Av Mathematicus cofideret ullum verum       |
| Putaust Motum cœli non esse naturalem.      | · genm causa. 134                           |
| 413. <i>0</i> ~ 418.                        | Cur Aristoteles nusquam vuinerse defini-    |
| sensit hominem etiam sine seminenatura-     | nit cansam. 447.448                         |
| luer posse generaria 478                    | Cur Aristoteles musqua probasis esse qua-   |
| Dixit verum aurum non posse fieri arte      | tuor genera camfarum. ibid.                 |
| Alchymia, 487.491                           | Cui causa principalius conveniat nomen      |
| Opinatur fortună versari etiam in his qua   | O ratio caussa. 458                         |
| funt ad vtrumlibet. 511                     | Am semper caussa sit mobilier sua effective |
| Neganit contingentiam effe in rebut natu-   | 468.                                        |
| ralibm, 523                                 | Qua se vis 💸 causalitas eniuslibes caus-    |
| Motum calinon fieri adlocum, sed situm.     | <i>fa.</i> 450                              |
| 616.617.                                    | An inter cauffac eminerfaler er parrien-    |
| Augmentatio.                                | lares sit necessaria connexio. 458.459      |
| Quot modis possit siere augmentatio. 586    | An causalitas caussa wniversalis sit priv   |
| An augmentatio sit species motne localie.   | cipalior quam caussa particularie. 460      |
| 723.724.                                    | Disceptatio inter Platonicos & Peripateti-  |
| An sis motus proprie distim. 723            | cos, Lit fit poneda caussa exemplacio ta-   |
|                                             | auas.                                       |

| quam genus caŭsta dinerjum à reliquu.       | contineatur.                               | 619             |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------|
| 448                                         | An locus primi cali sit centrum.           | 620             |
| Cœlum.                                      |                                            | 615             |
| An motus circularis cæli demostret ipsum    | Color.                                     | ′ •             |
| secundum Platonem non esse compositum       | An colores medy specie differant ab        | ex-             |
| ex elementis. 792.793                       |                                            | 707             |
| Calum per se ac quiditatiue trastari debe-  | An colores medy actu comparatur ex         |                 |
| ge à Phyfice probatur multu argumétie.      | loribus extrems. ibid. 6-7                 |                 |
| 68.69                                       | Quid Auerroës seserit de coloribus mes     |                 |
| Cur in libro primo Physicorum non sunt      | an specie differant abextremis.707         |                 |
| tradita principia communia colo & te-       | 710                                        |                 |
| bus corrupsibilibus. 70.71                  | quid Aristoteles.                          | 708             |
| An cælum sit nobilius homine. 87            | Quid simplicine & Themiftim. 7             | 109             |
| Discutitur opinio Ægidij affirmātis ean-    | Quid Simplicim & Themistim. 7              | tm.             |
| dem esse materia cali atque rerum sub-      | Contingens & contingentia                  | •               |
| lunarium. 196                               | Quaratione Stoici tollunt omnem com        | tin–            |
| Probatur diversam esse materiam cæli, 💅 🗀   | yentiam.<br>Cur Auscenna & Ochamus tollunt | 523.            |
| rerum sublunarium. 199.300                  | Cur Auscenna & Ochamus tollune             | :0 <i>7</i> 3~  |
| Motum cæli non esse naturalem,opinio 😙 -    | tingentiam.                                | biď.            |
| rationes quorundamo. 413                    | An esse contingens sit demonstrabile.      |                 |
| Zum esse naturalem probatur multicargu-     | Probatur tribus argamentis esse in re      | bas             |
| mentis. 415                                 |                                            |                 |
| An motor celi sit naturalis propter prin-   | Selminture stiones Stoicerum, Auscen       | nes             |
| cipium actiuum or pasiuum. 416              | 🐪 - Ochami,Scoti contra contingentiã.5:    | 27-             |
| Cur necesse est motum cali effici ab Intel- | C 529                                      |                 |
| ligentia. ibid.                             | Varietas contingentium.                    | 530             |
| Intelligentiam effe veram formaines na-     | Quatuor differentia inter contingens       | B4-             |
| turam coli, opinio quorundam, qua ta-       | turale & contingens voluntarin, il         |                 |
| men multie retionibus refellitur. 417.      | Qua fit cauffa contingentia rerum fect     | 475-            |
| An cali fint unius speciei omnes, an diffe- | dim Scotum, D. Thomam, Alexan              | 4               |
| rant specie. 419                            | O quosdam alios. 531.                      | 532             |
| An quies cali in fine mundi sit futura illi | Qua sint vera ac propria causa omnis       | cõ-             |
| maturalican violeta.413.414.07420           | singentia qua est in rebus naturalib       |                 |
| Pr definitio naturacæloaccomodari queat,    | 533 Continuum.                             |                 |
| que paste illa particula definitionis, na-  | An cotinuum allu habeat in se infin        | itab            |
| Buram effe principium motus & quietu,       | parles, an von.                            | SSS:            |
| interpretanda sit. 420                      | An possint partes continue perpotenti      | de la constante |
| An posset qui axtra calam porrigere bra-    | Dei immes remoueri à continue              |                 |
| chium aut telum iacere. 554.558             | Su cotinuum componatur ex indiais          |                 |
| Cur cole aly ab alin contineantur. 193      | libus, vel fit divisibile in infinitum.    |                 |
| Calum et calme, non indiget lete à que      | Multa de dimisione Gadditione conti        | mu              |

| in infinitum. 570                              | Que pasto en demonstratione innotescit               |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Corpus.                                        | colligitur ipsum quod quid est, & dest               |
| Quadruplex corps, Physicum, Mathema.           | nitio accidentis quod demonstrutur. 12               |
| ticum, Metaphysicum & artificiale. 71          | Quaratione facilior fit definitio fingula            |
| Cur Aristoteles & Auerroes non faciat          | ris, quam uninersabis, ut docet Aristo               |
| nist duplex corpus ; Physicum & Ma-            | teles in 2 libro Post text . 17. 15:                 |
| thematicum. ibid.                              | Democritos.                                          |
| Quemede Ariffoteles dicat corpora natu-        | Duo facit principia rerum, vacuum @                  |
| ralia esse principia aliorum corporii.ibid.    | plenum, boc est, atomos. 23                          |
| Corpora mixta imperfecta, ve nix, grādo,       | Vacuum esse in rebus septé rationibus pro            |
| e. non sunt species corporie naturalie         | bat. ibid                                            |
| dinersa di elementis. 86                       | Varia decreta rius de atomis. 23                     |
| Corpora mixtu esse partes vniuersi. 795        | An Democritus fecerit infinitas species              |
| Creatio.                                       | gurarum qua sunt in atomis. 234                      |
| Comparatio creationis cum generatione.         | In Democritus firpium & animalium                    |
| 284                                            | certas quas dam officiéses canssas fratme            |
| Sex res excludi à creatione, ibid.             | WA 136                                               |
| Quid sit creatio. 281.285                      | Opinio Democriti refellitur. 268                     |
| In sit actio aliqua vel relatio & qualic       | Cur Arifloteles Democritum cateris Phi               |
| relatio, ibid.                                 | losophis anteponat. 234                              |
| An creatio sit quidpians diversion à crea-     | Quando & quamdin vixerit, varia opi                  |
| tura, ibid.                                    | mienes. 10                                           |
| An wie creundi sit ades propria Dei; vt va ·   | nienes.<br>Bollem sepore flordiffe Hippocratem, ibid |
| fit creatura incomunicabilis. 186. 187         | Demonitiano.                                         |
| Discrimen inter id qued creatur & id           | Duo tonfideranda in medio demonferario               |
| qued generatur. 292.293.194                    | nie potissime. 120.121                               |
| An Aristoteles cognouerit ereationem este      | Cur tantopero laudentur demonstrationa               |
| possibilem. 288                                | Mathematica, 53-54                                   |
| An possit cognosci lumine naturali. 291        | Ombu demonstratio qua ostendit caresan               |
| Did Plato senserit de creatione. 290           | rei, per se, oftendit et lanorem effe. 12            |
| <b>D</b>                                       | Falfum est, demonstrationem potissiman               |
| Definitio.                                     | debere procedere en sis qua situt notiora            |
| Definitio rei naturalis an sola materiam       | fecundum vos, & fecundum naturam                     |
| Tormam continere debeat, an prater             | 120.121                                              |
| bacetiam efficientem & finem. 123.             | Pottisima acmonstrationes non reperime               |
| Definitio accidetis alia estitialir, alia can- | in in dollrinis purè Mathematicis. 11                |
| salu perfecta est que veramque comple-         | cti                                                  |
| ctiour, O hat off medium demonstra-            | An demonstrationes Mathematica pro-                  |
| firm. 125°                                     | ce dant ex notioribus focundinu nos &                |
| Tres via inuestigandi & inueniendi dest-       | Secundam Hatsiram. 136.139                           |
| **************************************         | Brigary Rainer to the sale of any I was no her       |

| sales nadeant caujas & principia. 127       | An aifferat ab existentia, ibid.                                                                      |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Deus.                                       | Quid addat super rationem existetia: 643:                                                             |
| Magu distinctus est. Deus ab intelligentiis | Quid set duratio. 644                                                                                 |
| quam intelligentia ab aliu creaturu. 25     | Men sura, durationis non conuenit quidi-                                                              |
| Scientiam de Des distinctam effe à sciena   | tati, vt quiditas eft. ibid.                                                                          |
| qua est de intelligentiis. 25               | Sicut se habet extensio ad quatitatem, co-                                                            |
| Solus Deus est vere ens, catera verius dici | intensio ad qualitate sic duratio se ha-                                                              |
| possunt nonentia, ut praclare docet Pla-    | bet ad existentiam res. 643                                                                           |
| to, Plutarchue. 254.255                     | De varietate durationie ex parte ipfius                                                               |
| Cum Dem sine causis secudis per se posis    | existentia. 644                                                                                       |
| omnia efficere, cur vei velit caußis se-    | An ulla res creata babet durationem per-                                                              |
| cundu. 293.294.295                          | manentem & totam simul. 645                                                                           |
| Pulchra comparatio inter Deum @ ma-         | De varietate durationis ex parte extensio-                                                            |
| eeriam primam redarguitur. 308              | nis ipsius. 647                                                                                       |
| Infania corum qui dixerut Deum effema-      | An maior vel minor duratio rei , arquat                                                               |
| teriam primam redarguitur. 307              | minorem vel maiorem cius perfectione,                                                                 |
| Deum altu socurrere ad quamlibet opera-     | E prastantiam. 649                                                                                    |
| tionem causse secunda, probatur secun-      | Veru successio & permanentia, an exten-                                                               |
| dum facrams cripturam O veram Phi-          | se sint magis de essentia durationes. 648                                                             |
| losophiam. 463                              | E                                                                                                     |
| Des concursus cum nostra voluntate nov      | Effecus,                                                                                              |
| tollst eine libertatem. 466                 | Aneffectus plus debeat caussavninersali,                                                              |
| Probatur Deum no agere ex neceßitate na-    | an particulari. 467                                                                                   |
| tura & effe infinita virtutis. 758.760      | An idem numero effectus à muleis causis                                                               |
| Explicatur quid Peripatetici sentiant de    | perfectiver einsdem generis possis effici.                                                            |
| libertate O necessitate Desin agendo,       | 466                                                                                                   |
| 761.762                                     | An idem numero effectus dinersii tempo-                                                               |
| Durandus                                    | ribus potuerit effici. 478                                                                            |
| Quatuor argumentis oftendit Durandius       | Efficiens.                                                                                            |
| primum cognitum esse singulare. 166         | De varietate efficientium. 83                                                                         |
| Brrauit Duradus putans Deum non actu        | ribusgatuerit effici. 478 Efficiens. De varietate efficientium. 83 Duplex causalitas efficientis. 451 |
| concurrere ad quamlibet operationem.        | An efficiens naturale sit ages principale,                                                            |
| caussa secunda. 461                         | an dicendum fis tantummedo agens in-                                                                  |
| Durandus negat infinitum allu posse fieri   | ftrumentarium, 467.468                                                                                |
| à Des. 560                                  | An omno efficiens fit nobiline suo effectio.                                                          |
| Opinio Durandi de aus. 666                  | ; ibid.                                                                                               |
| Apinio eius de possibili vel impossibili a- | An caussa efficiens tempore prior sit sem-                                                            |
| termeate creaturarum. 830                   | per (no effectu. 833.7714                                                                             |
| Duratio.                                    | 1 1 1 9 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                               |
| Bu babeat in se ratione quantifatis, 641    | Elemeta sunt principalis materia qua tra-                                                             |
| An differat ab essentia rei. 642            | Elatur in libris de generatione & cot-                                                                |

| emptione Gin duobne extremu libris de            | Infinita propė scripsit Zpicurius volumina |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| cale. 91                                         | 218                                        |
| Quomodo differat elementum à principio           | Existentia.                                |
| O caussa, O qued Aristoteles nonun-              | An omnis existentia sit à forma. 37        |
| quam hac tria wsurpet pro codem, inter-          | Quid sit existentia. 374                   |
| dum autem ea inuicem distinguat, 108             | Quibus rebus propriè conceniat. 37         |
| Nomen principy antiquisimum, sed nome            | Existentiam non destingui realiter abes    |
| elements inuentum esse à Platone, 109            | Sentia, nec in Intelligentiss, nec in rebu |
| 110                                              | alysiereatis. 378 @ 37                     |
| Non posse vllum quatuor elemetorum sta-          | An creatura fis funm effe vel sua existen  |
| tui principium omnium reru 260.261               | tia. 38                                    |
| Elementa actiue mouers à seipsis, probatur       | <b>F</b>                                   |
| multis argumentis & testimoniis Ari-             | Finis.                                     |
| ftotelis. 432.0 433                              | Contemplatio vltimi finis hominis, noi     |
| Cur Aristoteles quibusdam in locu negare         | modò supernaturalu, sed ettam qui i        |
| videatur elementa moueri à se. 434               | hac vita haberi potest, non est Physica    |
| Elementa moueri à se ratione medif, opinio       | doctrina.                                  |
| est Auerrois & Aristotelis. ibid.                | De varietate & distinctione sinium, &      |
| Blemeig ex fe, cor intrinsece, nec maximu,       | Quomo do fina caufas vel monet ages, cun   |
| nec minimum habent. 588                          | sple non sit altw. 451.452                 |
| Elementa per appositionem o per genera-          | Quemodo ages naturale dicitur agere pro    |
| tionem possunt augeri in infinitum, per          | pter finë cum ipfnin non cognoscat.452     |
| rarefactionem autem minime. ibid.                | An agentia naturalia ad suos quaque fi     |
| Quatuor ob caussas elementa continentur          | nes dirigantur ab Intelligentiis. 45       |
| · à calo. (93                                    | An finis causet prout babet effe insentio  |
| An elementa evigant ex sua natura desi-          | nale, an prous habet effe reale. 45        |
| nitam quantitatis paruitatem. 589                | An quicquid habet finem necessario ha      |
| Empedocles.                                      | bere debeat caussam efficientem. 457       |
| Refellitur opinio Empedoclis facientis qua-      | Forma.                                     |
| tuor elementa prima omnium reru ini-             | De varietate formarum substatialis O       |
| tia. 263                                         | accidentalium. 82.83.05346                 |
| Empedocles state posterior fuit Anaxago-         | Cur forma naturalis non dicatur induc      |
| , ra, sed operibus prior. 208                    | in materiam, sed educi ex materia. 294     |
| Que tempere vixit Empedocles. ibid.<br>Epicurus. | Quare interious formanaturalis non fit     |
| Epicurus.                                        | "vel dicatur annihilatio. ibid.            |
| In Physicia totus est Democriteus paucu          | De forma corporestatis multa diffutatur,   |
| mutatu. 190                                      | an fit ponenda in materia prima. 317       |
| Qui fuerint eim successores. 217                 | Quid sit formam educs è potetia materia    |
| Vituperatio & deteffatio Epicuri ibidem.         | 338                                        |
| Que tempere vixerit. ibidem.                     | Deprestantia forme er veria eine nomi      |
| De Lucretio insigni Epicures. bidem.             | nibus & generibu. 344.345                  |
|                                                  | A                                          |

| An sie forma substantialis.            | 347      | per accidens euenire respectu cœli, ait D.                        |
|----------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------|
| Quid sit.                              | 348      |                                                                   |
| An omnis forma Physica sit gen         |          | gans. 502.505                                                     |
| & corruptibilis.                       | ibid.    |                                                                   |
| An sit separabilis à materia.          | ibid.    |                                                                   |
| An sit extensa & diusfibilis.          | 349      |                                                                   |
| An sit mobilis.                        | 350      |                                                                   |
| Quomodò sit multiplicabilis.           | ibid.    | pla nec simulachra, nec dies festi, Fortuna                       |
| An fit prior onobilior materia.351     | .07353   | consecrati fuerunt. 507                                           |
| An una numero possit esse in diuer     | ssis ma- | Quomodò veteres, auctore Alberto, depin-                          |
| teriu.                                 | 353      | gebant simulachrum Fortuna. sbid.                                 |
| An immediate uniatur materia pi        | rime.    | Dua perquam elegantes sententia, vna D.                           |
| 355                                    |          | Augustini, altera Pliny, contra eos qui                           |
| An sit prior & nobilior composito.     | 356      | Fortunam ceu Deam colunt, 507.508                                 |
| An sit tota quiditas rei naturalis.    | 358      | Explicatur definitio fortuna. 508                                 |
| An sit principium individuationis.     | 371      | Auicenna putauit fortunam versari non                             |
| An omnis existentia sit à sorma.       | 373      | modò in in qua rarò eueniunt, sed etiam                           |
| <b>6</b> 311                           |          | in in qua funt ad vtrumlibet ; sed eine<br>opinio refellitur. 511 |
| Omnis actio est à forma.               | 385      |                                                                   |
| Quemedò una forma producit varia       | u altio  | Pomponatius ait, omnes effectus, qui vulgò                        |
| <b>ses.</b> 38                         | 3.384    | dicuntur fortuiti, habere caussam per le                          |
| Discrimen inter formus calestes &      | sublu-   | ac determinatam. 513                                              |
| wares.                                 | 368      | Quando inuentio thesauri sit fortuita, &                          |
| Triplex caussalitas forma.             | 369      | quando non.                                                       |
| Quemodò incipiat & desinat esse        | forma    | Ve effective aliquie simplicater sie fortuieus,                   |
| substantialie.                         | 752      | duo habere debet. \$17                                            |
| Dua admodum ardua & difficiles         |          | Quomodò effettm fortuitos liceat appellare                        |
| tationes de modo incipiendo, O d       | efinē-   | diuinos. ibid.                                                    |
| di,forma substantialis.                | 753      | G                                                                 |
| Fortuna & Calus.                       |          | Generatio.                                                        |
| Confideratio fortuna ad varias scietis | u per-   | Quinque opiniones Philosophorum de gene-                          |
| tinet.                                 | 497      | THE TELEPHONE TELEPHONE                                           |
| An sit aliquid fortuitum in rebut.     |          | Sex res necessario concurrere ad generatione                      |
| Nes casus nec fortuna excludunt. Del   |          | cuiuslibet rei naturalis. 284                                     |
| y widentiam, nec ab ea excluduntur.    | •        | Comparatio generationu cu creatione, ibid.                        |
| 498.501                                |          | Quid sit in generatione Physica, non sieri                        |
| Praclara sententia Boëtij de fortund   |          | formam sed totum compositum. 289                                  |
| providentia Dei.                       | 201      | Quid sibi vult Aristoteles cum att, it quod                       |
| Cicero putauit res fortuitas ne à Deo  |          | generatur nec esse ens actu, nec esse in loco.                    |
| dem sciri posse, quod exponitur vt in  | bona     | 329.                                                              |
| partem accipi queat. 499               | .501     | An generatio sit motos proprie dictus.                            |
| n'rebue naturalibus posse aliquid cass | 0        | 719                                                               |
|                                        |          |                                                                   |

| An frat successive. 710.711                                   | An popit nome naturaliser generals pine                                                                              |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Varia species & gradus generationis. 720                      | Semine, vt putanit Anicenna. 478                                                                                     |
| An secundum Auerroem qui ait formas                           | An generatio hominis fiat naturaliter vel                                                                            |
| elementorum substantiales intendi 🖝                           | liberė. 481                                                                                                          |
| remitti generatio elementorum cum fiat                        | An generatio hominis potuerit esse ab ater-                                                                          |
| successine, debeat dici motus proprie di-                     | ne. 838                                                                                                              |
| Еш. 719.72Q                                                   | F                                                                                                                    |
| An secundum Auerroem, generatio mixti                         | Idea.                                                                                                                |
| ex elementis actu maneutibus, po fiis vel                     | An ex aternitate idea mudi, concludatur                                                                              |
| debeat dici motus, cium subiectum eins                        | mundi aternitas, 773,                                                                                                |
| st ens actu. ibid.                                            | An idea sit caussa dinersa ab alin quatur                                                                            |
| Generatio potest sumi, vel pro sola forma                     | 448                                                                                                                  |
| substătialu productione, o sic fit in in-                     | Individuum.                                                                                                          |
| stante, vel pro hac simul cum pravia pra-                     | An principium individuationis sit quan-                                                                              |
| paratione materia, et sie sit in tepare. 721                  | titas. 365                                                                                                           |
| Rursus potest considerari generatio vel ra-                   | An sit Hacceitae Scoti. 367                                                                                          |
| tione forma & sic sit tota simul, & in                        |                                                                                                                      |
|                                                               | An lit materia figuata D. Thema. 369                                                                                 |
| instanti, vel ratione subjecti , & sic sit<br>successive. 722 | In sie tam materia, quam forma, sed prin<br>cipalius forma. 371                                                      |
| juccejsme. 711                                                | Infinitum.                                                                                                           |
| Cregorius Ariminantis                                         |                                                                                                                      |
| Gregorius Ariminenlis.                                        | An sit i reboinfinita aliqua multitudo .551.                                                                         |
| Putat infinitum posse fieri à Deo. 559                        | An sit aliquid mole infinitum. 552.                                                                                  |
| Confirmat tribus rationibus, primum co-                       | An additio quatitatis in infinitum, red-                                                                             |
| gnitum esse singulare. 168.169                                | dat corpus infinitum 570,575                                                                                         |
| Negat punitu, lineas, superficies, esse entia                 | An posset siere à Deo infinitum. 558,                                                                                |
| realia positiua, inter se realiter distincta.                 | An infinita virt ad agedu fit in Dec. 760                                                                            |
| 54.7                                                          | An secundum Aristotelë Intelligetia attu                                                                             |
| H:<br>Heraslitus.                                             | cegnoscant infinita. 554.557.770                                                                                     |
| Spreuit munera & promissa Darij Persaru                       | An possit numerus augeri in infinitu, 572                                                                            |
| regis                                                         | Intellectus humanus & intelligere,                                                                                   |
| regis. 103.104,                                               | Potetia intellectiva cum nullius corporas fis.                                                                       |
| Scripsit librum de Natura perquam obser-                      | actus per se non est potentia Physica. 32                                                                            |
| rum, que Socrates dixit Euripidi, Delio                       | Non est contra naturam intellectus nostri,                                                                           |
| natatore, indigete, qua re cognominatus                       | vt is cognoscat singulare, 171.177.et 181                                                                            |
| est onotsivos. 222.223                                        | Cur sit necessarim intellectus agens. 177.                                                                           |
| Eine obscuriestis caussas aperit Aristibid.                   | 178.183.                                                                                                             |
| Mordeiur Heraclitus à Lucretio Epicureo.                      | In Universale is propriu objectivo intel-                                                                            |
| sb <b>elem.</b>                                               | An universale sis propriu obiectum intel-<br>lectus nostri. 177. & 179<br>An primo nosum intellectus nostro sis spe- |
| Magnitudo animi Heracliti. ibid.                              | An primo notum intenectus nojero jit je-                                                                             |
| Tempus que floruit. 204                                       | cies vleima, 154                                                                                                     |
| Homo.                                                         | An fit ent: 160                                                                                                      |
| An home sit nobilier cale. 86.87                              | An fit fingulare. 166.176                                                                                            |
| An homo sit finis omniŭ reru natural. 88                      | An singulare distinct le cognoscatur à nostro                                                                        |
|                                                               | intel-2                                                                                                              |

| 'intellectu. 171                                          | Liber quartm Meteororu ordine doctrina,                                                                       |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| An discursus intellellus noftri sit metus                 | locari debet post libros de Generatione                                                                       |
| cui conveniat definitio motiu. 688                        | Corruptione, no enim pertinet ad do-                                                                          |
| Intelligere nostru non est per se actio Physi-            | Arinam Meteorologicam, nec post tres                                                                          |
| ca noque effectine, neque subiectine, neque               | libros Meteororum poni debet. 93                                                                              |
| formaliter, neque terminative, vel obie-                  | Libri qui continent doctrinam animalium                                                                       |
| Etiuè. 33                                                 | quo ordine seripti, editique sucrint ab                                                                       |
| Quomodò intelligere nostru possit dici actio              | Aristotele. 95                                                                                                |
| Phyfica. ibid.                                            | Libri de partibus animalium, ordine do-                                                                       |
| Intelligentiæ.                                            | Etrina pracedunt libros de Anima. 96                                                                          |
| In Intelligentin esse aliquid materialitatis,             | Libri de Animalibus ordine dostrina pra-                                                                      |
| er potentialitatis. 26                                    | cedunt libros de Plantis. 97                                                                                  |
| Scientiam que est de Intelligentiis poni de-              | Cur octo libri Physicorum inscribantur, de                                                                    |
| bere distinctam ab ea, qua est de transce-                | Phylica anditu.                                                                                               |
| dentibus & ab ea qua est de Deo. 23                       | Physics auditu. 99.100<br>De libris Exotericis & Acromaticis dispu-                                           |
| Cur Aristoteles scientiam qua est de intel-               | tatio. IOI                                                                                                    |
| ligentiu coniunxerit cum scietia qua est                  |                                                                                                               |
| de transcendentibm, & decem Pradica-                      | Der, seu Dialogus Aristotelis de anima,<br>ad Eudemum. 36.103.                                                |
|                                                           | Qui fuerint libri de Philosophia Aristotelis                                                                  |
| mentu. 24<br>Intelligentias non esse mobiles Physice pro- | qui citantur à Cicerone & Eusebio.104                                                                         |
| batur multu argumentu. 66                                 | Quam variu nominibus appellentur & ci-                                                                        |
|                                                           | tentur ab Aristotele libri octo Phys.105                                                                      |
| An Intelligetia st vera forma, & natura celi. 417         | Illam inscriptionem octo librorum Physico-                                                                    |
|                                                           |                                                                                                               |
| Cur necesse site calum moueri ab Intelligen-              | rum, qua est (De Physico auditu) non esse                                                                     |
| In secundum Aristotelem necesse sit In-                   | Aristotelu. 104<br>Locus.                                                                                     |
|                                                           |                                                                                                               |
| telligentias actu cognoscere infinita.                    | Exposuntur quinque proprietates loci qua                                                                      |
| 554.557.770<br>An Sublatu Inschigentiu solleresur omni-   | Sunt continere trabere, coscruare locatu,                                                                     |
|                                                           | dare unitatem & distinctionem motui                                                                           |
| no Metaphylica & tuc Phylica effet pri-                   | locali, & esse immobilem. 593                                                                                 |
| ma Philosophia.                                           | An immobilitat sit de essentia loci, an eine                                                                  |
| Internallum.                                              | proprietas.                                                                                                   |
| Qui putauerint esse internalium. 606                      | Anlocus sit immobili per aquivaletiam,                                                                        |
| Quemedò venire posimue in cognitionem                     | ot censent scotista.  599  In sit immobilis propter distantiam eius                                           |
| huisu internali. 607                                      | An jit immobilis propter aijiantiam eise                                                                      |
| Sex proprietates internalli. ibid.                        | à calo er à centro. 600                                                                                       |
| Soluuntur ratsones Aristotelu contra in-                  | Aristoteles 4 lib. Phys no agit de omni le                                                                    |
| teruallum. ibidem                                         | co cuiuslibet corporu, sed cantuno de loco                                                                    |
| Probatur locum esse internallum. 608                      | naturali Or preprie de loco, qui per seco                                                                     |
| Reycitur hac opinio de inseruallo. ibid.                  | primo contienit corporibus simplicibus                                                                        |
| L                                                         | seu elemensu. 602.604                                                                                         |
| Liben                                                     | primò conuciut corporibus simplicibus<br>seu elementis. 602.604<br>Non in omni leco exigenda est immobilicas, |
|                                                           | li y                                                                                                          |

|                                                                        | 2 .                                                               |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| sed tantummodò in loco naturali 🖝 eo                                   | Redarquitur insania corum, qui dixeruns                           |
| qui est elementorum. 604                                               | Deum esse materiam primam, bid.                                   |
| An locus sit internallum. 606                                          | Materiam primam per se existere, nec esse                         |
| An locsus sit superficies. • 611                                       | altu in rebus propter formas, 309                                 |
| An motiu localis fiat ad locum, an adubi.                              | Rationes corum qui opinantur omnem ma-                            |
| 613.                                                                   | teria existentiam à sorma prosecisci. 311                         |
| An locus sit in Categoria quantitativ ibid.                            | Materiam non esse puram potentiam. 312                            |
| An locus terra sit superficies aqua 🖝 aë-                              | Tres caussa propter quas materia, omni for-                       |
| ris, an potius centrum. 614                                            | ma poliata & prinata nunquam esse                                 |
| De loco primi cali longa disputatio. 615                               | neft. ibidem                                                      |
| Logica."                                                               | Qued in materia sit forma corporeitatis ei                        |
| Logicam non esse scientiam, nec partem Phi-                            | coaua, opinio & argumeta quorunda. 313                            |
| Tosophia. 59                                                           | Formam corporcitatio non effe in materia,                         |
| Ad Logicam pertinet tradere distinctione                               | probatur ex sententia Auerroïs, Ari-                              |
| scientiarum. 81                                                        | Stotelis, & multir pratereà rationibus.                           |
| - Lumen.                                                               | 314. 6 317                                                        |
| An lumen solie fit coanum soli. 771. 472                               | Multa convenientia, multa etiam differe-                          |
| An generetur & corrumpatur, ad absen-                                  | tiaintergoom & materiam prima. 320                                |
| tiam & prasentiam solu. 772                                            | Multa de triplici relatione materia & de                          |
| En motu solis ide numero manes, ex uno                                 | duplici eine potentia trastantur. 332                             |
| in alium locum moueatur. ibid.                                         | Potentiam esse de essentia materia.334.336                        |
| M.                                                                     | Cur potessa dicatur materia esfentialis. 337                      |
| Materia.                                                               | Probatur multis argumentis materiam, ve                           |
| Materia determinat formă, & forma vi-                                  |                                                                   |
| ailim Jacominas masoriam led lange                                     | est materia, mini posse agere. 385                                |
| cissim determinat materiam, sed longe                                  | Materia prima non habet potetiam ad for-<br>mas artificiales. 406 |
| diuerso modo. 451  Decem Or septem attributa materia pri-              | mas artificiales. 406                                             |
| Decem Or jeptem attribute materia pro-                                 | Marhematica doctrina.                                             |
| ma ex variis locis Aristotelis collecta.                               | Quemodò conducat Physica ac Metaph. 39                            |
| 277a                                                                   | Mathematicas disciplinas expetendas effe                          |
| Paria divisiones materia. 279                                          | propter exercitium, Physicam verò O                               |
| Varia materia prima vocabula. 280                                      | Metaphysicam propter perfectionem bo-                             |
| Necessitas materia oftenditur septem ratio-                            | minie. ibid.                                                      |
| nibus. 281                                                             | Dollrinam Mathematicam non effe proprie                           |
| Nan est eadem materia cali & rerum sub-<br>lunarium. 296.0299          | scientiam, nec in ea reperiri perfectum                           |
|                                                                        | genus demonstrationis. 40.119                                     |
| Materia est caussa cur quódque sit corrupti-                           | Quid Plato senserit de Mathemat. 40                               |
| bile.                                                                  | Doctrina Mashematica simpliciter certior,                         |
| bile. 300 Quid sit materia. 303 Quinque descriptiones materia. 305.306 | fecundum quid incertior qu'am Phys. 53                            |
|                                                                        | Mathematica dollrina non curat fide vel                           |
| Porphyrius pulchrè depingit materia. 307                               | restimenment sensum, sed sola demon-                              |
| Pulche a comparatio inter Deum O mate-                                 | ftrationum certitudine nititur. ibidem                            |
| tiam primam. 308                                                       | Quanta sit prastantia demonstrationum                             |
|                                                                        | quibm                                                             |

| quibus Otuntur dollrina Mathemati-                                              | frantiam corruptibilem Metaphy fica         |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ca. ibid.                                                                       | 20.0 21                                     |
| Doctrina Mathematica & fecundum nos,                                            | Tres esse principes partes Metaphysica. 21  |
| Secundum naturam prior est quam                                                 | Quemedò Metaphyfica sit una scientia cu     |
| Phyfica. 55                                                                     | subiellum eine non videatur effe vnum.      |
| An in Mathematicis confideretur villum                                          | rbidem.                                     |
| genus cause. 114.115                                                            | Qnomodò Metaphysica tractet subiecta        |
| Quomodo Aristoteles dicat in Mathema-                                           | particularium scientiarum, et ens mobi-     |
| ticu confiderari boni & pulchru. 116                                            | le, quod est subsection Physica, coc. 19    |
| In Mathematica vierpuntur verba fighi-                                          | De prastantia Metaphysica, sententia Pla-   |
| ficantia motum, materiam, & caussam                                             | tonis, & Procli, 42. 43.45                  |
| efficientem, sed improprie. 118                                                 | De pocestace cion supra alian scientian ex  |
| In Mathematicis non sunt demonstratio-                                          | Themistio & Simplicio. 45                   |
| <b>A</b> .                                                                      | An Metaphysica subalternet sibi Physi-      |
| Cur Machematice fint facillime ad difee-                                        | cam. 44.46                                  |
| nes pot issuma.  Our machematica fint facillima ad disce- dum ettam pueru.  121 | Metaphyfica subalternari alsas sciessas di- |
| An rationes Mathematica procedant ex                                            | xerunt nonnull: Peripatetici, & quomo-      |
| iis qua lunt notiora nobie 🖝 secundum                                           | do intelligendum sit. 29                    |
| naturam. 136                                                                    | Mecaphylica est omnium doctrinarum cer-     |
| Maximum & minimum.                                                              | tißima ex parte obietti quod trattat, 52    |
| Quaftio de maximo & minimo. 584                                                 | Si tollerentur Intelligentia, maneret tamen |
| Quid fit maximum qued fic, & minimu                                             | Metaphysica distincta à Physica et Ma-      |
| qued fic, quid item maximum qued no,                                            | shemuticis. \$6.57                          |
| minimum qued nen. 585                                                           | Metaphysicam esse primam & postremam        |
| Maximum & minimu, dupliciter dicun-                                             | omnium scientiarum. 54                      |
| sur, positiue vel negatiue. ibid.                                               | In Metaphysica non confiderari quiditates   |
| In omnibus rebus naturalibus est maxi-                                          | omnium rerum in particulari, 73.76          |
| mum & minimum. 587                                                              | Ad Metaphysica pertinet tradere distin-     |
| Blemeta ex se, ac intrinsece nec maximum                                        | Etionem scientiarum. 81                     |
| babene nee minimum. 589                                                         | Si negentur ab aliquo principia Metaphy-    |
| Medicina & Medicus.                                                             | sica, cuim sie en probare. 245              |
| An scietia Medicina subalternatur Phy-                                          | Meliffus.                                   |
| fica. 79                                                                        | Ratio Melißi qua probat ottoria effe unum   |
| De differentia inter Physicum & Medi-                                           | ens immobile, infinitum. 221                |
| cum. ibidem.                                                                    | Solvieur ratio Melissi. 249.250             |
| In perfecto Medico duos habitm esse opor-                                       | Monstrum.                                   |
| set. ibid.                                                                      | Quid sit monstrum. 518                      |
| Cur Medici eam partem doctrina, qua pla-                                        | Onot lint denery Q, dun tanffn, monftro-    |
| ne Physica est sibi asciscentes, Medicina                                       | tum. 519                                    |
| partem fecerunt. 80                                                             | In quibm rebus sint monstra. ibid.          |
| partem fecerunt. 80<br>Metaphylica.<br>Traffat per se decem Pradicameta er sub- | An crebriks contingant in platis quam in    |
| Trastat per se decem Pradicameta & sub-                                         | unimalibus. 520                             |
|                                                                                 | li ij                                       |

| An menstra casu siant. 521<br>Motus.                      | Tres definitiones motus tradita ab Arifto.                                |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                           | tele 3. Physicorum comparantur interse.<br>ibidem.                        |
| Motus in rebus animatis perfectior est qua                | An motor fit de essensia motus. 687                                       |
| quies, è contrario in elementio perfectior                |                                                                           |
| est quies qu'an motus.                                    | An definitio motus coueniat discursui no-                                 |
| Motus est quid magis Physicum quam                        | ftri intellectus. 688                                                     |
| quies. ibidem.                                            | An motus cali. 689                                                        |
| Triplex divisio motus, una ratione spain,                 | An motui violento & artificiali. 690                                      |
| sic aline oft rection, aline circularie: alse-            | An generationi or corruptioni. ibid.                                      |
| ra ratione terminorum ad quos , sic aline                 | Sex proprietates motus qua ex definitione                                 |
| fit sursum, alim deorsum; tertia ratione                  | eim colliguntur. 691                                                      |
| principiorum efficientium, & sit diui-                    | De terminu motsu tractantur decem qua-                                    |
| ditur in naturalem & violetum. 597                        | stiones. 697                                                              |
| Tota successio. O inaqualitat, penes velo-                | An metmex nigro in album & metm                                           |
| citatem & tarditatem motium localiñ.                      | ex nigro in viride, vel rubrum, differat                                  |
| quibus mouentur corpora simplicia pro-                    | specie, or hic disputatur an medy colo-                                   |
| uenit ex medio & ex varia eius dispo-                     | res & inter se et ab extremis specie dif-                                 |
| sitione. 625                                              | ferant. 707-                                                              |
| Mora & successio qua est in motu, non pro-                | An ad unitatem numeralem motus ne-                                        |
| uenit ex mouente, ibidem.                                 | cessaria sit unitat motorit. 710.711                                      |
| Caussa mora & successionie qua est in mo-                 | An si canis ex turri cadens in medio caso                                 |
| tu, pronenit ex aliqua refiftetia, que vel                | moriatur, motus eius tam viuetis, quam                                    |
| est intra ipsum mobile, vel extrinsecus                   | morthi, à turri v que ad terra sit unus                                   |
| es accidens. 624.616                                      | numero atque continuus. 712                                               |
| Intrinseca resistentia in motu, duplex est.               | Qua fint species motus propriè disti. 718                                 |
| 615.                                                      | Inter species motus qua sit nobilior et pra-                              |
| Motus per se ad nullam Categoriam perti-                  | ftantior cateris. 727                                                     |
| net, sed reductine tantum, nimirum ad                     | Quemedà in motu locali sit contrarictas.                                  |
| Categoriam eim, ad quod fit motus,re-                     | 725                                                                       |
|                                                           | An metus localis fiat primò ad locum, an                                  |
| fertur. 675.677<br>An motus possit dici endelechia. 678   | ad vbi. ibidem.                                                           |
| Anmotus sit actus, or qualis actus 676                    | An motus vaturalie sit velocior in sine,                                  |
| Cur motus dicatur actus Co non potentia.                  | quam in principio. 718                                                    |
| 680                                                       |                                                                           |
|                                                           | Cur motus naturalis set velocior in fine<br>varia opiniones. ibidem @ 729 |
| An definitio motor tradita 3. Physic, fit<br>Univoca. 685 |                                                                           |
| Insuoca. 685<br>In ratio motus principalius reperiatur in | An crescente velocitate motus naturalis                                   |
|                                                           | necesses site pariter etiam crescere qualita-                             |
| motu coli, quans in alie motibus. ibid.                   | tem motiuam mobilie. 732.734                                              |
| An potentia sit magis de essentia motos                   | De metu proiectorum; an fiat à virtute im-                                |
| quamattus, 684                                            | pressa proiectio, ab aëre longa disputatio.                               |
| An definitio motus conuenias mouenti si-                  | 735.742                                                                   |
| cut mobili. 686                                           | Cur nec valde parua nec valde magna cor-                                  |
|                                                           | pera:                                                                     |

|                                               | 10010 1 1101                                            |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| pora tongé projei queant, 742                 | Explicatur definitio natura. 409                        |
| An motus fit ons successionem & conti-        | An in aliquo natura sitprincipium gene                  |
| линт 743                                      | rationie eius actiuum. 427                              |
| Qua sit caussa continuationie motus. 744      | An sit principium alicuius in que ipsa sit              |
| Quinque differentia inter partes motus le-    | corruptiuum. 428                                        |
| cundum extensionem & secundum suc-            | ์ In quibus corporibus natura sit principiū             |
| ceRionem 7.46                                 | altiuum alterationis corum. 🐪 429                       |
| An continuitas sit de essentia motus. 747     | An corpora mixta in anima habeat in se                  |
| Si continuitas non est de essentia motus, quo | grudum aliquem vel rationem natura                      |
| patto motus proprie dittus differat à mu-     | diuersam ab ea qua est in elemetis. 430                 |
| tatione. ibidem.                              | An in elemetis natura sit principium in-                |
| Quomodò incipiat & desinatesse motus          | ternum effectiuum motus localis quo ip-                 |
| O quacunque motu producuntur utque            |                                                         |
|                                               | Sa naturaliter monentur. 431 An materia sit natura, 439 |
| Mundus. 750.752                               | An forma fit matura. 43%                                |
|                                               | An forma sit magic natura quam mate-                    |
| An Aristòteles putauerit se aternitatem       | 718. 436                                                |
| mundi simpliciter & demonstrative             | An in composito naturali prater dua na-                 |
| probasse. 756                                 | turas que sunt materia & forma sit                      |
| In rationes quibus Aristoteles probauit       | quapiam tertia natura ipsius totius co-                 |
| aternitatem mundi, sint demonstrativa         | positi, ab illis duabus naturis re distin-              |
| O necessaria. 765                             | in. 437                                                 |
| Cur Deus ante non fecerit mundum quam         | Non ens.                                                |
| ponitur esse faltus. 768                      | Tres significationes, non entis, upud Plato-            |
| An mudus fit perfectus@ possit vere di-       | nem. 253                                                |
| ci uniuersum. 526                             | Res corruptibiles rette dici à Platone non              |
| Ex aternitate idea mundi non concluditur      | entia. 254.255                                          |
| aternitas mundi. 773                          | Non ens esse caussammultitudinu, & di-                  |
| An mundus poßit interire. 783.784             | werfstatis rerum. 255                                   |
| An ex eo quia non potest interire, liceat     | Notum.                                                  |
| cancludere eum nunquam copisse.               | Quid sit apud Aristotele, notius vel prius              |
| ibidem.                                       | natura, vel ratione vel simpliciter, O                  |
| 🛦 n mundus fecundum Platoneni sit corru       | qued notius nobis & secundum nes. 128                   |
| pribilie. 802                                 | Regula discernendi nota secundum natu-                  |
| N                                             | ram to bis qua supt nota fecudum nes.                   |
| Natura & Naturale.                            | ibid.                                                   |
| De variu significationibus natura. 403        | In Physicis multa reperir cadem nota Je-                |
| Quet medie aliquid dicatur effe naturale.     | cundiim nose secundum naturami.133                      |
| 404                                           | Cur via procedendi ab iis que sunt nobu                 |
| Propter quam maxime caussam dicatur.a-        | nota, ad ea qua supt secundum natu-                     |
| Liquid esse naturale. 405                     | ram, nobie tamen ignota, duatur effe                    |
| Octo differetia inserves naturales, o in-     | naturalis vel innata nobis à nature.                    |
| ser artificiales. ibid.                       |                                                         |
| 7v: =::://:\fit();                            | 190                                                     |

| Numerus.                                     | Cur ascita in Chronographiam. 193                     |  |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|
| Multa de mysterin numerorum ex destri-       | Quata sit eim supputationis que sit per 0-            |  |
| na Pythagoreorum , prafertim de septe-       | lympiades certitudo & prastantia. 198                 |  |
| nary & quinary prastantia. 226               | Ex que mense incipiat annu Olympiacus.                |  |
| Refellitur opinio Pythag de numeris. 265     | 394.195                                               |  |
| Putare in numeris effe magna quada my-       | Ordo.                                                 |  |
| steria & in his perserutandis subsiliter     | Duplez ordo dostrina ; vnus necestitatio              |  |
| versari, ficut in sacrie literia laudădum    | alter ob meline. 145                                  |  |
| est sic in Philosop.fuelle ac ridiculu. ib.  | Cur ordine dostrina magis universalia                 |  |
| ő                                            | priùs tractanda fins, quàmmunùs vni-<br>nerfalia. 144 |  |
| Ochamus.                                     | versalia. 144                                         |  |
| Ochamus tribus argumentis probat fingu-      | Quando doctrina ordo poscit ve minus v-               |  |
| lare esse nobis primum cognitum. 167         | niuersalia praponantur magio vniuer-                  |  |
| Ochamm, vult substantiam produci imme-       | falibm. 145.146                                       |  |
| diatè à sub făția et no per accidetia. 469   | P                                                     |  |
| Nihil putat esse fortuitum vel casuale in    | Parmenides.                                           |  |
| rebus puré naturalibus. 505                  | Ratio Parmenidie qua probabat omnia esfe              |  |
| Tollit cotingentia è rebus naturalibus.523   | vnum ens immobile. 220                                |  |
| Refelitur Ochamus. 528                       | Soluitur ratio Parmenidio, es an is calue-            |  |
| Ochamus negat distinctionem realem inter     | rit Logicam. 251,252                                  |  |
| quantitatem & substantiam. 540               | Law Parmenidu ex Platone. 257                         |  |
| Opinio Ochami de aus. 666                    | Quid intellexerit per illud vanan ens, cim            |  |
| Ais , puncta , lineas superficies neque esse | fecit ipsum finitum. 258                              |  |
| entia realia, neque positiva, neque inter    | Rerum sensibilium, quas vocat fallaces fa-            |  |
| serealiser distincta. 546                    | cit due principia. 257                                |  |
| Olympici ludi.                               | Que tempere fleruit. 207                              |  |
| Quir primm corum auctor. 193.                | Pherecydes Scyrius.                                   |  |
| Quando incapti. ibidem.                      | MagisterPythagora,equalis Thaletis Phy.               |  |
| Que tepere anni celebrari soliti fuerint.195 | vixit reguante Cyro Persamm Rege,                     |  |
| Cur fuerint quinquennales. 194               | primme Philosophorum docuit, animos                   |  |
| De variis corum generibue. 196.              | nostros esse immortales. 200.0 205                    |  |
| De pramiis corum qui in hie Indis vince-     | Philosophia & Philosophus.                            |  |
| bans, 194,                                   | Faria descriptiones Philosophia. 2                    |  |
| Ludos Olympicos fuife antiquier@ Olym-       | Tripartita divisso Philosophia secundino              |  |
| piadibm. 193                                 | Platonicas & Stuces. 4                                |  |
| Olympiades.                                  | Bipartitò dissifa Pholosop, secudio Arift. 5          |  |
| Pnde sumptum nomen Olympiadum, ib.           | Donam effe dissifienem Philosophiam Pra-              |  |
| Posteriores suisse ludis Olympicie, ibidem.  | Hicam & Speculatinam probator septe                   |  |
| Quis easum auctor. ibidem.                   | rationibus.                                           |  |
| Quot annie copenint post excidio Troia.195   | Dinifio Philosop in Ionica, et Italica, 187           |  |
| Quet anni ante Remamconditano, 195           | Philosophiam prins florniffeapud Barbaros             |  |
| Quo regnante apud Hebraes. 197               | quam apud Graces. 198                                 |  |

# INDEX RERVM. Phylica & Phylicus

| Physica & Physicus.                                      | Plato.                                                   |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Qua res Physicus non potest cognoscere de                | An Plato sensit mundum esse incorrupti-                  |
| anima rationali.                                         | bilem 802                                                |
| Quatractare debet Physicus de anima ra-                  | An putauerit mundum vel cælum esse                       |
| tionali. 34                                              | Deum. 804.805                                            |
| Physicus in quibusdam rebus trastadis vti-               | An Plate sensit mandum esse aternum an                   |
| sur abstractione Mathematica. 39                         | de noue factum. 807                                      |
| Opinio quorundam dicentium Physicam                      | Quid Plato senserit de Mathematicie. 40                  |
| Subalternari Metaphysica. 44                             | Sententia Platonie de prastantia Metaphy-                |
| Probatur septem rationabus Physicam non                  | _ fica. 42                                               |
| subalternari Metaphysica. 46                             | Plate tripliciter sumit non ens. 253                     |
| Physica nobilior est doctrinis Mathemati-                | Cur res corruptibiles vocet non entie. 254               |
| cin. §2                                                  | Cur dicat no ens esse caussam multitudinis,              |
| Physica & Secundum naturam & Secun-                      | 1.0 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                |
| dum nes est posterior Mathematicis di-                   | Plate reprehenditur ab Alexandre, G                      |
| Civiliania -                                             | John diam. \ cima lini                                   |
| sublatu Intelligentiu Physica per se non es-             | Que maxime argumente persuaserit sibi D.                 |
|                                                          |                                                          |
| set prima Philosophia, nist forte per acci-<br>dens. 56  | Augustinus Platonem legisse sacras lite-<br>ras.         |
| Sulia Suma Plantica effe carnes mahila Con               | -23                                                      |
| Subiestum Physica effe corpus mobile seu                 | Cur Author huiss operis no exposuerit sen-               |
| naturale. 70                                             | tentiam Platonie de principiis. 272                      |
| In Physica Aristotelis sit scientis. 75                  | De atate Platonis errore Eusebij & D.Au-                 |
| Laus doctrina Physica Aristotelia. ibidem                | gustini ab ipsomet D. Augustino reco-                    |
| Septem esse principales partes Physica. 90               | gnum. 209.110<br>Quando natus mortuus peregrinatus siid. |
| No potest Physicus demostrare metum esse,                |                                                          |
| vel corpu mobile esse. 64                                | De tempore que vixerunt successores eine.                |
| Sex differentia inter Physicum & Astro-                  | sbidem,                                                  |
| logum in tractatione reru celestium. 78                  | Platonie tempore Roma est capta à Gallie                 |
| Differentia inter Physicum & Medicum.                    | <b>1</b> 11.                                             |
| 79                                                       | Qui co tempore apud varies genses. illustres             |
| In Physicus cosideret omnia genera caus-                 | fuerint. ibid.                                           |
| Sarum. 111.112                                           | Opinio Platonie de antiquitate & trans-                  |
| An consideret primam formam & olti-                      | migratione animarum refellitur. 400                      |
| mum finem, ibidem                                        | Platene in multir in rebus errasse. 785.786              |
| Cur Physicum scribat Auerroës agere de                   | An sensit calum esse compositum ex ele-                  |
| prima materia, co primo motore, Meta-                    | meniu. 791.793.796                                       |
| physicum ausem de prima forma & vl-<br>simo sine. ibidem | Plotinus.                                                |
|                                                          | Quando floruerit. 11                                     |
| An fit Physici demonstrare res naturales                 | Ques discipules habuerit. ibidens                        |
| esse composisas, vel habere caussas. 127                 | Qua scripta reliquerit. ibidem                           |
| Demultiplici violitate ac voluptate qua ex               | Quantum nomen Cr aufforitatem habue-                     |
| findio Physica percipitur. 68                            | rita ibidem                                              |
| ♥/ <b>(# &amp; &amp;</b>                                 |                                                          |

| Plutarchus.                                                                                                                                                                                                           | Nominales probant, singulare effe primo co-                                                                                                                                                                                                   |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Mira scribit contra Stoices. 243                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| Quod solus Dem sit verè ens, catera autem                                                                                                                                                                             | Peripatetica destrina de primo cognito tra-                                                                                                                                                                                                   |  |
| minime praclara doctrina Plutarchi. 255                                                                                                                                                                               | ditur. 172.0 173                                                                                                                                                                                                                              |  |
| Porphyrius.                                                                                                                                                                                                           | Privatio.                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Deteftatio eim. 216                                                                                                                                                                                                   | Osto attributa prinationis. 279                                                                                                                                                                                                               |  |
| Tempus eins. ibidem                                                                                                                                                                                                   | De varietate privationum. 339                                                                                                                                                                                                                 |  |
| Longitudo vita. ibidens                                                                                                                                                                                               | An à privatione ad habitum set possibile                                                                                                                                                                                                      |  |
| Pulcherrima descriptio materia quam tra-                                                                                                                                                                              | regressie. sbidem                                                                                                                                                                                                                             |  |
| dit Perphyrim. 307                                                                                                                                                                                                    | Cur prinatio dicatur principium per acci-                                                                                                                                                                                                     |  |
| Potentia.                                                                                                                                                                                                             | dens. 340                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| De duplici potentia materia multa dispu-                                                                                                                                                                              | An sit ens reale, ibidem                                                                                                                                                                                                                      |  |
| tantur. 332.333                                                                                                                                                                                                       | An nomen principi, dicatur aqualiter de                                                                                                                                                                                                       |  |
| Potentiam esse de essentia materià. 334                                                                                                                                                                               | prinatione & alin. 341                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Potentiam non esse de essentia materia.336                                                                                                                                                                            | Vnde petaturunitas, distinctio, desinitio, co                                                                                                                                                                                                 |  |
| Cur potetia dicatur essentialis materia.337                                                                                                                                                                           | cognitio prinationum. ibidem                                                                                                                                                                                                                  |  |
| Quid sit educi è potentia materia. 338                                                                                                                                                                                | Proclus.                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| Cur potentia non ponatur principium gene-                                                                                                                                                                             | Sentetia Procli de prastantia Metaphysica,                                                                                                                                                                                                    |  |
| rationie sicut privatio. 341                                                                                                                                                                                          | eiúsque supra alsas scientias potestate. 43                                                                                                                                                                                                   |  |
| Qualis sit potentia passina Physica & po-                                                                                                                                                                             | Quid sensit Procles de quant, Mathem. 54                                                                                                                                                                                                      |  |
| tentia contradictionis. 474                                                                                                                                                                                           | Probat nec calum, nec vniuersum, per se es-                                                                                                                                                                                                   |  |
| Practicum & praxis.                                                                                                                                                                                                   | se incorruptibilia. 784                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Quid sit scientia Practica.                                                                                                                                                                                           | Punctum.                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| Practicum & speculatiun sunt differentia                                                                                                                                                                              | An punctum fit ens reale. 542                                                                                                                                                                                                                 |  |
| essentiales scientia, sed non adaquata. 8.9                                                                                                                                                                           | An sit ens positiuum. 544                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Quomodo eadem scientia possit dici pratti-                                                                                                                                                                            | Anrealiter differat à linea. ibid.                                                                                                                                                                                                            |  |
| ctica & speculatina.                                                                                                                                                                                                  | Quomodò habeat positione in cotinuo, ibid.                                                                                                                                                                                                    |  |
| Practicum & speculatium secundu rem                                                                                                                                                                                   | Quomodò punctum sit in linea. 545                                                                                                                                                                                                             |  |
| dividunt scientiam, non autem Intelle-                                                                                                                                                                                | In que sit tanquam in subsecte. 549                                                                                                                                                                                                           |  |
| Etum aut obiectum. 8                                                                                                                                                                                                  | An possit per potentiam Dei separari à li-                                                                                                                                                                                                    |  |
| An practicumo speculatiuum sumantur                                                                                                                                                                                   | nea. ibid.                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| ex obiecto, an ex fine.                                                                                                                                                                                               | An puncta sint obique in linea, necue.                                                                                                                                                                                                        |  |
| Pratt scietia secudu nos priores fuerut spe-                                                                                                                                                                          | , 6, , 6 <b>T</b>                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                                                                                                                                                                                                                       | 563.568                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| culatium, posteriores ant secudu natură. 11                                                                                                                                                                           | Pythagoras & Pythagorei.                                                                                                                                                                                                                      |  |
| culatium, posteriores ane secudu natură. 11<br>Quid sit pravu.                                                                                                                                                        | Pythagoras & Pythagorei.  Opinio Pythag.de Numeru, quod sint prin-                                                                                                                                                                            |  |
| culatium, posteriores ant secudu natură. 11<br>Quid sit pravu.<br>Primum cognitum.                                                                                                                                    | Pythagoras & Pythagorei.  Opinio Pythag de Numeru, quod fint prin- cipia emnium diligenter expositur. 126                                                                                                                                     |  |
| culatium, posteriores ant secundu natură. 11 Quid sit pravie.  Primum cognitum.  Explicatur titulus quastionis de primo                                                                                               | Pythagoras & Pythagorei.  Opinio Pythag de Numeri, quod fint prin- cipia emnium diligenter expositur. 126 Sententia Pythagoreorii de praftantia vii-                                                                                          |  |
| culatium, posteriores ant secundu natura. 11 Quid sit pravio.  Primum cognitum.  Explicatur titulus quastionis de primo cognito.  153                                                                                 | Pythagotas & Pythagorei.  Opinio Pythag.de Numeru, quod fint prin- cipia emnium diligenter expositur. 226 Sententia Pythagoreoru de praftantia vni- tatu & numeri septenary. ibid.                                                            |  |
| culatium, posteriores ant secundu natură. 11 Quid sit praviu.  Primum cognitum.  Explicatur titulus quastionis de primo cognito.  153 Scotista noue argumeiu probăt primum co-                                        | Pythagotas & Pythagozci.  Opinio Pythag.de Numeri, quod sint prin- cipia omnium diligenter expositur. 126  Sententia Pythagoreoru de prastantia vni- tatis eo numeri septenary.  Decreta Pythagora.  218                                      |  |
| culatiun, posteriores ant secudu natură. 11 Quid sit pravi.  Primum cognitum.  Explicatur titulus quastionis de primo 'cognito.  Scotista nouc argumetis probăt primum co- gnitam esse speciem specialissimă. 155.156 | Pythagotas & Pythagorei.  Opinio Pythag de Numeru, quod fint principia emnium diligenter expositur. 126 Sententia Pythagoreoru de praftantia vnitatis & numeri septenary.  Decreta Pythagora.  218 In quo genere caussa Pythagorei facint nu- |  |
| culatium, posteriores ant secundu natură. 11 Quid sit praviu.  Primum cognitum.  Explicatur titulus quastionis de primo cognito.  153 Scotista noue argumeiu probăt primum co-                                        | Pythagotas & Pythagozci.  Opinio Pythag.de Numeri, quod sint prin- cipia omnium diligenter expositur. 126  Sententia Pythagoreoru de prastantia vni- tatis eo numeri septenary.  Decreta Pythagora.  218                                      |  |

| nit ex dostrina Pythagoreorum. 225          | Quantitatem re distingui a substantia,pr                            |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Doctrina Pythagoreorum de mysteriu nu-      |                                                                     |
| merorum refellitur. 265                     | batur tredecim argumentis.<br>Ochamus negat quantitatem re diftingu |
| De atate Pythagora: 201                     | Substantia, cuius opinio Theologice nui                             |
| Quando venerit in Italiam. 202              | modo defendi potest. 54                                             |
| An Rex Numa fuerit eius auditor. ibid.      | An illa dua species quantitatis, linea, e                           |
| Erratum Diodori Siculi & Pliny de atate     | Superficies sint entia realia positina int                          |
| Pythagera. 203                              | se realiter distincta. ibii                                         |
| Quando petierit Egyptum. 201                | Quantitas quintuplex vel sextuplex. 64                              |
| Qui eius tempore floruerint, qui dve memo-  | Quiditas.                                                           |
| rabile in munde tunc gestum st. 203         | An materia sit pars quiditatis. 39                                  |
| 0 "                                         | An forma set tota quiditas rei natur.                               |
| Quadratura circuli.                         | Qued sit discrimen inter substantiam &                              |
| Multa sunt de quadrat, circuli apud Sim-    | quiditatem. 36                                                      |
| pliciu scitu digna 1. Phy super tex. 11.579 | An quiditates rerum creatarum habean                                |
| Opinio & argumeta coru qui negant qua-      | canstam efficientem. 28                                             |
| draturam circuli esse possibilem. 578       | An quiditates sint aterna. ibit                                     |
| Opinio Zimara aientis quadraturam circu-    | An quiditas rerum naturaliu contineat                               |
| li Mathematice esse possibilem, non au-     | liss cansas qua materia & formam.37                                 |
| tem Physicè refellitur. 579.580             | An quiditates rerum in particulari con                              |
| Probatur multis argumentis quadraturam      | siderentur à Metaphysico. 7                                         |
| circuli esse possibilem er scibilem. 581    | Š                                                                   |
| Quidam putarunt quadraturam circuli ia      | Sapiens & Sapientia.                                                |
| fuisse à multis inventam & demonstra-       | Qui dicebantur olim Sapientes.                                      |
|                                             | Qualis effe debeat Sapiens secundum Plate                           |
| tam, or qui fuerint isti. 579  Quantitas.   | nicos, Aristotelem & Stoicos.                                       |
| Duplex consideratio quantitatis vel per se, | Triplex munus Sapientis.                                            |
| vel in ordine ad substaciam, aut simplici-  | Cur Sapientibus non sint constituta prami                           |
| ter, aut ut est substantia Physica. 19.20   | sicut athletis. 2.                                                  |
| Quantitas partim est prior substantia, par- | Varia descriptiones Sapientia.                                      |
| tim est posterior. 20,                      | De prastantia Sapientia. ibio                                       |
| Quatitatem Mathematicam putat Proclus       | Sapietia, prima Philosophia, & Metaphy                              |
| non abstrahi à rebus naturalibus, sed esse  | esse tria nomina eiusdem doctrina. 2.                               |
| insitas anima eius rationes. 54             | Scientia.                                                           |
| Quantitas cœli & rerum sublunariu Ma-       | Necessariam esse Scientiam aliquam uni                              |
| thematice sumpta, sunt unius rationisco     | uersalem qua agat de transcendentibi                                |
| speciei, Physice autem, minime. 302         | O decem pradicamentis. 2                                            |
| Dequantitate interminata, qued imme-        | Scientia de transcendentibus, distincta el                          |
| diate sit in materia prima, eique coaua per | debere à scientia qua est de Intelligentii                          |
| se ingenerabilis & incorruptibilis, &       | Thanc ab ea qua est de Deo. ibidem                                  |
| alia plurima disputantur. 322               | Probabiliter poni potest esse quinque scien                         |
| An quantitas sit principium individua-      |                                                                     |
| tionis rerum paturalium. 365                | tim speculatium.<br>Cur Arist doctrină trăscendentiu er In          |

| telligentiarii ad vna scientia reduxit.24                                 | 1   |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| Vnam esse scientiam omnium rerum quidă opinantur. 26                      |     |
| opinantur. 16                                                             | Z   |
| Probatur no effe vna scietia omnin reru ib.                               | (   |
| An scietia ratio dicatur univoce de omni-                                 |     |
| Las Giandia                                                               | 0   |
| Scientia ratione subiecti dicitur uniuoce de                              |     |
| omnibus scientiu, ratione autem obiecti                                   |     |
| vel medi demostrandi, nequaquam. 38.39                                    |     |
| Scientia propriè loquendo non est substan-<br>tia, sed accidentium. 38.39 | I   |
| tia, sed accidentium. 38.39                                               |     |
| Scientia, univoce & aqualiter dicitur de                                  |     |
| Metaphy. & Physica simpliciter loquedo,                                   | I   |
| Secundum quid autem, nequaquam. 41                                        |     |
| Duplex certitude in scientisis attendi potest,                            | P   |
| una exparte obietti & rerum que tra-                                      |     |
| Bantur, altera ex parte medy, O modi                                      |     |
| procedendi, atque demonstrandi. 52                                        | Ú   |
| Quomodò possit esse scientia de rebus cotin-                              |     |
| gentibus & corruptibilibus. 74                                            |     |
| Cuius sit tradere distinctione scientiaru. 81                             | D   |
| Scientiam nostram non effe reminiscentia,                                 | Q   |
| vt falsò exiftimauit Plato. 132                                           | Q   |
| Scotus & Scotistz.                                                        |     |
| Ait visionem Des beatificam qua est in                                    |     |
| beatu mensurari aue. 650                                                  |     |
| Opinio eius de ratione aui. 662                                           | N   |
| Superi auiternu esse mësura inferioris.665                                | _   |
| Septem genera rerum mensurari aus. 662                                    | 50  |
| Scotista faciunt locum immobilem per aqui-                                |     |
| ualentiam. 599                                                            | 2   |
| Quidam corum putant subictium dectrina                                    |     |
| Mathematica esse substantiam corporeum,                                   | Se  |
| Deum at que Intelligétias non esse par                                    | •   |
| tes subjects Metaphysica secundum pro-                                    | J   |
| prietates ipsis peculiares, sed tantum secu-                              | Q   |
| dum proprietates communes entu, sed in                                    |     |
| dum proprietates communes entu, sed in<br>viroque refelluntur, 16         | St  |
| Opinio Scotistarum de subietto Phy. 65                                    |     |
| Opinio Scoti de Hacceitate quam facit prin-                               | Co  |
| cipium indiuiduationu. 367                                                | 7   |
| Scorm secundum Arist qui sensit Deu age-                                  | - 1 |
|                                                                           |     |

re ex necessisate natura, opinatur non posse defendi contingentiam rerum. 523 efellitur hac opinio. 529 Caussam contingentia reru facit Deu,quatenne libere in creature omnia agit. 332 pinio Scotifiario. actione subictitue effe su agete probatur septem argumentis. 693 efelitur bac opinio Scotifiarum. Steta. Duplex Philosophia princeps sectationica, O Italica, cui à multir subingitur Eleatica,qua ab alin fis vertia fecta. 187.178 de su qui precipui fuerunt su Philosophia Ionica & Italica. 189.190 oft Placonë quadruplex extitit secta ; Academica, Peripatetica, Strica, & Epicurea, or qui in his excelluerins. En Academica fella fuerit duplex tantil, verme & noma; an triplex, verm, noma, ibid. media. e variis appellationibus fectarum. 191 us fuerint Eleatics Philosophi. 191 uanta fuerit inter sethus Philosophorum de precipuis Philosophia questionibus dı∏ensio. 239 Senius.

Nulla potentia sensitum restection in seip
Sam. 174

Sensu nihil cognoscit quod non sit alta in
rebus. 183.184

Quomodo Aristoteles dicat, sensum esse ipsu uninersalia. 183

Sensus est agens respectu sensationis, seil non
datur sensus agens respectu velobietti, vel
specierum sensibilium. 182

Quanta sit sides habenda sensibus. 53.525

Simplicius.

Sententia eine de libertate & neceßitate
Intelligentrarum in agendo. 761
Contendit in opinionibus veterum Philosophorum nullä esse falsitatem nullämque
repugnantiam, sed multu argumentu refellitur.

| fellitur. 238                               | cam, Physi & doctrinas Mathematica            |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Admittit dimensiones interminatas. 326      | probatur variu rationibus. 19                 |
| Quando fuerit, & floruerit. 216             | Quemedò Auerr negauerit in 1. Metaphy.        |
| Negat definitionem natura conuenire ani-    | esse quartam scientiam speculativam. 25       |
| ma, sed refellitur. 422                     | Probabiliter defendi esse quinque scientias   |
| Et multa & praclara scribit Simplicius      | speculatinas. 25.26                           |
| de quadratura circuli. 579.583              | Non distingui scientias speculativas per di-  |
| Singulare.                                  | stinctionem abstractionu à materia. 27        |
| Singulare esse primum cognitum probant      | Scientiam speculatinam principalius dici      |
| nominales fexdecim argumetis. 166.167       | de Metaphysica. 39                            |
| singulare distincte cognosci ab intellectu  | Vnaquaque scientia speculatina habet pro-     |
| nostro demostratur septé argumétic. 17 I    | prium & pecaliarem fibi modum pro-            |
| An verum sit, singulare indirecte cognosci  | cedendi & demenstrandi. 28                    |
| ab intellection oftro. 174.175              | CHOCKET CO.                                   |
| Rationes corum qui censent, singulare nec   | Qua requirantur ad subalternation e scien-    |
| primò, nec distinctè cognosci à nostro in-  | tiarum. 49                                    |
| remetim, 1//                                | Quemedò intelligendum sit, scientiam sub-     |
| An antecedens inductionis continens sin-    | alternante demostrare propter quid, sub-      |
| gularia,cognoscantur ab intellectu, an à    | alternată verò quod sit dutaxat. 46.47        |
| <i>∫en∫u.</i> 172.173                       | Aliud est vnam scientiam subiici alteri       |
| Socrates.                                   | fiientia, & aliud ei subalternari. 48         |
| Primus Philosophiam morale excolere &       | Quet medis contingat subiici unam scien-      |
| de rebus practicis disputare cœpit, cum     | tiam alteri, & quis modus subicctionis        |
| priores Philosophi in rebus dumtaxat        | efficiat veram subalternationem. 49           |
| speculatium suissent occupati. 13           |                                               |
| TeporeSocratic expit studium reru moraliu   | Subiectum.                                    |
| T desist fludiu reru naturalium. 13.13      | An subicitum sit caussa efficiens sua pro-    |
| An Socrates attigerit ataté Parmenidis.     | pria passionu. 474                            |
| 207                                         | Nulla scientia probat subioctum esse. 64      |
| Que tempere natus & mortum. 208             | Due sunt in subject o cuiuslibet scientia ve- |
| Qui apud varias gentes prasertim apud       | lutimateria & forma, hoc est res consi-       |
| Hebraes eo tempere floruerent. 209          | derata, or modus considerandi. 26             |
| Speculatiuum.                               | Opinio D. The de subiesto Phy quod sit ens    |
| Quid sit scientia speculativa & quid spe-   | mobile,probatur, O à quibus dam resel-        |
| fulatio.                                    | litur. 60                                     |
| Tribus modu aliquam scientiam posse di-     | Opinio Scotistarum, substatiam naturalem      |
| ci speculativam.                            | esse subsectum Physica.                       |
| Speculativa scientia prior certior, & nobi- | Alia dua opiniones de subietto Physica        |
| lior est qu'àm practica.                    | refelluntur. 66.67                            |
| Scientia non dicitur uniusce de speculati-  | Probatur subicctum Physica esse corpus mo-    |
| na & practica, sed principaliùs de illa     | bile seu naturale. 70                         |
| quam de hac. ibidem.                        | Substantia,                                   |
| Divisio scientia speculativa in Metaphysi-  | Quamodò intelligedu sit omnia accidentia:     |

| INDEX                                        | 7/ T t/ 1 turi                          |         |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|---------|
| esse in 1. substantia & ab ea pendere. 328   | inducunt Thomista.                      | 670     |
| An prima substantia sit prior omnibus ac-    | Terra.                                  | •       |
| cidentibue. 319                              | Nullus Philosophoru fecit sola terra    | prim-   |
| substantia immediatè agit, & producit        | cipiที่ อพกเท็าเอีเนกเปลี่ cum aliu ele |         |
| substantiam, secundum scotum, Dura-          | til fecit Parmenides et Empedocles      |         |
| dum, & Ochamum. 469                          | An locus naturalis terra sit superfic   |         |
| Probatur nullam substantiam posse imme-      | qua & aëris, an potius sit cetrum.      |         |
| diate quiequam agere. 470                    | Thales.                                 | •       |
| Cur substantia non possit agere immedia-     | Princeps Ionica Philosophia vnus de     | epti    |
| 473-474                                      | Sapientibus, dixit principium omni      |         |
| T                                            | aquam, vel nihil scripsit, vel tantiu   |         |
| Tempus.                                      | strologiam nauticam.                    | 22      |
| An tempus sit ens reale. 619                 | Que tempere vixerit Thales.             | 199     |
| Que argumente probent quidam tempus          | Qui fuerint eim in disciplina successe  |         |
| non esse ens reale. 630                      |                                         |         |
| Soluitur hoc argumentum. ibid.               | Qui codem tépore apud varies gentes     | PTA-    |
| Probatur quinque argumentis tempus effe      | Sertim auté apud Hebraos floruerint     |         |
| ens reale. ibid.                             | Quando evenerit mirabilis illa folis et |         |
| Opinio & urgumenta corum qui censent         | quam pradixis Thales.                   | 199     |
| tempus re distingui à motu. 631              | Insigne, mendum in Euseby Chroni        |         |
| Refelitur hac opinio & soluuntur eine        | Thalesin esase.                         | 200     |
| rationes. ibid.                              | Themistius.                             |         |
| An tempus sit numerus motus actine, an       | Pulshrit sententia Themistij de diga    | sitate  |
| paßine. 633                                  | Metaphyfica eiúsque supra alias scie    |         |
| An in definitione temporis addendu fue-      | ,                                       | 5.46    |
| vit ipsum effe, numerum motus & quie-        | Themistim in oratione quam habu         |         |
| <i>ii</i> s. 934                             | Valentem Imperatorem, oftendit          |         |
| Quemedò tempus per accidens mensuret         | quàm trecentas apud Philosophos         |         |
| quietem. 635                                 | de Deo opiniones.                       | 241     |
| An esse rerum corruptibilium mesurctur       | Quando floruerit Themistime.            |         |
| tempore. 635                                 | Themistims putauit monstra casu fier    |         |
| An ratio temporis pedeat ex anima. 636       | Inculenter docet, quantitatem Mat       |         |
| An tepus in solo motu cali insit, un poticis | abstractam ese, ab omni penisus sub     |         |
| in quonis motu. 637                          | tia.                                    | 576     |
| Mossos alitermensuratur à tempore, aliter    | Dixit primum calum esse in loco pr      |         |
| à magnitudine super quam sit. 639            | Superficiem connexam Saturni.           | 616     |
| In sit unum tempus, an multa. 638            | D.Thomas & Thomistz.                    | •••     |
| An sit unum & idem nunc in toto tem-         | Negat D. Thomas infinitum actu poss     | e fir-  |
| pore. 640                                    | ri à Des.                               |         |
| An pro mensura motus localis quò moue-       | Censet quat. Mathem, ratione abstra     | )))<br> |
| tur Angelm,sit ponendů těpm quoddã           |                                         |         |
|                                              | effe à substantia sensibili, sed non al |         |
| continuum differens à nostro tépore. 668     | ni subst.                               | 574     |

àcold, & à centro. contra illud, quod in vacuo, si esset, sieret 600 Fidetur [ẽsisse Phy Subalternari Met. 46 motus localis in tempore. Opinio D. Thoma de subietto Physica. 61 Vacui ad plenum nulla est proportio. 623 D.Thomas opinatur quodlibet animal sim Exponitur demonst Arist. qua probat in pliciter effe no bilius cælo, secudum quid vacuo non posse sieri motum localem in autem ignobilius. tempore. ıbıd. Opinio D. Thoma , quod anima perfectoru Qui, o quibus argumentis probauerint, animalium sint indiuisibiles. motum localem in vacue posse fieri in Opinio eius, qued principium individuatempore, 624 tionis sit materia signata. Probatur multis rationibus in vacue posse Opinio eius quod existetia in omnibus crea fieri motum localem in tempore. turis tealiter distinguatur ab eßetia.376 Tres caussa propter quas natura refugit va-Censet respectu cali posse aliqua in rebus naturalibus casu euenire; licet alibi vi-Vmbra. deatur contrarium sentire. An umbra sit tantum prinatio lumini. 502.505 Quam putet effe caussam contingentia re-An omne corpus opacum, quod est in luce, 617 Ait primum calu esse in loco ratione suaefficiat umbram. sbidem. rum partium integralium. Vniuerfale. Censet visionem Dei beatificam, que est in nomodo universale sis prius & posterius Sanctis mensurari aternitate participa-Jun singularibus. 129. Vnimersaliora minus uninersalibus notio-650 Cuim reisit mensura auum, secundum D. ra sunt sam secundum nos quam secun-Thom. 660 dùm naturam. Ese vnum auum omniu, auiternorum, & Qua caussa sit, cur magis universalia sint in quo sit tanquam subietto. nobu notiora. 146 Mensuram operationum immanentium Non semper minus vniuersale est nobu no-Angeli esse tempus discretum. 668line. ibid. Motum localem Angeli mensurari tem-Quemedò accipiatur uniuer sale, cu dicitur, pore queda cotinue diverso à nestre. 669 magie uninersale esse notine nob. ibid. Transcendentia. Que pacto intelligendum sit qued Aristo-Transcendetia non recte dicutur abstracta teles ait primo lib. Metaph.cap. 2.01. secudurem & rationem à materia, fine lib.Post.tex.5.maxime vniuersalia esse per essentiam sine per indifferentiam. 20 cognitu difficillima. Cur transcendentia non debeant poni in Duplex cognicio distincta, maxime unidefinitionibus. ver alium. Transcendentia, non significant rem diner-Quemedò intelligendum sit qued ait Asam, ab iu, de quibus dicuntur. rist.uniuersale esse prius, O notim se-379 cundu rationem, qua singulare. 151. 152. Vacuum. Voluntas. Antiqui Philosophi putabat vacuum esse Foluntas non est potentia Physica. 32.33 necessarium efficiendo motui locali. 621 Operatio voluntatis qua est velle non est

Physics.

Quinque praclara firmáque fundamenta

skidem.

| Operatio voluntatis, hoc est, volitio vitimi |
|----------------------------------------------|
| finis simpliciter, non est praxis, nec po-   |
| test errare.                                 |
| Quemodò voluntas licet moueatur à Deo        |
| nihilominus tamen est libera. 466            |
| Quadruplex discrimen, inter voluntatem       |
| nostram & agens naturale. 531                |
| Teiplex modus operadi nostra volut. 466      |
| Voluntatem Bostram per se non subiacere      |
| cœlo probatur. 504                           |
| <b>X.</b>                                    |
| Yenonhanee                                   |

Xenophanes. Demonstratio Xenophanis qua probat omnia esse uni ens, aternii, immobile. 220

| Diluuniur raliones Lenophanu.    | 243       |
|----------------------------------|-----------|
| Xenophanes per illud suum vnu e  | ns signi- |
| ficanit cœlū quod vocabat Deŭ.   | 257.259   |
| Quando floruit Xenophanes.       | 207       |
| $\boldsymbol{z}$ .               |           |
| Zeno.                            |           |
| Zeno vir mira subcilitatis.      | 218.219   |
| Bim scripta vt refelleret Carnea | des aniè  |
| sumpsit elleborum.               | ibidem.   |
| Quando floruit.                  | ibidem.   |
| Equalis fuit Epicuri.            | ibidem.   |
|                                  | lina sua  |
| studiosos & settatores.          | ibidem.   |
|                                  |           |

## Extraict du priuilege du Roy.

PAr grace & priuilege du Roy, il est permis à Thomas Brumen & Michel Sonnius Marchans & Libraires Iurez en l'université de Paris, de faire imprimer une ou plusieurs fois, un liure intitulé Benedicti Pererij Societatis Iesu, de Communibus omniu rerum naturalium principius en affectionibus libri quindecim, & faict dessenses ledict Seigneur à tous autres Libraires & imprimeurs, de ne faire imprimer, vendre ny distribuer en ses pays, terres & seigneuries, autres que ceux que les dicts supplians ont fait imprimer, iusqu'au temps & terme de huictans, sinis & accomplis, sur peine de confiscation des dicts liures, & d'amande arbitraire. Come plus à plain est contenu par lettres patentes sur ce Données à Paris le dernier iour de Ianuier, l'an mil cinq cens soixante & dixneuf, & de nostre Regne le cinquiesme.

Ainsi signé par le Roy en son Conseil.

Grignon.

Bayerlsche Staatsbibliothex München

Digitized by Google



